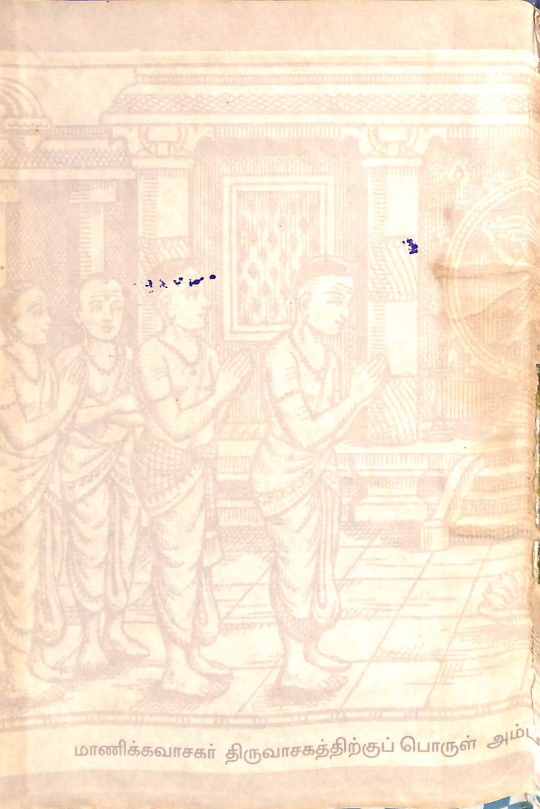
<u>மாணிக்கவாசக சுவாமிகள் அருளிய</u> (IDOUITEESL விளத்கவுரை மகாவித்துவான் சு. தண்டபாணி தேசிகர் Ace 24840 வெளியீடு: சிவஞான சுவாமிகள் பேரவை விக்கிரமசிங்கபுரம் - 627 425



அன்பளிப்பு : தஞ்சாவூர் நிட**ராஐ பிள்ளை உலகநாதன்** M.A.B.T

あっち。このあめのすら ..

த்கூத்தனே என்று சொல்லிச் சிவச்சோதியிற் கலத்தல்



ஸ்ரீ மாணிக்கவாசக சுவாமிகள் அருளிச்செய்த

# திருவாசகம்

50m, 200851500T

திருவாவடுதுறை ஆதீனத்து மகாவித்துவான் ச. தண்டபாணி தேசிகர் அவர்கள் வரைந்த

MOON விளக்கம்

என்னும் உரை

ளியீடு :

அன்பளிப்பு :

தஞ்சாவூர்

**ராஜபிள்ளை உகைநாதன்** M.A.B ர

சிவஞான சுவாமிகள் பேரவை 505 E, பிரதான சாலை விக்கிரமசிங்கபுரம் - 627425 திருநெல்வேலி மாவட்டம், தமிழ்நாடு.

அன்பளிப்பு :

தஞ்சாஆர் **நடராஜ** பிள்ளை உகைநாதன் M.A.B.t முதற்பதிப்பு இரண்டாம் பதிப்பு 1964 2002 (1000 பிரதிகள்)

உரிமை

திருவாவடுதுறை ஆதீனம்

ഖിതെ

ლ.300/-

நூல்கிடைக்குமிடம் :

சிவஞான சுவாமிகள் பேரவை 505 E, பிரதான சாலை விக்கிரமசிங்கபுரம் – 627425 திருநெல்வேலி மாவட்டம், தமிழ்நாடு.

## முதல் பதிப்பின் அணிந்துரை

M. BAKTHAVACHALAM (CHIEF MINISTER)



FORT St. GEORGE

### அணிந்துரை

சைவசமயத் தமிழ்வேதங்களிலே பலநூறு ஆண்டு களாக மிகுந்த பக்தியோடு ஓதப்பட்டுவரும் ஒரு மறை நூல் திருவாசகமாகும். அருள்வாசகர் என்றும், மாணிக்க வாசகர் என்றும், திருவாதவூரடிகள் என்றும், தென்னவன் பிரமராயன் என்றும் பல திருநாமங்களால் அழைத்து வணங்கப்பெறும் மாணிக்கவாசகப்பெருமான் அருளிய இந்த வேதநூலுக்கு, விரிவானதொரு விளக்க நூல், இப்பொழுது வெளிவருவதானது, சைவ உலகமும் தமிழ் உலகமும் மட்டற்ற மகிழ்ச்சியோடு வரவேற்க வேண்டிய மிகச்சிறந்த ஒரு பணி ஆகும். இந்த அரிய நூலே மகிழ்ச்சியோடு பாராட்டி வரவேற்பதில் பேருவகை அடைகிறேன்.

அமைச்சராக இருந்து சைவ சமயாசாரியராகப் பரிணமித்த மகாஞானி மாணிக்கவாசகர். அவருடைய திருவாசகத்துக்கு உருகாதாரே இலர். இத்தகைய அரிய திருமுறையை எல்லோரும் எளிதிற் பொருளுணர்ந்து கற்கவேண்டும் என்ற சீரிய நோக்கத்துடன் திருவாவடு துறை ஆதீனத்தலேவர் அவர்கள், ஆதீனமகாவித்துவான் ச. தண்டபாணிதேசிகர் அவர்களேக்கொண்டு நல்லமுறை யில் உரை விளக்கங்கள் எழுதச் செய்வித்து, இத்துணேப் பெரும் பதிப்பாக வெளியிட்டுள்ளார்கள். நமச்சிவாய மூர்த்தி அச்சகத்தின் சிறந்த பணியும், இந்த நூலே உருவாக்குவதில் ஒத்துழைத்த அணேவரின் கூட்டுறவும் பாராட்டுக்குரியன. ஆண்டுதோறும் திருமந்திரமாநாடு கூட்டுவித்தும், திருமந்திர விளக்க நூல்கள் வெளியிட்டும், கணபதி முருகன் முதலிய பல அற்புத நூல்களே ஆக்கித்தந்தும் உன்னதமான சைவத்தொண்டுகள் செய்துவரும் நமது திருவாவடுதுறை குருமகாசந்நிதானம் அவர்கள் இப் பொழுது மாணிக்கவாசகர் கோயில்கொண்டு எழுந்தருளி யுள்ள ஆவுடையார்கோவிலிலேயே இந்தச் சீரிய நூலே வெளியிடுவதும் புனிதம் நிரம்பிய செயலாகும். அவர்கள் முயற்சி வெற்றிபெறவும், தமிழ் மக்கள் இந்த நூலக் கற்றுச் சிவனருள்பெறவும், இதுபோன்ற சமய இலக்கியப் பணிகள் மேலும் மேலும் தொடர்ந்து நடைபெறவும் அருள்செய்யும்படி, சிதம்பர நடராஜப்பேருமானின் திருக் கருணேயைச் சிந்திக்கிறேன்.

die-vig og mos



ஸ்ரீமத் சிவஞான சுவாமிகள்



## ஸ்ரீமத் மாதவச் சிவஞான சுவாமிகள் வரலாறு

நீரில் வளரும் மலரின் உயர்ச்சி நீரளவே ஆதல் போல், மக்களது உள்ளத்து உயர்ச்சி அவர் கற்றுணரும் கலையின் அளவே ஆகும். ஒரு நாட்டு மக்களின் உணர்வின் பெருக்கமும், அறிவின் திறனும், செய்வினைத் தூய்மையும் அவர் இயல்பாகப் பயில்கின்ற தாய்மொழியின் இலக்கிய வளத்திற்கும், இலக்கண வரம்பிற்கும் ஏற்றபடி அமையும் என்பது யாவர்க்கும் ஒப்ப முடிந்த துணிபு. ''அறிவுடையார் எல்லாம் உடையார்'' என்றார் தெய்வப் புலவர்; அவ்வறிவு தாய்மொழிப் பயிற்சி வளர வளரும்; குறையக் குறையும். . இதனால், ஒரு மொழி வளமும் செப்பமும் பெறுமாறு அதன்கண் கருத்துநலன் வாய்ந்த செய்யுள் இயற்றும் நல்லிசைப் புலவரும், ு. பல தலைப்பட்ட மக்களுணர்வை ஒழுங்குபடுத்தவல்ல சொல்லழகும் பொருளாழமும் உள்ள பேரிலக்கியங்கள் இயற்றும் மாக்கவிகளும், அறிவுத் திறனை வளர்க்கும் முறையில் அளவை நெறியால் உரைகள் இயற்றும் உரையாசிரியர்களும் பெரிதும் போற்றுதலுக்கு உரியவர்கள் என்பது விளங்கும்.

. இக்கருத்துப்பற்றி நோக்கின், மாதவச் சிவஞான யோகிகள், தம் தூய துறவு நிலையாலும், தவ ஒழுக்கத்தாலும், தமிழ் ஆக்கப் பணியாலும் தமிழ் நன்மக்கள் உள்ளங்களில் . குலதெய்வமாக வீற்றிருக்கத்தக்கவர் என்பது விளங்கும். இச் செம்புலச் செல்வர், தென்மொழி வடமொழிப் பயிற்சியின் பயனாக, தமிழ்மொழியில் ஆக்கி அளித்துள்ள பாட்டும் உரையுமாகிய இலக்கிய, இலக்கண, அளவை, மரபு நூல்கள் உயர்தனிச் செம்மையும், பொருள் ஆழமும், செறிவும், குற்றமின்மையும் ஒருங்கே பெற்றுத் திகழ்வன, அவை, அளவாலும் முன்மாதிரி அமைவாலும் பலதுறைப் புலமை தேற்றும் மாண்பாலும், ஈடும் எடுப்பும் குன்றின்மேலிட்ட விளக்கம் எனத் திகழ்வன. ஆற்றின் அளவறிந்து கற்பார்க்கும், மொழிப்பயனாம் மெய்ப்பொருள் காணலுறுவார்க்கும், என்றென்றும் அவை இன்றியமையாச் சிறப்பினவாய் நிலைபெறுவன. அரிய கற்று, ஆசற்று, மெய்ப்பொருள் கண்ட இவ்வாசிரியருடைய நல்லிசைப் புலமையும், மலைவுதீர்க்கும் தெளிவுணர்வும், பலதுறைப் படைப்பின் சிறப்பும், தலையாய அறிவினார் எல்லாரானும் போற்றிப் பாராட்டப் பெறுவன; இவரை, தென்மொழிக் கடலும் வடமொழிக் கடலும் நிலைகண்டுணர்ந்த மாதவச் சிவஞான

யோகிகள் எனவும், திராவிட மாபாடிய கர்த்தர் எனவும், உளங்குளிரப் போற்றிக் குறித்தல் அறிஞர் பெருமக்களிடை மரபாக உள்ளது.

இத்துணைச் சிறப்பெல்லாம், இம் முனிவர் பெருமானை உலகத்தோடும் செந்தமிழ் மொழியோடும் தொடர்புபடுத்திக் காணும் காட்சிபற்றி, இவர்க்கு உளதாகும் பொதுவியல்பே ஆகும்; மற்றிவர் தம் உண்மை இயல்பாவது, பிறப்பென்னும் பேதைமை நீங்கச் சிறப்பென்னும் செம்பொருள் கண்ட சிவாநுபூதிச் செல்வர் என்னுந் தொடரால் குறிக்கத்தகுவது. இவர்தம் வரலாற்றிலும் படைப்புக்கள் சிலவற்றிலும் சிலவற்றை நினைவு கூர்ந்து அநுபவிப்போம்

சிவஞானயோகிகள், இருநூற்று ஐம்பது ஆண்டுகளுக்கு முன், தென்பாண்டி நாட்டிலே, பொதியமலைச் சாரலில் உள்ள விக்கிரமசிங்கபுரத்திலே, பரம்பரைச் சைவ வேளாண் குலத்திலே, ஏழு தலைமுறை அளவும் அருட்புலமை நிரம்பிய மகப்பேறு குறித்து அகத்திய முனிவர்பால் வரம்பெற்ற நற்றவக்குடியிலே, ஆனந்தக்கூத்தர், மயில்அம்மை என்னும் சிவநேயச் செல்வர்களுக்கு அருந்தவ மகவாய் அவதரித்தவர். முக்களாலிங்கர் என்னும் பிள்ளைத் திருநாமம் உடையவராய் வளர்ந்து, கல்வி பயில்வார் ஆயினர். இவர், இளம்பருவத்திலே, திருந்திய கல்வியும், பொருந்திய நுண்மாண் நுழைபுலனும், பாடுந்திறனும், அறன் அறிந்து மூத்த அறிவுடையார் கேண்மையை நயக்கும் இயற்கைப் பண்பும் உடையவராய் விளங்கினார்.

ஒருநாள் பள்ளியிலிருந்து மனைக்கு ஏகும் வழியில், திருவாவடுதுறை ஆதீனத்தைச் சார்ந்த முனிவர் சிலர் எதிர்வரக் கண்டார். அவர்களைத் தொழுது வரவேற்று மனைக்குக் கொண்டு சென்று, தம் அன்னையாரால் திருவமுது செய்வித்து, அவர்தம் வாழ்த்துப் பெற்றார். பின்வந்த தந்தையார் தம் மகனாரது அருங்குணத்தை நினைந்து மகிழ்ந்து, அம்முனிவர்களைச் சென்று கண்டு தொழுதார். அந்நிலையில், உடனிருந்த முக்களாலிங்கர், பெற்றோர்களைத் துறந்து, சைவ முனிவர்கள் தமராகச் சற்குருவை நாடிச் சென்றார். இந்நிகழ்ச்சி இவர் முன்னைத் தவத்தால் தோன்றிய அருளாளர் என்பதைத் தேற்றுகின்தன்றோ! இப்படி ஒப்பதோர் அற்புதம் யாண்டு உளது?

தாம் அழைத்துச் சென்ற தவமுனிவர்களை வரவேற்றுத் திருவமுது செய்வித்த அருமை அன்னையை முக்களாலிங்கர் வியந்து போற்றிய பாட்டு,

"அருந்ததிஎன் அம்மை அடியவர்கட் கென்றும் திருந்த அமுதளிக்குஞ் செல்வி – பொருந்தவே ஆனந்தக் கூத்தர் அகமகிழத் தொண்டுசெயும் மானந் தவாத மயில்"

என்பது. இது பெற்றோர் மாண்புடன் ஆசிரியர் மாண்பையும் பிரதிபலித்தல் காண்க.

ஆதீன முனிவர்களுடென் சென்ற முக்களாலிங்கர், சுசீந்திரத்தில், சின்னபட்டத்து ஞானதேசிகராய் எழுந்தருளியிருந்த (பேரூர்) வேலப்ப ஆட்கொள்ளப்பெற்றார்; அவர்பால், சமய விசேட தீக்கைகளும் கற்றுணர்வாராயினர். சிலகாலஞ் சென்றபின் ஞானதேசிகர், முக்களாலிங்கருடைய மெய்யறிவுத் திறனையும், நல்லிசைப் புலமையினையும், பக்குவ முதிர்ச்சியினையம் கண்டு, அவருக்கு ு நிருவாண தீக்கை செய்வித்துச் சிவஞானம் என்னும் தீக்கைத் திருப்பெயர் கொடுத்தார். மேலும், தலையாய் பிரமாண அநுபவப் பொருள்நிலை மரபு உணர்த்தும் கிளைஞான நூல்களாகிய பண்டார சாத்திரங்களையும் முறையாகப் து. போதித்து, 'ஞானக் கண்ணினிற் சிந்தை நாடு' தலாகிய வாய்ப்பச் சாதிக்குமாற்றை, மறைமொழியின் வைத்து உணர்த்தியருளினார். அதுமுதல் முக்களாலிங்கர், ஆதீனப் பொது மரபின்படி சிவஞானத் தம்பிரான் எனவும், ஞானயோக ஒழுக்க நெறிச் சிறப்புப்பற்றிச் சிவஞான யோகிகள் எனவும் வழங்கப் பெறுவார் ஆயினர்.

அக்காலத்தில், ஆதீனத் தலைமைத்தானமாகிய திருவாவடுதுறையில், ஞானபீடத்தில் எழுந்தருளியிருந்தவர் வேலப்பதேசிகர் ஆவர்; இவர் ஆதீனப் பிரதிட்டாசாரியர் குரு நமச்சிவாய மூர்த்திகள் முதலாக, அவர் வழியில் பத்தாவது ஆசிரியர் ஆவர் இவர் காலத்திலேயே, சிவஞான யோகிகளுக்கு ஞானாசிரியராய் இருந்த வேலப்ப தேசிகர், பேரூரில், சிவபிரான் திருவடி கூடினர். அதனால், வேறொருவர், வேலப்பத் தம்பிரான் என்பவர், இரண்டாம் ஆசிரியராகப் பட்டஞ் சூட்டப்பெற்றனர். இவர் பத்தாம் குரு முதல்வருக்குப்பின், பீடாதிபதி ஆகி, பதினொன்றாம் குரு முதல்வர், பின் வேலப்ப தேசிகர் என வழங்கப்பட்டார். இவர் காலத்தில் இரண்டாம் ஆசிரியராக இருந்த திருச்சிற்றம்பல தேசிகர் இவருக்குப்பின் குரு முதல்வராயிருந்தார். மாதவச் சிவஞான சுவாமிகள் இக்குரு முதல்வர்கள் மூவர் கலத்திலும், ஆதீனத் திருக்கூட்ட முனிவர்களுள் ஒருவராகவேயிருந்து, கற்பன மேலுங் கற்று, சிவதலயாத்திரையும், சித்தாந்த சைவச் செந்நெறி விளக்கமும், செந்தமிழ் ஆக்கப் பணியும் மேற்கொண்டு, செம்மை பெருகு அருள் நெறிக்கண் ஒழுகி வந்தனர்.

இவர் சிவதல யாத்திரை செய்து தங்கிய இடங்களிலும், தலைமைத் தானத்தில் இருந்த காலத்திலும், உலகம் உண்மை உணர்ந்து உய்தற் பொருட்டுத் தாமாகவும், ஆதீனப் பெரியோர்கள் மாணாக்கர் முதலாயினர் வேண்டுகோளுக்காகவும் இயற்றியருளிய நூல்கள் இருபத்தொன்பது கிடைத்துள்ளன; வேறு தனிச் செய்யுள்களும்

இவற்றுள், தமிழ் மக்களுக்கு எழுத்துச் சொல்லிலக்கணங்களைக் குற்றமின்றி, அறிவடிப்படைமேல் உணரும் நெறியைப் புலப்படுத்துபவன மூன்று : அவை, தொல்காப்பியப் பாயிர விருத்தி, முதற்சூத்திர விருத்தி, சங்கர நமச்சிவாய புலவர் நன்னூல் விருத்தி, உரைத் திருத்தம், இலக்கண விளக்கச் சூறாவளி என்பன.

சிற்றிலக்கிய பேரிலக்கியங்களாய் அமைந்தவை பதினெட்டு. அவற்றுள் தலை சிறந்த நூல் காஞ்சி புராண முதற்காண்டம். இது மொழி பெயர்ப்பு நூலே ஆயினும், ஆசிரரியருடைய குணநலன்களை நன்கினிது பெற்றுத் திகழ்வது; அவர் தன் ஆசற்ற அறிவின் கூவடு பதியப் பெற்றது; கற்போர்க்கு மெய்யுணர்வும், நல்லொழுக்கமும், இன்ப அன்பும் தோற்றுவிப்பது.

இதன்கண், கடவுள் வாழ்த்துச் செய்யுள்களில் ஞானாசிரியர் துதியாக உள்ள செய்யுள்

"எவ்வெவகோட் படுபொருளும் அஞ்செழுத்தின் அடக்கிஅவற் நியல்பு காட்டி மெய்வகைஅஞ் சவத்தையினும் நிற்குமுறை ஓதுமுறை விளங்கத் தேற்நி அவ்வெழுத்தின் உள்ளீடும் அறிவித்துச் சிவபோகத் தழுத்தி நாயேன் செய்வினையும் கைக்கொண்ட வேலப்ப தேசிகன்றாள் சென்னி சேர்ப்பாம்"

என்பது.

திருவைந்தெழுத்து, பிரணவ கலைகள் ஐந்தன் பருவடிவாகவும், ஐந்தொழில் செய்யும் சத்தி பேதங்களாகிய ஈசான, பூரணி, ஆர்த்தி, வாமை, மூர்த்தி என்பவற்றை ஐம்பெருமனுக்களோடு ஒப்புக் குறித்து நிற்பனவாகவும் உள்ளவை, மேலும், சகல சாத்திரப் பொருளும் தன் பொருளேயாகத் திரண்டு கூடிய பெரும் பெயர் (மகாவாக்கியம்) ஆகவும் நின்று, சாதகர்களை ஞான நெறிக்கண் உய்ப்பனவாக உள்ளவை. ''கருத்தின் பயனாம் எழுத்தஞ்சும்'' எனவும், "ஞானமெய்ந் நெறிதான் யார்க்கும் நமச் சிவாயச் சொலாம்" எனவும் சேக்கிழார் அடிகள் எடுத்தோதியதும், இவற்றின் மூலமாக உள்ள தேவார மறைத் தொடர்களும் கருதத் தக்கவை. ் இத்துதியின் முன்பகுதி, "ஓதுவார் தமை நன்னெறிக்குய்ப்பது .... நமச்சிவாயவே" என்னும் மறையின் அநுபவப் பொருள், திருவாவடுதுறை ஆதீன ஞானகுரவர்களால், உணர்ந்து . போற்றிப் பாதுகாக்கப் பெற்று வந்ததைக் குறிக்கின்றது. முதல்வனுக்குத் தானம் செய்யும் உடல், பொருள், ஆவி என்னும் மூன்றனுள் பொருள் என்பது உடல் முகந்த வினையே ஆகும் என்பது மரபு. அஃது, ''உடல் பொருள் ஆவி மூன்றும் ஞானதீக்கையின் முதல்வனுக்கெனப் பூ நீரொடுந்தானஞ் செய்தளிக்குமிடத்து, பொருள் என்றது. உடம்பு போல் ஒற்றுமை உடைத்தாய்த் தன்னால் நுகரக் கிடந்த உடல் <sub>தத்த</sub> வினையேயன்றி முன்பே தன்னால் துறக்கப்பட்டொழிந்த புறப்பொருள் அன்று" என ஆசிரியர் தாமே சித்தாந்த மரபு கண்டன கண்டனத்தில் (பிரிவு 48) கூறுதல் பற்றித் தெளியப்படும். நாயேன் செய்வினையும் கைக் கொண்ட என்னும் தொடர் இம்மரபு தேற்றுவதாதல் காண்க. இப்பாட்டின் எஞ்சியுள்ள பகுதி 'பஞ்சாக்கரப் பஃறொடை' கொண்டு ஓர்ந்து உணரத் தக்கது.

> "மாயை காரிய உருக்களும் எம்பிரான் வடிவம் ஆய வேல்அவை அருண்மய மாகுமற் றதுபோல் பேய னேன்பிதற் றுரையும்ஏ கம்பர்தம் பெருமைத் தூய காதையுள் ளுறுதலால் துகளறத் தோன்றும்"

என்னும் அவையடக்கச் செய்யுள் இறைவன் திருமேனிகள் திருவருளுக்குக் குறியாகக் கொள்ளப்படும் உண்மையை உணர்த்துகின்றது. உவமையில் ''அருள் மயமாகும்" என்றவர் தம் செய்யுளை அங்ஙனம் எடுத்தோதாது "துகளறத் தோன்றும்" என்றது "பணியுமாம் என்றும் பெருமை" என்பதற்கு எடுத்துக்காட்டு, சிவன் என்னும் பெயர்க் காரணத்தைப் பின்வருஞ் செய்யுள் உணர்த்துகிறது.

"குறைவிலா மங்கலக் குணத்த னாதலின் நிறைமலம் அநாதியின் நீங்கி நிற்றலின் அறைகுவர் சிவன்என அறிவின் மேலவர்; இறையவன் பெருமையை யாவர் கூறுவார்"

என வரும். இதன்கண், இறையவன் என்னும் சொல், "இறையாகிய அவன்" எனவும் பொருள்பட்டு விழுப் பொருள் தந்து இன்புறுத்துவது காண்க.

காஞ்சிப் புராணத்தில் உபநிடத முடிவுகளும், வைதிக கன்மங்களும், சிவாகம விதிகளும் ஒழிவின்றிக் கொடுக்கப்பட்டுள்ளன.

மாணவர் பயின்று தமிழ் அறிவு பெறுவதற்கு உதவும் யமக, திரிபு அந்தாதிகளும் பிள்ளைத் தமிழ் முதலிய பிரபந்தங்களும் ஆசிரியரால் செய்யப்பெற்றுள்ளன.

பஞ்சாக்கரமாலை, அகிலாண்டேஸ்வரி திருப்பதிகம், திருவேகம்பர் ஆனந்தக் களிப்பு முதவியவை நித்திய தோத்திரமாகக் கொள்ளத்தக்கவை.

ஞானாசியரியருடன் ஆ சிரியர் த ம் அம்மையை அங்குள்ள சென்று, செப்பறைப்பதி வணங்கியபோது, இயற்றப் பெற்றது அகிலாண்டேசுவரி பதிகம், அது பெரும்பாலும் நூலியற்றத் தொடங்கும் முதற் காலத்தே செய்யப்பட்டது எனக் கொள்ளுதல் தகும். ஆயின், அது ஞானாசிரியர்பாற் கேட்டுணர்ந்த சைவ ஞானத்திரளைப் பத்துக் கருப்புக் கட்டிகளாக வார்த்து அமைத்தது போல, அருமையில் எளிய அழகுடைத்தாய் உள்ளது. இதில் நான்காவது பாட்டு, உயிரின் வீட்டு நெறிச் செலவை. அதன் தொடக்கம், நடு, ஈறு என்னும் மூன்று பகுதிகளாகப் பிரித்து அவற்றுக்குத் கேவலம், சகலம், சுத்தம் என்னும் மரபுப் பெயர்களைக் கொடுத்து இனிது விளக்குகிறது.

உயிர் தனித்து நிற்பதன்று; ஒரு கொடி கொழுகொம்பைச் சார்வது போல, யாதேனும் ஒரு பொருளைச் சார்ந்தே நிற்கும். முதற்கண் அதற்குச் சார்பாய் அமைந்த பொருள் ஆணவம் எனப்படும் இருள்மலம். இவ்வாணவம் உயிரின் உணருந்தன்மையை முற்றிலும் மறைத்து, அறியாமையில் அழுத்திவிட்டது. இதுவே கேவலநிலை. கேவலம் - தனிமை.

இந்நிலையில் பிணிப்புண்டு துன்புற்ற உயிர்க்கு அப்பிணிப்பு நெகிழ்ந்து அறிவுஞ் செயலும் ஒருபுடை விளங்கும்படி, முதல்வன் அதற்கு உடம்பு, கருவி, உலகம் நுகர்ச்சிப் பொருள் நான்கையும் படைத்துக்கூட்ட, உயிர் ் அவற்றைச் சார்ந்து, தன்னை வேறு உணராது, அவையேதான் என மயங்கி, இருவினைகளைச் செய்து, அவற்றின் பயனாகிய இன்ப துன்பங்களை நுகர்ந்து வருவதாயிற்று. இங்குக் குறித்த நான்கு பொருளும் மாயையின் காரியம். மாயையாவது, நித்தமாய், அருவாய், வியாபகமாய், பல்வேறு பொருள்களாக . கன்மத்தோடு விரவிக் காரியப்படக்கூடிய சடசத்தி (அறிவில்லாத ஆற்றல்). இவ்வாறு மாயை காரியங்களைக் கூடி, மயங்கி அறிந்து, வினைக்கீடாக இறந்தும் பிறந்தும் வரும் நிலை சகலம் எனப்படும். சகலம் கலையோடு கூடியது. கலை மாயையின் காரியத்துள் முதற்கண் எழும் திரள்; இங்கு மாயையினால் ஆகிய உரு எனக் கொண்டால் போதும். உயிருக்கு முதலில் இருந்த கேவல நிலை, நள் இருளில் உள்ள, அலர விழிக்கும் கண்ணின் நிலை போன்றது; மாயையின் காரியங்கள் நான்கும் விளக்குகள் போன்றவை. விளக்கின் உதவியால் இருளின் வலிமை ஒரு சிறிது கெடுத்து வாழலாம். அது போன்றதே சகல நிலை. ஆயினும், இந்நிலையும் துன்பந்தருவதே ஆகும். "பற்றி விடாஅ இடும்பைகள் பற்றினைப் – பற்றி விடாஅ தவர்க்கு" என்பது பொதுமறை அன்றோ !.

இந்நிலையில், உயிர் ஆணவப் பிணிப்பினின்றும் சிறிது சிறிதாக விடுபட்டுத் தன் உணர்வு மேன்மேலும் நுணுகி விரியப் பெறும். முடிவில், உயிர் தன் இருப்பையும், தலைவன் இருப்பையும் தெளிந்து, பற்றற்றான் பற்றினைப் பற்ற விரும்பும். அதுவே உயிர்க்குப் பக்குவ முதிர்ச்சி அப்போது முதல்வன் சற்குருவாய்த் தோன்றி, மாயைப் பற்றை நீக்கி, வல்வினையைச் சுட்டு, இருள் மலத்தை மேலிடாதபடி வலிகொடுத்து, உயிரைத் தன் அருள் ஒளியில் தோய்வித்து, இறவாத இன்ப அன்பை விளைத்து, பேரானந்த வெள்ளமாய்த் தன்னைக் காட்டி, தன்கண் அழுந்தச் செய்து, தன் வண்ணம் ஆக்குவான். இஃது இருளும் மருளும் நீங்கிய அருளின்பநிலை ஆதலின், சுத்த நிலை எனப்படும்.

இக்கருத்தொழுங்கினைத் தெளிவாக, நிரல்படக் கொண்டு உணர வைத்து, இன்பூட்டுகின்றது கீழ்வரும் பாட்டு:

> "செம்புறு களிம்பென அநாதிமலம் மூழ்கிஇருள் சேரும்அலர் விழிஎன்னவே தெளிவற்ற கேவலத்து அசைவற் நிருந்துமலச் சேட்டையால் குழவிகுருடர்

தம்பிணியி னாலுற்ற பால்கோலை நோக்கஅவை தமைஅளிப் பார்என்னநான் சார்கன்ம மாயையை விரும்பநீ தந்திடச் சகலனாய்ச் சுழல்கறங்கு பம்பரம தென்னநீள் பிறவிச் சுழிக்குளே பட்டுழல் பெரும்பாவியேன் பாழான மலம்அற்று வினையற்று மாயையின் பற்றுவிட் டெனையறிந்துன் அம்பொன்அடி நீழல்சேர்ந் தானந்தம் உண்டு அதுவாய் இருப்பதென்றோ (நான் அருண்ஞான வாரியே, ராசைமே வியசெல்வ அகிலாண்டம் என்னும் அரசே"

சோமேசர் முதுமொழி வெண்பா என்னும் நூல் திருக்குறளின் தொகைப் பொருளை உணர வைக்கும் ஒரு பிரபந்தம். திருக்குறளில் உள்ள குறட்பாக்களில், அதிகாரத்திற்கு ஒன்றனைத் தேர்ந்தெடுத்து, பிரபந்த வெண்பாவின் பிற்பகுதியாக வைத்து, அதன் கருத்தை எளிதின் விளக்கும் புராண இதிகாச நிகழ்ச்சி ஒன்றினை உள்ளத்தைப் பிணிக்கும்படி முற்பகுதியாய் அமைத்துப் பாடியது. 133 வெண்பாக்களையும் காப்புச் செய்யுளையும் உடையது. படிப்போர்க்கு உணர்வும், இன்பும், வியப்பும் ஊட்டுவது.

> "பல்லவர்கோன் வந்து பணியக் கருணைசெய்தார் தொல்லைநெறி வாகீசர் சோமேசா- கொல்ல இணரெரி தோய்வன்ன இன்னா செயினும் புணரின் வெகுளாமை நன்று".

என்பது அதில் வரும் ஒரு பாட்டு. பல்லவர் கோன் – மகேந்திரவன்மன், வாகீசர் – அப்பர். வரலாறு வெளிப்படை. இதன் உரையில், பரிமேலழகர், 'இன்னாசெயினும், செய்தானை வெகுளாமை புணரின் (ஒருவருக்கு உண்டாயின்) நன்று'' என மொழி மாற்றி உரைத்தார். அவ்வுரையின் சிறப்பின்மையை இப்பாட்டுக் குறிப்பித்தல் அறியத்தக்கது.

"ஆக்கையும் ஆயிரத்தெட் டண்டங்களும் நிலையாத் தூக்கியழிந் தான்சூரன் சோமேசா-நோக்கியிடின் நில்லாத வற்றை நிலையின என்றுணரும் புல்லறி வாண்மை கடை".

என்பது மற்றொரு பாட்டு. ஓரோர் காலத்தில் அரசியல் வெற்றி பெறுவார் இதன் தாற்பரியம் உணர்தல் இன்றியமையாதது அன்றோ!

"ஓதாநாள் ஓதுகலை ஒத்திளைத்தாள் சீதையென்றான் சூதாரா வான்மீகி சோமேசா – கோதில் பணைநீங்கிப் பைந்தொடி சோரும் துணைநீங்கித் தொல்கவின் வாடிய தோள்"

என்பது படித்தின்புறத் தக்கது.

தலைவிக்கு இயற்கை வனப்பும் அழகும் உள்ளன; தலைவனைப் பெற்றபோது மேலும் புத்தொளியும் பூரிப்பும் உளவாகின்றன; தலைவனைப் பிரிந்தவுடன், அவன் வந்த புதுப்பூரிப்பும் ஒளியும்மட்டும் நீங்குவதில்லை; அவை, பழைய வனப்பையும் அழகையுங்கூடச் சேர்த்துக்கொண்டு போய்விடுகின்றன, புதுவெள்ளம் பழைய வெள்ளத்தையுஞ் சேர்த்து அடித்துக் கொண்டு போவதுபோல, இவ்விழப்பு இராமனைப் பிரிந்திருந்த சீதையிடம் காணப்பட்டது. அமாவாசை (சதுர்த்தி, பிரதமை) முதலியவை புதுப்பாடம் ஓதக்கூடாத நாட்கள் எனச் சோதிடஞ் சொல்லும்; அப்படி ஒருவன் ஓதக்கூடாத நாளில் ஓதினால், புதுக்கல்வி மட்டுமன்றிப் பழைய கல்வியும் பயன்தராது கெடும் என்பர். இதனை உவமையாக வான்மீகி முனிவர் ஆண்டது சிவஞான முனிவர் உள்ளத்தைப் பிணித்துள்ளது; கற்றாரைக் கற்றார்தாமே காமுறுவர்.

நம் முனிவர் பெருமான் எப்பொழுதும் ஆழ்ந்த சிந்தனையிலேயே இருந்துவிடுவதில்லை நம் போன்ற எளியவர்களைக்கூட நேசித்து மகிழ்வர். காஞ்சிபுரத்தில் இருந்தபோது அவருக்கு ஒரு மடைத்தொழில் செய்வான் இருந்தான்; ஒருநாள் அவன் இன்றைக்கு என்ன காய்கறி சமைப்பது என்று கேட்டான். முனிவருக்கு உற்சாகம். அவனுக்குப் புரியும்படி வெண்பாலில் பதில் சொல்லுகிறார்.

> "சற்றே துவையல்அரை தம்பிஒரு பச்சடிவை வற்றலே தேனும் வறுத்துவை - குற்றமிலை காயமிட்டுக் கீரைகடை கம்மென வேமிளகுக் காயரைத்து வைப்பாய் கறி"

என்கிறார். காயம் இடுவதில் குற்றம் இல்லை; கறி கம் என்று மணமும் சுவையும் பெறவேண்டும் என்கிறார்.

திருவேகம்பர் செயல்களை எண்ணும் போதெல்லாம் சுவாமிகளுக்கு ஆனந்தக் களிப்பு வந்துவிடும். அப்பொழுது அவர்தம் பொருந்தாத வேடங்களைக்கூட எடுத்துச் சொல்லி நகைத்து மகிழ்வர்.

"உடுப்பது காவி உடையாம் – மறை ஓதிமந் தேடுஞ் சிரமேற் சடையாம் எடுப்பது பிச்சை அமுதாம் – மார்பில் ஏற்பது காமாட்சி கொங்கைச் சுவடாம் ஆனந்தம் ஆனந்தம் தோழி"

எனப் பாடி ஆனந்தத்தில் மூழ்குகின்றார்.

கற்போர் அளவை முறையாற் தமிழ் சிந்திக்கவும் பேசவும் எழுதவும் உபகாரமாதற் பொருட்டுத் தருக்க சங்கிரகம் என்னும் வைசேடிக நூலை, அதற்கு அன்னம்பட்டர் செய்துள்ள உரையுடன், செந்தமிழில் மொழிபெயர்த்துள்ளார். அத்தாந்த சைவக் கொள்கைகளை உணரப் புகுவார் முதற்கண் சற்று உளங்கொள்ளுதற் பொருட்டுச் என்னும் நூலை பிரகாசிகை சித்தாந்தப் பெயர்த்தருளினார். இக்காலத்து மொழிபெயர்ப்புத்துறையில் உள்ளவர்கள் சுவாமிகளுடைய உரைநடை நூல்களைக் கற்றால் விளைக்கக்கூடிய முழுப் பயனை கற்போர்க்கு மொழிபெயர்ப்புக்கள் செய்யவல்லுநர் ஆவர்.

இங்ஙனம், இலக்கியப் படைப்பாலும், இலக்கண ஆய்வாலும், தருக்க மொழிபெயர்ப்பாலும் நம் உணர்வை வளர்த்து, அறிவை நெறிப்படுத்தும் முனிவர் பெருமான் சமய, மரபு நூல்களாகவும், தத்துவ நூல்களாகவும் பத்து நூல்கள் அருளிச் செய்துள்ளார். அவை யாவும் முதல் நூற்பொருள் உணர்ந்து கட்டு அறுத்து வீடு பெறுவதற்குச் சமைந்தவை.

அவற்றுள் தலைசிறந்தவை சிவஞானபோதச் சிற்றுரை, சிவஞான சித்தியார் பொழிப்புரை, சிவஞான மாபாடியும் என்பவை. இவை வேதசிவாகமப் பொருட்பரப்பைத் திருவள்ளுவர், நால்வர், திருமூலர் என்னும் செந்தமிழ்த் திருநெறித் தலைவர்களுடைய துணிபுகளுக்கு மாறுபடாதபடி, அளவை முறைக்கும் இலக்கண வரம்பிற்கும் பொருந்துமாற்றிற்கும் ஒப்பக்கொண்டு, தெளிவுபடுத்தி மக்கட்கு வழங்குவன.

சிவஞானபோதம் என்பது பிரம்ம சூத்திரத்திற்குப் பதிலாக உள்ளதாய் வேதாகம புராண இதிகாசப் பொருள் அனைத்தையும் உள்ளடக்கி, இந்திய தத்துவக் கொள்கையை 12 சூத்திரங்களில் 39 தெரிவுகளாக (Propositions)வரிசைப்பட வைத்து விளக்குவது. இந்நூலில்

இந்திய தத்துவம், சமயம், அறநெறி என்னும் மூன்றும் அடங்கும். பிரம்ம சூத்திரம் விரிந்ததற்குக் காரணம், அதில் சொற் பொருளாராய்ச்சி மேற்கொள்ளப் பெற்றமையே ஆகும். அது பலவகைக் கொள்கைகளுக்கு இந்தருதலின், அதன் பொருண் முடிபு காணுதல் அரிதாயிற்று. சிவஞானபோதம், மகாவாக்கியத்தில் உள்ளவாறே முதற்பொருள் உண்மை, அதன் இயல்பு, உயிரின் உண்மை, அதன் இயல்பு, முதற்பொருளுக்கும் உயிர்க்கும் உள்ள சம்பந்தம், உயிர்க்கு பகையாக உள்ள பொருள்கள், அவற்றினியல்பு, உயிர் பகையின் நீங்கி உறவை எய்து நெறியில் அதற்கு உள்ள உணர்வு நிலைகள், உணர்வு வகைகள், அவ்வகைகளுள் முதற்பொருளைத் தலைப்படவல்ல மெய்யுணர்வின் இயல்பு, அதனை எய்தும் வகை, அதன் பயன் எனப் பொருள் நிலையைக் குறிக்கோளாகக் கொண்டு ஆராய்ந்து, முடிநிலையாக உண்மையின் இணைப்பு நிலையைத் (The synthesis of truth) திட்பமாகவும் தெளிவாகவும் . வரிசைப்படக் கொண்டு விளங்குவது. ஆதலினால், இது சுருங்கி நின்று, ''சிறிய ஆடியிற் பெரிய மால்வரைப் பொருள் செறிந்தாங்கு – அறிவு நூல்களின் முடிவெலாம் அகப்படுத்தவற்றின் - நெறியெலாம்" விளங்குவதாய் அமைந்து உள்ளது.

சிவஞான போதத்தின் விரிவுரையாகவும் ஆக மார்த்தங்களின் உரையாணியாகவும் செய்யுள் வடிவில் இயன்றதே சிவஞான சித்தி. இவற்றின் உண்மைப் பொருள் நிலையை முன்பின் முரணின்றித் தெளியக் கண்டு வெளிப்படுத்திய ஆசிரியர் சிவஞான சுவாமிகள் ஒருவரே ஆவர். இவர்கள் இயற்றிய நூல்கள் தமிழில் இல்லையாயின், சித்தாந்த சைவம்பற்றியோ இந்திய தத்துவம், சமயம், மரபு என்பவற்றில் பிற எத்துறைபற்றியோ, பிற மொழிப்பயிற்சி இன்றி, ஒரு தமிழ் மகன் தெளிவாக ஒன்றும் அறியவோ பேசவோ முடியாது.

இவர் கண்டனமாக இயற்றிய நூல்களைக் கண்டால், இவர் வெறும் ஆரவாரத்தால் சொற்சாலம் செய்தவர்களைத்தான் மறுத்துள்ளார் என்பது விளங்கும். "என்னை இப்பவத்திற்சேரா வகை எடுத்து" எனச் சித்தியாரில் ஒரு தொடர் உள்ளது. அதன் பொருள், "என்னைப் பிறவிக் கடலில் வீழ்ந்து அழுந்தாதபடி தன் கருணைக் கையால் எடுத்து" என்பது தெளிவு. அதில் எடுத்து என்பது உருவகம். ஒருவர் அதற்கு, "சமனாந்தம் பாசக் கூட்டம் கூடாத வகை சின்மாத்திர சுத்த கேவலமாகச் சேடிக்கப்பண்ணி" என உரை எழுதுகிறார். ஒரு சொற்குப் பொருள், செம்பொருள், ஆகுபெயர்ப் பொருள், குறிப்புப் பொருள் என்னும் மூன்று வகையில் அடங்கும்; இஃது அம் மூன்றினுள் யாதொன்றும் அன்று எனக் காட்டி மறுத்துள்ளார், இப்படியே பிறவும்.

இப்படி சமயம், இலக்கியம், இலக்கணம், தருக்கம், மொழிபெயர்ப்பு, கண்டனம் என அனைத்துதுறைகளிலும், வரம்பாகிய தலைமையராய் விளங்கிய நம் முனிவர் பெருமான் ஒரு விசுவாசு ஆண்டு சித்திரைத் திங்கள் ஆயில்ய நாளன்று (17–4–1785) அன்று சிவப்பேறு எய்தினர்.

இன்று, திருவாவடுதுறை ஆதீனம், சித்திரை ஆயில்ய நாளை, சுவாமிகள் தோன்றிய விக்கிரமசிங்கபுரம், தீட்சை பெற்ற சுசீந்திரம், நெடுநாள் வாழ்ந்த காஞ்சிபுரம், சிவப்பேறு எய்திய திருவாவடுதுறை ஆகிய நான்கு தலங்களிலும் சிறப்பாக கொண்டாடி வருகின்றனர்.

சைவம் மேன்மேலும் வளர வேண்டும் என விரும்பும் ஓவ்வொருவரும், சிவஞான சுவாமிகளை குலதெய்வமாக போற்றி அவர்கள் திருவடிகளை நித்தமும் வழிபாடு செய்ய வேண்டும்.

> "நற்பாலர் வேண்டின் மயிலம்மை யார்தவம் நாடுக; நூல் கற்பான் நசையிற் சிவஞான தேவன் கலையுணர்க; சொற்பால் அறத்துற வுன்னில்அன் னானின் துறக்கஇப்பா ரிற்போகம் வேட்கின் சிவபோ கமேவிரைந் தெய்துக வே". – பொ. பாண்டித்துரைத் தேவர்

(குறிப்பு- இக்கட்டுரை திருவிடைமருதூர் ஸ்ரீமகாலிங்கசுவாமி திருக்கோயில் கும்பாபிஷேக விழா மலரில், வித்துவான் திரு. க. வச்சிரவேல் முதலியார் அவர்கள் எழுதியதிலிருந்து தொகுக்கப்பட்டது.) ToN. Obganathan

19. திருத்தசாங்கம்

#### [ அடிமை ொண்டமுறைமை ]

வாதவூரடிகள் தில்ஃப்பதியில் எழுந்தருளியிருந்த போது, சோஃயிலுள்ள கிளியைப் பார்த்து, 'கிளியே! நீ பெருமான் பெயரைச் சொல்; நாட்டைச் சொல்; ஆற்றைச் சொல்; ஊரைச் சொல் எனச் சொல்விப்பதாகத் திருத்தசாங்கம் என்னும் இதணேப் பாடியருளிஞர்கள்.

தஃவி குயில் முதலானவற்றைத் தூ தனுப்பியும் தஃவன் வரக் காலந்தாழ்க்கின்றமையின் அதுவரை ஆற்றியிருக்கமாட்டாளாய்த் தான் வளர்த்த கிளியைக் கையில் ஏந்திக்கொண்டு, தஃவனுடைய பெயரைச் சொல், நாட்டைச் சொல், ஆற்றைச் சொல், மஃயைச் சொல் எனச் சொல்வித்துக் கேட்டுப் பொழுது கழிப்பாளாயினள். இவ்வண்ணம் தஃவனுடைய பெயர், ஊர், நாடு, ஆறு, மஃல, குதிரை, படை, பறை, மஃல, கொடி என்ற பத்துறுப்புக்களேயும் பற்றி அறிவிக்கும் பாக்கள் திருத்தசாங்கமென்னும் பெயர்பெற்றன. இது பீரபந்தவகையுள் ஒன்ளுகவும் பீற்காலத்து வழங்குவதாயிற்று. ஈண்டு நூலுறுப்பாக அமைந்துள்ளது. தசாங்கங்களேயும்பற்றிய குறிப்புக்கள் கீர்த்தித் திருவகவலிலும் கூறப்பட்டுள்ளன.

இப்பகுதிக்கு ''செடியுடல் அறுக்கும் திருத்தசாங்கம், அடிமை கொண்ட முறைமையதாகும்'' என அகத்தியச் சூத்திரம் பொருள் விளக்கந்தரும். பழையவுரை இன்பத்தில் திஃளத்து, அபேதமாய் அதுவாய் நிற்கும் உயிர்களெல்லாவற்றையும் நோக்கித் திருவருட் பயனுன அடிமைப் பெருக்கமாகச் சொல்லியது என்று கூறும்.

பழைய புராணம் ''பேர்நாடூ ராறு மஃபேணூர்தி படைமுரசு, தார்கொடி யெலாமரற்குச் சாற்றல் தசாங்கமதாம்" என்கின்றது. ஆன்மா தன்ணே அடிமைகொண்ட முறைமையை உணரும்போது தசகாரியம் உணரப்பெறுதலின் தசகாரியம் உண்மைத் தெளிவு என்று பழையவுரை கருத்துக் கூறுவதும் இயைபுடைத்தாகின்றது.

#### நேரிசைவெண்பா

திருச்சிற்றட்பலம்

356 ஏரா ரினங்கினியே யெங்கள் பெருந்துறைக்கோன் சீரார் திருநாமம் தேர்ந்துரையாய் — ஆரூரன் செம்பெருமான் வெண்மலரான் பாற்கடலான் செப்புவபோல் எம்பெருமான் தேவர்பிரான் என்று. இ - ள் : (தவ்வி) அழகுநிறைந்த இளங்கிளியே! எமது திருப்பெருந்துறை நாதனுடைய திருப்பெயரை ஆராய்ந்து உரைப்பாயாக (என);

(கிளி) வெண்டாமரை மலர்மேல் வீற்றிருக்கும் பிரம னும், பாற்கடலிற் பள்ளிகொள்ளும் திருமாலும் முறையே ஆரூரன் என்றும் சிவந்த திருமேனியையுடைய பெருமான் என்றும் கூறுவதுபோல, (தலேவியே நீயும்) எம்பெருமான் தேவதேவன் என்று செப்புக என்கின்றது என்றவாறு.

த‰வி கிளியே! எங்கள் திருப்பெருந்துறையார்க்குப் பெய ரென்ன சொல் எனக் கிளி, பிரமனும் திருமாலும் ஆருரன் செம் பெருமான் என்பதுபோல நீயும் எம்பெருமான் தேவதேவன் என்று சொல்லுக என்கின்றது.

தன் விருப்பப்படியே சோஃயில் சுற்றித் திரியும் கினியா தலின், அழகும் இளமையுங்குன்று து உற்சாகத்துடனிருத்தஃலக் கண்டு அதஃபப் பாராட்டுகின்றுள் தஃலவி 'ஏரார் இளங் கிளியே' என்று. ஏர் · அழகு. ஆர்தல் · நிறைதல்; எழுச்சி மிக்க எனலுமாம்.

வெண்மலரான் செம்பெருமான் என்றும், பாற்கடலான் ஆரூரன் என்றும் செப்புவபோல் என எதிர்நிரல்நிறையாகக் கொள்க. பிரமணே இயற்பெயரானும், வேற்றுப்பெயர்களானும் குறியா து வெண்மலரான் என்றது பிரமன் படைப்புத்தொழிலே மேற்கொள்ளுங்காலத்து வெண்டாமரையிலே வீற்றிருக்கும் சிறப்புடையதைகின் என்க. அவன் பெருமாணச் செம்பெருமா னென்று அழைக்கின்ருன், இறைவன் சிருஷ்டியுன்முகராகச் சத்தியோடு ஒன்றியகாலத்துப் பச்சைக்கொடி படர்ந்த செம் பவளமணேபோலப் பெருமாணக் காண்பவனுதலின். இவ்வண் ணம் பெருமாண்அவன் தியானிக்காவிடின், அவனை் படைப்புத் தொழில் ஓரிம்மியும் இயற்ற ஒண்ணது என்பது.

பாற்கடலான் பாற்கடலில் ஆதிசேடகைய அணேயின்மீது துயில்பவன். அவன்கண்ட இறைக்காட்சி தனது நெஞ்சகத்து தியாகராசப்பெருமாணே எழுந்தருளச்செய்து, தியானித்துக் கொண்டே உறங்குபவன். அவனுடைய உச்சுவாச நிச்சுவாச மாகிற மூச்சினசைவே அசபை என்னும் நடனமாகத் தியாகப் பெருமான் அசபா நடேசகை விளங்குகிருர். ஆகவே, திருமால் கண்ட காட்சி திருவாரூரின்கண் உள்ள அசபா நடேசர் காட்சி. அவன் ஆரூரன் என்று தாம் கண்ட பெயரே கூறுவன்.

2

செப்புவபோல அவரவர் தம்மனுபவம் கூறுவதுபோலத் த‰வியே நீயும் உனக்கு உயிர்த்த‰வகை இருப்பதால், 'எம் பெருமான்' என்றும், பிரமன் மால் முதலிய பெருந்தேவர்களா லும் போற்றப் பெறும் பெருந்தேவகை இருத்தவின் 'தேவர் பிரான்' என்றும் கூறு என்றதாம்.

இறைவனுக்கு உரிய திருநாமங்கள் ஆயிரமாயிரமும் அவ னுடைய புகழ்காரணமாக விளேந்தவை ஆதலின் 'சீரார் திரு நாமம்' என்ருள். அன்றியும், அவனுடைய பல நாமங்களில் உன் அனுபவத்தில் கண்டவற்றை ஆராய்ந்து தெளிந்து கூறு என்பாள் 'தேர்ந்து உரையாய்' என்கின்ருள்.

பழைய உரை இப்பத்துப் பாடல்களும் முறையே தத்துவ ரூபம் முதலான தசகாரியங்களேக் கூறுகின்றன என்னும். கிளி என்றது ஞானப்பெண்ணே உருவகித்ததாக அவ்வுரை கூறும்.

முன்னம் அவனுடைய நாமங்கேட்டலே அத்துவித அடிமை யாதற்கு உரிய முதலுபாயமாதலின் இத்திருப்பாடல் நாமங் கேட்கச்செய்தலாகிய அடிமைகொண்ட முறைமையைக்குறித்தல் காண்க.

357 ஏதமிலா இன்சொல் மரகதமே யேழ்பொழிற்கும் நாதனமை யாளுடையான் நாடுரையாய் — காதலவர்க் கன்பாண்டு மீளா அருள்புரிவான் நாடென்றும் தென்பாண்டி நாடே தெளி.

இ-ள்: (தஃவெபி) குற்றம் இல்லாத இனிய சொல்லிண யுடைய மரகதமணிபோலும் பச்சை நிறமுடைய கிளியே! ஏழுலகங்களுக்கும் தஃவேனும் நம்மையும் ஒருபொருளாக ஏற்று ஆளாக உடையவனும் ஆகிய எம் உயிர்த்தஃவென் நாடு யாது? உரையாய் (என்ன);

(கிளி) தம்மீது நீங்காத காதலுடையாரை அன்பால் ஆட்கொண்டு என்றும் நீங்காத திருவருள்புரிபவஞ்கிய சிவ பெருமானது நாடு என்றென்றும் தென்பாண்டிநாடேயாம்; இதனே நீ தெளிவாயாக என்றவாறு.

த‰வி ஏழுலகுக்கும் த‰வகைய எம்தஃவன் நாடு சொல் என்னக் கிளி, காதலரைக் கைவிடாதவகுகிய இறைவன் நாடு தென்பாண்டிநாடு என்கின்றது.

கிளியின் நிறமே அதன் கவர்ச்சிக்குக் காரணமாதலின், அந்த நிறத்திண இயற்கையே பெற்றுள்ள பச்சைமணியாக உருவகித்து 'மரகதமே!' என்றுள். முன்பாட்டில், இளங்கிளி பேருரைத்தமையால் சொல்லின் இனிமை உணர்ந்த தலேவி 'இன்சொல் மரகதமே' என்றுள். சொல்லுக்குள்ள ஏதம் பொய், குறீன, வன்சொல், பயனில்சொல் என்பன. இவை பிறர்க்குத் தீமைபயக்கவும், தன்னலம் பெருக்கவும் மனிதனுற் கையாளப் படுவன. கிளிமீன் சொல் பிறர்க்கு இனிமை பயக்குமேயன்றி, இத்தகைய குற்றங்களே என்றும் செய்யாது ஆதலால் 'ஏதம் இலா இன்சொல் மரகதமே' என்கின்றுள். தான்கேட்ட இன்சொல் இறைவன் நாமம் ஆதலின் அப்பெயர் என்றும் ஏத மிலாமை மட்டுமன்றி ஏதங்கெடுக்கும் மருந்துமாம் ஆதலின் அங்ஙனம் கூறினை எனலுமாம்.

ஏழ் பொழில் - ஏழுலகு. உலகங்கள் அனேத்திற்கும் தஃலவ னெனப் பொதுவகையான முதன்மை கூறினவள், அடுத்து நம்மை அடிமையாக ஏற்று அருள்பவனெனச் சிறப்புரிமையைத் தெரிவிக்கின்ருள்.

அன்பு ஆண்டு மீளா அருள் காதலவர்க்கு அருள்புரிவா னெனக் கூட்டுக. நாம் அவன்மீது செய்யும் அன்புகாரணமாக ஆட்கொண்டு எனவும், நம்மீது வைத்த அன்பால் ஆண்டு எனவும் கொள்ளலாம். ஆட்கொள்வதற்கு அன்பு காரணமே யன்றி, ஆட்கொண்டபின் அவன் நம்மீது செய்வது அன்பின் கனியாகிய அருள். அந்த அருள் அன்புபோல நிலேமாறுவது அன்று, என்றும் மீளாதது என்பாள் 'மீளா அருள்' என்கிருள்.

புரிதல் - விரும்பிச்செய்தல். "புகழ்புரிந்த'' என்புழிப் பரிமே லழகர் இப்பொருள் கொள்ளுதல் காண்க. ஆகவே அருள் புரிவான் என்பதற்குத் திருவருளே ஆன்மாக்கள் ஈடேறட்டும் இன்படையட்டும் என்று விரும்பிச் செய்பவன் என்பதாம்.

நாடு வெற்றி தோல்விகளால் நிஃமாறுவது, சிவனுக்குரிய நாடு என்றுமே மாருதது ஆதலின் 'என்றும் தென்பாண்டி நாடே' எனத்தேற்றேகாரம் அமைத்துக் கூறுகிறது.

நாம் செய்யவேண்டியது முதலில் அன்பு: பின்பு காதல். இந்த இரண்டும் முறையாக உடையவரை ஆண்டு மீளா அருள் புரிவான் இறைவன் என்பது உணர்த்தினமையால் இச்செய்யுள் அடிமைகொண்ட முறைமையாதல் காண்க.

358 தாதாடு பூஞ்சோணத் தத்தாய் நமையாளும் மாதாடும் பாகத்தன் வாழ்பதியென் — கோதாட்டிப் பத்தரெல்லாம் பார்மேற் சிவபுரம்போற் கொண்டாடும் உத்தர கோசமங்கை யூர்.

- இ ன் : (தஃவி) மகரந்தங்கள்செறிந்த பூக்களே யுடைய சோஃயின்கண் வாழும் கிளியே! நம்மை ஆளுகின்ற உமை யொருபாகமுடையான் வாழ்கின்ற ஊர் யாது? உரையாய் (என்ன);
- (கிளி) அன்பர்கள் அனேவரும் இப்பூவுலகில் சிவபுர மாகிய கைலாயம்போலப் பாராட்டிக் கொண்டாடும் திரு வுத்தரகோசமங்கையே ஊராம் என்றவாறு.

த‰வன் ஊர் எது என்ற த‰விக்குக் கிளி அன்பர்கள் பூலோக கைலாசமாகக்கொண்டாடும் உத்தரகோசமங்கையே ஊர் என்கின்றது.

தாது - மகரந்தம். தாதாடு தத்தாய் எனக் கூட்டின் மகரந் தங்களில் திணேத்த கிளியெனப் பொருள் கொள்க. நம்மை என்ருள் தன்னுயர்வு தோன்ற. கிளியைத் தன்ஞேடு சேர்த்துக் கூறிஞளுமாம். உமாதேவி கலந்த பாகத்தையுடைமையாலேயே அவன் நம்மை ஆட்கொள்ளும் திருவுள்ளம் உடையவளுமினன் என்னுங்குறிப்புத்தோன்ற ' நமையாளும் மாதாடு பாகத்தன்' என்ருள். நமையாளும் மாது எனக் கூட்டின், நம்மை ஆட் கொள்ளும் சிவசத்தியாகிய உமை என்க.

பார்மேல் சிவபுரம் · பூலோக கைலாயம். அன்பர்களுக்கு உத்தரகோசமங்கை பூலோக கைலாயமாக விளங்குவது என்க.

இது தத்துவசுத்தி கூறியதென்னும் பழையவுரை. கோது ஆட்டி என்பதற்குத் தத்துவங்களாகிய குற்றங்களேச் சுத்தி செய்து என்பது அவ்வுரை.

புதியவுரை, கோதாட்டுதல் - மிக்க புகழிணே எடுத்துக்கூறல் கொண்டாடுதல், கூடிக்குலாவுதல் என்றெல்லாம் கூறும்.

- உமையும் தானுமாக வந்து ஆட்கொண்டான் என்றலின் அடிமைகொண்ட முறைமை உணர்த்தியவாறு காண்க.
- 359 செய்யவாய்ப் பைஞ்சிறகிற் செல்வீ நஞ் சிந்தைசேர் ஐயன் பெருந்துறையான் ஆறுரையாய் — தையலாய் வான்வந்த சிந்தை மலங்கழுவ வந்திழியும் ஆனந்தங் காணுடையான் ஆறு.
- இ ள் : (தஃவை்) சிவந்த வாயையும், பசுமையான சிற கினேயும் உடைய செல்வியே! நமது சிந்தையின்கண் இடை விடாது இடங்கொண்ட தஃவவஞ்கிய திருப்பெருந்துறையா னுடைய ஆறு யாது? உரையாய் (என்முளாக);

(கிளி) பெண்ணே! பெருமையோடு கூடிய மனமானது மலமாகிய ஆணவத்தைக்கழுவ வந்து இறங்குகின்ற சிவானந் தமே எம்மையுடைய தஃவெனது ஆரும் காண் என்றவாறு.

இது தணவி கிளியை நோக்கித் தணவனது ஆற்றின்பெயர் வினவ, கிளி ஆணவமலத்தைக்கழுவும் ஆனந்தமே அவனது ஆறு என்கின்றது.

கிளி தஃவி கேட்டவண்ணம் ஊரும் பேரும் நாடும் உரைக்கவே, அதனிடமுள்ள பறவை என்ற ஞானம் மறைய, அதனேத் தன்னேப்போன்ற தோழியாகவே கருதிச் 'செல்வீ!' என அழைக்கின்ளுள். கிளியைச் செல்வீ என்றது காதன்மை பற்றிவந்த திணேவழுவமைதி. செல்லுகின்ற பறவையே எனப் பொருள்கோடலுமாம்.

ஐ - தணேமை. ஐயன் - தணவன். தணவனுருவம் என்றும் எக்கணமும் தம் சிந்தையைவிட்டு அகலாதிருக்கின்றமையின் • நம் சிந்தைசேர் ஐயன் • என்ருளாம். சேர்தல் - இடைவிடாது தியானித்தல். தையல் - அழகு. இது பண்பாகு பெயராகப் பெண்ணே உணர்த்திற்று.

'மலம் கழுவ வான் வந்திழியும் .ஆனந்தம் உடையான் ஆறு காண்' எனக் கூட்டுக. வான் வந்த சிந்தை - பெருமை யோடுகூடியமனம்: ஆகாய வடிவினராகிய சிவன் எழுந்தருளிய சிந்தை எனலுமாம்.

சிவம் நிலவிய சிந்தையின்கண் உயிர்களின் மலத்தைப் போக்க வந்து இறங்கும் ஆனந்தமே ஆறு என்று கூறிற்ரும். ஆனந்தம் - சிவானுபவத்தால் வீளேயும் களிப்பு. அக்களிப்பு மேன்மேலும் இடையீடின்றிப் பெருகுவதாகலின் அதண ஆறு என்ருர்.

உடையான் என்பதற்கு எம்மை ஆளாக உடையான் என ஏற்ற சொற்கள் வருவித்துரைக்க.

பழையவுரை பைஞ்சிறகு என்பதற்குப் பஞ்சவர்ணச் சிறகு என்றும், வான் வந்த சிந்தை என்பதற்கு ஞாகைரச சித்ரூப சிவாத்மிக சிந்தை என்றும், சிவானந்த உமிரே ஆறு என்றலின் இச்செய்யுள் ஆன்மரூபம் உணர்த்துகிறதென்றும் உரைக்கும்.

ஆன்மாக்கள் உடைமையாகவும் தாம் உடையாளுகவும் ஆட்கொண்ட முறையிணே உணர்த்துதலின் இத்திருப்பாடல் அதிகார இயைபுடைத்தாதல் காண்க. 360 கிஞ்சுகவா யஞ்சுகமே கேடில் பெருந்துறைக்கோன் மஞ்சன் மருவு மண்பகராய் — நெஞ்சத் திருளகல வாள்வீசி இன்பமரு முத்தி அருளுமணே யென்பதுகாண் ஆய்ந்து.

5

இ-ள்: (தஃவி) முன்முருக்க மலரைப்போலச் சிவந்த வாயையுடைய அழகிய கிளியே! எஞ்ஞான்றும் கேடில்லாத திருப்பெருந்துறைநாதஞ்கிய மைந்தன் எழுந்தருளியிருக்கும் மஃ யாது? உரைப்பாயாக (என்ன);

(கிளி) மனத்தில் நிறைந்திருக்கின்ற அறியாமையாகிற இருள் நீங்க ஞானவாளேவீசி இன்பம்பொருந்திய முத்தியை அருளுகின்ற மஃல என்று யான் கூறுவதஃன ஆராய்ந்து காண் என்றவாறு.

கிளியே! பெருந்துறையரசஞகிய வீரனது மஃயைக் கூறுக என்ன, வீட்டின்பத்தை அருளும் மஃயே அவன் மஃ, இதணே நன்ருக ஆய்ந்து காண் என்றது கிளி.

கிஞ்சுகம் · முள்முருக்கு. இது நிறமன்றிப் பயன்தராதது. அதுபோல உன் வாயும் சிவந்திருக்கின்ற அளவன்றி வேறு பயனிலது. அதணே, சிவபெருமான் நாடு ஊர் முதலியவற்றை உரைத்தாவது செம்மையுடையதாக\_அதாவது பண்புற்றதாக ஆக்கிக்கொள் என்னும் குறிப்பேனளாய்த் தஃலவி 'கிஞ்சுகவாய் அஞ்சுகமே!' என்கின்ருள்.

கேடு · உயிர்கட்குத் தன்னுும், பூதங்களாலும், தெய்வங் களாலும் வரும் துன்பங்கள். இறைவற்குத் துன்பமே இல்ஃல ஆதலின் அவணக் கேடிலாதவன் என்றுள். கேடு · அழிவும், மாற்றமுமாம்.

மஞ்சன் : மைந்தன் என்பதன் மரூஉ. மைந்து வலிமை. மஞ்சு - அழகு; மஞ்சன் - அழகன் எனினுமாம்.

நெஞ்சத்து இருள் · உள்ளத்தைச் சார்ந்து உண்மையை யறியவொட்டாது தடைசெய்யும் அஞ்ஞானம்.

வாள் • வாளென்னும் கருவி; ஒளியுமாம். 'ஞானவாளே ந் தும் ஐயர்' (613) என்பவாகலின் ஈண்டு வீசி என்ற விணேக் கேற்ப ஞானவாள் எனக் கொள்க.

முத்தி என்பது இன்பத்தின்கண் இருப்பதாகலின் இன்ப மரும் முத்தி என்றதாம். முன்னர்ப் பாடல்களில் 'உத்தரகோச மங்கை ஊர்' 'தென்பாண்டிநாடே தெளி' என்ளுற்போலப் பெயரை நேரேகூருது முத்தியருளுமஃயே அவன்மஃ எனப் பயகேக்கொண்டு பயன்தரும் பொருகோ உணர்த்துகின்ளுர். முத்தியருளுதலாகிய பயன் கமிலேக்கன்றி, வேற்று மஃலகள் எதற்கும் இன்மையான் என்க.

இம் முடிவு வேற்றுச் சமயவாதிகள் கூறும் கூற்றுக்களோடு வைத்து, அளவைகளானும் அனுபவத்தானும் அறிந்துகொள் ளத்தக்கதாகலின் 'ஆய்ந்து காண்' என்றது.

இருளகல் வாள்வீசி என்றதால் ஆன்மாவைப்பற்றியிருந்த மறைப்பு அகல் ஆன்முதரிசனம் விளேந்தமை உணர்த்துவ து என்பது பழையவுரை.

இது, இருளகற்றலும் ஞானமுதவுதலும் முத்தியருளுதலும் முறையேகூறுதனின் அடிமைகொண்டமுறைமை அறிவிப்பது.

361 இப்பாடே வந்தியம்பு கூடுபுகல் என்கிளியே ஒப்பாடாச் சிருடையான் ஊர்வதென்னே — எப்போதும் தேன்புரையுஞ் சிந்தையராய்த் தெய்வப்பெண் வான்புரவி யூரு மகிழ்ந்து. [ணேத்திசைப்ப

இ-ள்: (தஃவை) எனது கிளியே! கூட்டின்கண் புகாதே; ஒப்பு உரைக்க இயலாத புகழையுடைய பெருமான் ஊர்தி யாகக் கொண்டு ஊர்வது என்னே! இப்பக்கம் வந்து சொல் (என்முளாக);

(கிளி) தெய்வமகளிர் தேஃனமொத்த மனம் உடையவர் களாக எப்போதும் தோத்தரிக்க, மனம் மகிழ்ந்து ஊர்வது ஞாஞகாயமாகிய குதிரை என்று கூறியது என்றவாறு.

கிளியே! ஓப்பிலாப் புகழுடைய பெருமானுக்கு ஊர்தி எது என்ன, அவர் தெய்வப்பெண்கள் துதிக்க ஞாஞகாயமாகிய புரவியை ஊர்வர் என்கின்றது கிளி.

கிளிக்கும் தனக்கும் நெடுநாள் பழக்கமுண்டு என்பதைக் குறிப்பிடுவாள் 'என் கிளியே' என்று உரிமை பாராட்டி விளிக் கின்ருள். மக்களேக் கண்டால் அஞ்சி, கூட்டின்கண் புகுந்து ஓளிவது கிளிகளின் இயற்கையாதலின் 'கூடு புகல்' என்ருள். இப்பகுதிக்குப் பழையவுரை 'என் புலாலுடம்பே புகுந்தருளும் சிவானந்த சுகப்பெண்ணே' என்று கூறும். இதன் கருத்து, கிளி என்றது சிவானந்த ககத்தையுடைய ஞானப்பெண்ணே என்பதும், கூடு என்பது உட‰ என்பதுமாம். இதில் புகல் -விணப்பெயராய்ப் புகுத‰யுடைய என்னும் பொருள து.

இப்பாடு இப்பக்கம். உரையாடுவார், விரும்பிய பொருணப் பற்றிய உரையாடலாயின் 'கிட்ட வந்து சொல்' 'இப்பக்கம் வந்து பேசு' என்பது இயல்பு. அங்ஙனமே தணிவிக்குத் தணவன் ஏறிவரும் பரியைப்பற்றித் தெரிய ஆசை. பரியோ உலகத்திலுள்ள ஏணய புரவிகளேப் போன்றது அன்று. மன னுணர்வாலே காணத்தகும் ஞானப்புரவி. ஆகாயத்தை அனு மானப் பிரமாணத்தால் அறிதலேப்போல இதணே அறியவும் அனுமானமே வேண்டற்பாலது. வேற்றளவைகள் பயன்படா; இதணேக் காதருகில் மிகரகசியமாகக் கேட்கவேண்டுமென்பாள் 'இப்பாடே வந்து இயம்பு' என்ருள். இயம்பு என்பது இயம் ஒலிப்பதுபோல இனிமை தோன்றப் பேசுதல். இயம் இசைக் கருவியாகிய முழவு முதலியன. அவை இயம்புவதுபோல நீ உரக்கக் கூறு என்பதுமாம்.

ஓப்பாடுதல் - ஒப்புரைத்தல். உரையாடுதல் சொல்லாடுதல் போன்றதொரு வழக்கு. ஏணயோர் புகழ்கள் யாவும் இது போன்றது இது என்று ஒப்புரைக்கலாவது. இறைவன் புகழ் எதற்கும் எக்காலத்தும் ஓப்புரைக்க இயலாதது என்பதாம்.

ஊர்வது - ஊர்தியாகக்கொள்வது. எப்போதும் ஊர்வது என்னே என இயைக்க. அவன் விடையின்மீதும், ஐராவணத் தின் மீதும், சூரியன் சந்திரன் யாண பூதம் இவற்றின்மீதும் ஒரோருகால் எழுந்தருளுவன்; எப்போதும் ஊர்வது வான் புரவியேயாம் என்பது.

தெய்வப் பெண்-தேவ மாதர். "தேனின் கசிவந்த சொல்'' என்பதுபோலத் தேன்போல இனிமை கசியும் மனமுடையவர் என்பதாம். சிந்தையிலுள்ள இனிமை அவர்களுடைய ஏத்து தலிலும் விளங்கும் என்பார் 'தேன் புரையும் சிந்தையராய் ஏத்திசைப்ப' என்ளுர். எல்லாச் சுட்டநிவுங்கெட்டுத் திருவருட் செயலே செயலாக, ஆன்மசுத்தியான பேரின்ப உருவாகித் தெய்வப் பண்ணல் தொழுது ஏத்த என்று பழையவுரை கூறும்.

வான் புரவி - பெரிய குதிரை. ஞான ஆகாயமாகிய குதிரை என்க. அருவச் சிவன் ஞானமாகிய குதிரையிலிவர்ந்தே வரக் கூடும் என்பது தெளிக. வான் புரவி மகிழ்ந்து ஊரும் என்கு ரேனும், மகிழ்ந்து ஊர்வது வான் புரவி என வினைிற்கேற்ற விடையாகக் கொள்க. கசிந்த உள்ளமும், கனிந்த பாடலும், சிவஞானமும் எமக்கு அளித்து, இறைவன் அடிமைகொண்டான் எனக் கூறுதலின் இது அடிமைகொண்ட முறைமை உணர்த்தியதாம்.

- 362 கோற்றேன் மொழிக்கிள்ளாய் கோதில் பெருந்துறைக் மாற்குரை வெல்லும் படைபகராய் — ஏற்குர் [கோன் அழுக்கடையா நெஞ்சுருக மும்மலங்கள் பாயுங் கழுக்கடைகாண் கைக்கொள் படை.
- இ-ள்: (தலேவி) கொம்புத்தேனின் இனிமையை ஒத்து இனிமையான மொழிகளேப் பேசுங்கிளியே! குற்றமற்ற திருப் பெருந்துறைநாதன் தம் பகைவர்களே வெல்லும் படைக்கலம் யாது? சொல்வாயாக (என்ன);
- (கிளி) எதிர்ந்தவர் அறியாமையாகிய அழுக்கடையாது, கனிந்த அன்பால் நெஞ்சு உருக, மூன்று மலங்களின்மீதும் பாயும் சூலமே இறைவன் கைக்கொண்ட படைக்கலமாகும்; இதனேக் காண் என்றது என்றவாறு.

த‰வி, கிளியே! பெருந்துறையான் பகைவரை வெல்லும் படை யாது சொல் என்ளுளாகக் கிளி எதிர்ந்தவர்கள் அழுக் கடையாமல் மனம் உருக, மும்மலங்களேயும் பாய்ந்தழிக்கின்ற சூலமே என்கின்றது.

கோற்றேன் · கொம்புத்தேன். மரக்கொம்புகளில் கட்டப் பெற்ற அடையிலுள்ள தேன் எல்லாத் தேனினும் இனிமை யானும் பண்பானும் உயர்ந்தது ஆதலின் அதணக் கிளியின் மொழிக்கு உவமித்து இங்ஙனம் விளித்தாள்.

கோது · குற்றம். இறைவன் அநாதியே மாயையாதி குற்றங்களின் நீங்கியவன் ஆதலின் ·கோதில் பெருந்துறைக் கோன் ' என்முள்.

மாற்ருர் - மாறுபட்டவர்கள். இறைவன் அநாதி நித்திய மானவன்; இயல்பாகவே பாசங்களின் நீங்கினவன். மக்கள் இறைவன் அருளால் பாசநீக்கம் பெற்றவர்கள். இறைவன் முற்றும் உணர்பவன். மக்கள் இறைவன் உணர்த்தும் அள வினதாக உணரும் சிற்றநிவுடையவர்கள். இவ்வண்ணம் பல வகையில் மாறுத&யுடையவர்கள். பகை வெல்லுதலாவது பகை வர்களுடைய பொல்லாக்குணங்களேப் போக்கிச் சுத்தான்மா வாக்கிச் சிவருபங்காட்டல். அதற்குரிய படை யாது? என்று வினவிஞள். ஏற்ருர் - எதிரேற்ருர் என்பது போல எதிர்ப்பட்டவர்கள். அயம் எதிர்பட்டகாந்தத்தால் கவரப்பட்டுக் காந்தத்தன்மை எய்துதல்போல, தீயைச்சார்ந்த இரும்பு அத்தீயின் வண்ண மாதல்போல, சிவசந்நிதானத்தில் எதிர்ந்த உயிர் தம்கருமை நீங்கித் திருவருள் வடிவான செம்மை பெற்றது என்பார் 'ஏற்ருர் அழுக்கு அடையாது' என்ருர். அடையாது என்ற எதிர்மறை விணேயெச்சத்தின் ஈறு செய்யுள்விகாரத்தாற் கெட்டது. அழுக்கு - அறியாமை. நீர் சுரக்குமிடத்தில் தூசி படியாதது போல, உள்ளம் உருகிய இடத்தில் அறியாமை பற்ருது; அறிவொளி திகழும் என்றவாரும்.

மும்மலங்களாவன ஆணவம் கன்மம் மாயை என்பன. அவற்றை இலக்காகக்கொண்டு பாய்வது சூலப்படை என்ற வாரும். கழுக்கடை - சூலம். வாள் என்பது பழையவுரை.

பழையவுரை, ஏற்ருர் என்பதற்கு நாதனுடைய சன்னி தானப்பட்ட சுத்தான்மாக்களே சிவரூபம், அவர்களிடம் மலம் அணுகாவண்ணம் என்னும். புதியவுரை ஏற்ரூர் என்பதற்குக் குறையிரப்போர் என்று கூறும். இது ஞானமரபிற்கேலாமை யுணர்க.

அடியேன் இடைவிடாது எதிர்ப்பட்டேன் அதனைல் அழுக் கடையாது ஆண்டுகொண்டான் என்றலின் அடிமைகொண்ட முறை உணர்த்தியவாரும்.

363 இன்பான் மொழிக்கிள்ளாய் எங்கள் பெருந்துறைக் முன்பான் முழங்கு முரசியம்பாய் — அன்பாற் [கோன் பிறவிப் பகைகலங்கப் பேரின்பத் தோங்கும் பருமிக்க நாதப் பறை.

இ-ள்: (தலேவி) பால்போலும் இனிய மொழி பேசுங் கிளியே! எமது திருப்பெருந்துறைநாதன் திருமுன்பு முழங்கு கின்ற முரசு யாது? மொழிவாயாக (என்ன);

(கிளி) அடியார்கள் தம்மீதுவைத்த இடையருப்பேரன் பிஞல் அவர்களுடைய பிறவியாகிய பகை கெட்டொழியப் பேரின்ப ஒலியை மிக்கு ஒலிக்கும் பரநாதமே பறையாம் என்றவாறு.

த‰வி கிளியே! திருப்பெருந்துறைப்பெருமான் திருமுன்பு முழங்கும் முரசு யாது மொழிவாயாக என்னக் கிளி ஆன்மாக் களின் பிறவியாகிற பகை கலங்க, பேரின்பத்து உயர்ந்து ஓலிக்கும் பரநாதமே பறையாம் என்கின்றது. முன்பு - திருமுன்பு. மன்னன் முரசியம்பியவுடன் பகைவர் கதிகலங்கி என்ன விளேயுமோ என்று அஞ்சி ஒடுங்குவர். அது போலப் பரநாதப்பறை முழங்கியவுடன் அடியார்களுடைய பிறவியாகிய பகை கெட்டோடியது; பேரின்ப ஒலி உயர்ந் தொலித்தது; அத்தகைய பறையே எமது நாதனது முரசு என்றதாம்.

பேரின்பத்தோங்கும் என்பதற்குப் பழையவுரை, சிவமே தாணை இன்பப் பிறவியாகப் பேரின்ப தரிசனமே யோங்கி முழங்குமென்று உரைக்கும். இப்பாடல் சிவதரிசனம் கூறுகிறது என்னும்.

அடியார்கள் அன்பு செய்ய அதணயே உபாயமாகக் கொண்டு பிறவியைப் போக்கிப் பேரின்பத்து ஓங்கச்செய்தான் இறைவன் என்பது உணர்த்துதலின் இப்பாடல் அடிமை கொண்ட முறைமை அறிவிப்பதாயிற்று.

364 ஆய மொழிக்கின்னாய் அள்ளுறும் அன்பர்பால் மேய பெருந்துறையான் மெய்த்தாரென் — தீயவிக்க நாளுமணு காவண்ணம் நாயேகே யாளுடையான் தாளியறு காமுவந்த தார்.

இ-ன்: (தவ்வி) ஆராயத்தக்க மொழிகளேப் பேசுங் கிளியே! இன்பம் சுரக்கின்ற அன்பர்களிடம் விரும்பி எழுந் தருளியுள்ள திருப்பெருந்துறைநாதன் அணிந்துள்ள உண்மை யாகிய மாலே யோது? (என்ன);

(கிளி) தவேனியே! நாயை ஒத்த அடியேணேத் தீவினேகள் அணுகாதவண்ணம் தினமும் காத்து ஆளாகவும் ஏற்றருளும் தவேவென் விரும்பிய மாவே கொடியறுகாம் என்றவாறு.

தணேவி கிளியே! அடியாருள்ளத்து அமர்ந்திருக்கும் திருப் பெருந்துறைப் பெருமான் மாஃ யாது என்னக் கிளி, தீவிண அணுகாதவண்ணம் நாயேணக் காத்தருளும் அவன் மாஃல தானியறுகாம் என்கின்றது.

சொன்னதைச் சொல்லும் கிளிப்பிள்ளே என்பது பழமொழி. தனக்கு ஒரு சிந்தணயின்றிப் பேசும் என்பது அதன் கருத்து. அப்படியாக நீ யாம் ஆயத்தக்க மொழிகளாக மிகமிகச் சிந்தித் துப் பேசுகிருய் என்பாள் 'ஆய மொழிக் கிள்ளாய்' என்ளுள். ஆய - ஆய்தலேயுடைய. ஆய் என்பது முதனிலேத் தொழிற் பெயர். அ: ஆரும்வேற்றுமைப் பன்மையுருபு. பழையவுரை வேதாகமப்பொருள் சிவமே என ஆராயும் வார்த்தைகளே யுடைய ஆனந்தசுகப் பெண்ணே என்று கூறும். புத்துரை, ஆய்தல் - கொண்டாடுதல், கொண்டாடத் தக்க உரையினே யுடைய கிளியே என்று கூறும்.

புளிக்கண்டார்க்கு வாயில் நீரூறுதல்போல இன்பஅன்பால் உள்ளத்து விளேயும் ஒருவகை மெய்ப்பாடு அள்ளுறுதல். கனிந்தூறும் என்கின்றது பழையவுரை.

மெய்த் தார் - உண்மையாகிய மாலே; திருமேனியின்கண் விளங்கும் மாலே எனலுமாம். தார் - மார்பிலணியப்பெறுவது. தானியறுகு - கொடியறுகு.

நாயேணத் தீயவிண அணுகாவண்ணம் ஆளுடையான்: இறைவன்பால் யான் அன்புசெய்து அவன் என்ன ஆட்கொள் வதற்கு முன்பு தீவிண்கள் சூழ்ந்து நலிந்தன; பிறைமதி பெரு மாண அடைவதற்குமுன் தக்கன் முதலாயிஞர்சாபம் அவண நலிந்ததுபோல; இறைவன் நாயேண ஆட்கொண்ட பின்பு விண்கள் எம்மைச் சாரமாட்டாவாயின; நலிந்து விலகின; அங்ஙனம் எம்மை ஆட்கொண்டவன் என்ளுர்.

உவந்த தார் - விரும்பி அணியும் மாணே.

சிவயோகமே பொருளெனக் காட்டி, நாயேணே அடிமை கொண்டவன் என்பதால் சிவயோகம் கூறியது என்னும் புழைய உரை.

தீயவிண் அணுகாவண்ணம் ஆளுடையான் என்றது அடிமைகொண்ட முறைமையை அறிவிப்பது.

365 சோஃலப் பசுங்கிளியே தூ நீர்ப் பெருந்துறைக்கோன் கோலம் பொலியுங் கொடிகூருய் — சாலவும் ஏதிலார் துண்ணென்ன மேல்விளங்கி யேர்காட்டுங் கோதிலா வேழுங் கொடி.

#### **திருச்சிற்றம்பலம்**

இ - ள்: (தஃவை்) சோஃவயின்கண் வாழுகின்ற பச்சைக் கிளியே! தூய்மையான நீர்சூழ்ந்த திருப்பெருந்துறைத் தஃவ வனது அழகு விளங்கும் கொடியாது? கூறுவாயாக (என்ன);

(கிளி) அயலார் மிகவும் திடுக்கிட விண்ணின்மேல் விளங்கி அழகும் எழுச்சியும் காட்டுகின்ற குற்றமில்லாத கொடி இடபமாம் என்கின்றது என்றவாறு. த‰வி, கிளியே! பெருந்துறைப் பெருமானுடைய அழகு விளங்கும் கொடி யாது என்ன, கிளி அயலார் திடுக்கிட எழுச்சி யையும் அழகையும் காட்டும் இடபமே கொடியாம் என்கின்றது.

கூட்டுக் கிளியைப்போலக் காயச்சிறையிலே அடைபடாது முத்தான்மாவாகச் சோஃயில் சிவானுபவச் சுதந்தரம்பெற்றுச் சுற்றித் திரியும் பேரின்பநிலே உனக்கும் இருக்கிறது என்பாள் 'சோஃப் பசுங்கிளியே' என்ளுள்.

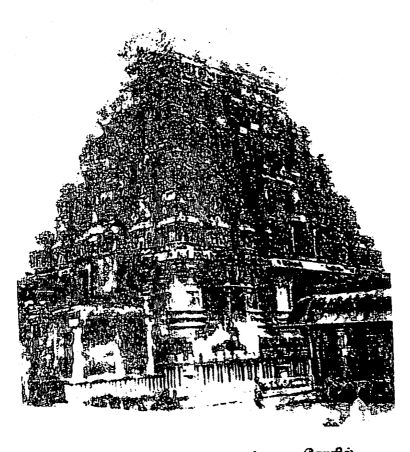
தூ நீர் - தூய்மையையுடைய நீர். தசாங்கம் பத்துப் பாடல் களிலும் பெருந்துறைக்கோன் என்றே தஃவ்ணக் குறிக்கிருள். பெண்கள் தம் தஃவ்ன் இயற்பெயரைக் கூருது மதுரையார், நெல்ஃயார், தில்ஃயார், கோகழியார் என ஊரடியாக வந்த பெயராலேயே குறிப்பது தமிழ்மரபாதஃலக் காண்க.

கோலம் பொலியும் கொடி . அழகோடு விளங்கும் கொடி. கிளி கூறும் விடையிலும் 'ஏர் காட்டும் கொடி' என்றல் காண்க. இஃது உணராதார் சிலர் வடிவம் விளங்கித் தோன்றும் கொடி என்பர். பழையவுரை திருவருளழகான கொடி என்னும்.

ஏதிலார் · இயைபு சிறிதும் இல்லாதவர்; அயலார் என்ப தாம். கொடிக்கண் ஏறு விளங்கும் எடுப்பும் துடிப்புமாகிய இவற்றைக்கண்டு இவன் கைக்கொடியிலுள்ள ஏறே இவ்வளவு மிடுக்குடையதாயின் யாம் ஏப்படித் தப்புவோமென்று திடுக்கிடு கின்றனர் பகைவரும் பிறருமாகிய அயலார் என்பார் 'ஏதிலார் சாலவும் துண்ணென்ன மேல் விளங்கி ஏர் காட்டும் கோதிலா ஏறு' என்ருர். இடபம் அறவடிவினதாதலின் கோதிலா ஏறு

யானும் தானும் வேறின்மை காட்டும் மெய்கண்ட சிவ போகமே கொடியாதலின் இச்செய்யுள் சிவபோகம் கூறியது என்னும் பழையவுரை.

புறச்சமயத்தாரையும், சிவத்தொடர்பு பெருதாரையும் நடுங் கச்செய்வது கொடி என் றமையான் அடியார்களின் அச்சத்தைப் போக்கிக் காப்பது என்பது போதருதலின் அடிமைகொண்ட முறைமை உணர்த்தியவாறு காண்க.



ரீரார் பெருந்துறைர் செல்<mark>வன் உறைகோயில்</mark>

# 20. திருப்பள்ளியெழுச்சி

#### [ திரோதான சுத்தி]

அடிகள் திருப்பெருந்துறையில் வதிகின்றகாலத்து, விடியற்காலத்து இறைவணேத் துயிலெழுப்புவதாக இந்தப் பத்துப் பாடல்களேயும் அருளிச்செய்தனர். இறைவணேப் பள்ளியினின்றும் எழுந்தருள்க என வேண்டிக்கொள்வ தாக இது அமைந்துள்ளது.

பள்ளி எழுச்சி பழந்தமிழ்நூல்களில் 'துயிலெடைநிகூ' என்று வழங்கப்பெறுகின்றது. தொல்காப்பியத்துப் பொருளதிகாரப்புறத் திணேயியலுள் பாடாண்டிணேயின் பகுதியாக, ''தாவில் நல்லிசை கருதிய கிடந்தோர்க்குச் சூதர் ஏத்திய துயிலெடை நிலேயும் '' எனக் கூறப்பட்டுளது.

துயிலெடைநிஃயாவது பகைமேற்சென்ற மன்னன் பகைவரை வென்று, பாசறைக்கண் மனக்கவற்சி சிறிதுமின்றித் துயிலுகின்ற காலத்து நல்ல புகழைக் கொடுத்தஃக் கருதிய சூதர் துயிலினின்று அவணே எழுப்புவதாகப் பாடுவது. சூதர்-நின்றேத்துவார். சூரியன் உதிக்க ஐந்து நாழிகைக்கு முந்திய காலம் வைகறை. அப்போது அரசணே எழுப்புவர். அரசன் எழும்புங்காலத்தே தன் வீரமும், வெற்றியும், வழிவழிவரும் குலப்பெருமையும் கேட்டு எழுவாளுயின் அன்று முழுதும் பெருங்கினர்ச்சியுடன் விளங்குவன். அதற்காக அரண்மணயில் வாழுகின்ற அமைதியானகாலத்தும், வைகறையில் எழுப்பப் பாடும் பாணர்களே அமைத்திருந்தனர் எனச் சங்கநூல்கள் தெரிவிக்கின்றன.

பாணர்கள் துயிலெழுப்புகிறபோது வைகறைக்காலத்தியல்பு கணேயும் கூறி எழுப்புவர்.

புறப்பொருள் வெண்பாமாஃமிலும், சூதர் துமிலுணர்த்துதல் சொல்லப்பெற்றுள்ளது. ஆகவே, பாசறைக்கண் துமிலெடுத்தலும் அரண்மணேக்கண் துமிலெடுத்தலும் நிகழும் என்பது பெற்ரும். மணேமின்கண் துமிலெருப்புவர் பரிவாரத்தின் மகளிர்; மணேக்கண் மகளிர் எடுப்பது அகத்திணே, பாசறைக்கண் சூதர் ஏத்துவது புறத்திணே என்பர் சிலர். பாடாண் அகத்தொடு பிணேந்து அகப் புறமாயும், புறத்தொடு பொருந்திப் புறமாயும் விளங்குதல் வெள் ளிடையாதலின் துமிலெடையை இரண்டாகப் பகுத்து உணர்தல் விரும்பற்பாற்றன்று என்க. பழைய குறிப்பு திரோதானசுத்தி; அதாவது ஏகமாய திரோ தாயி மறைப்பால் மலத்தை நீக்குதல் எனவும் கூறும். பழைய புராணம்,

''ஏர்மருவு திருப்பள்ளி பெழுச்சிபணி விடைகேட்டு ஆர்வமுடன் ஆண்டஅரற் கன்புசெயும் இயல்பே'' என விளக்கந்தரும்.

பழையவுரை ''திருப்பள்ளியெழுச்சி திரோதானசுத்தி'' என்று அகத்தியச் சூத்திரத்தை மேற்கோள்காட்டி, உயிர்கள் கேவல சகல சுத்தநில்களினின்றும் நீங்கித் திருவருள் உதயமாகுங்காலத்துக் திருவருளே பரையாக அருளுவது என்று கூறும். திரோதானம் சுத்தமாய்ப் பரையாதல் உணர்த்தப்பெறுகின்றது என்பதாம்.

இவை அணேத்தையும் ஒருங்கு இபைபுபடுத்தி எண்ணுங்கால், திரோதானசுத்தி என்பது இதுவரை உயிர்களுக்கு மறைப்பிணே அளித்து விணேப்போகங்களே நுகர்த்திய திரோதானசத்தி அருட் சத்தியாக வெளிப்படுங்காலமே வைகறை. அதனே எண்ணி இறை வணே எழுப்புதலே திருப்பள்ளியெழுச்சியின் பயன் என்பதைத் தெய்வச் சேக்கிழார்பெருமானும்,

'' நீறணிந்தார் அகத்திருளும் நிறைகங்குற் புறத்திருளும் மாறவருந் திருப்பள்ளி யெழுச்சியினில் ''

என்று திருநாவுக்கரசு நாயனுர் புராணத்தில் அறிவித்தல் காண்க.

வைணவ நூல்களில் 'அநாதி மாயா சுப்தரான இவரைப் பெருமான் உணர்த்திஞர். அதில், இவர் தம் பக்கல் வியாமோகத் தாலே ஸுப்தரான அவரைத் திருப்பள்ளி உணர்த்துகிருர்' என்பர் பெரியவாச்சான்பிள்ளே. இதஞல் திரோதானசத்தியின் ஆற்றலால் தூங்கிய மணிவாசகப்பெருமானேச் சிவபெருமான் எழுப்ப, அவர் திருவருளோடுகூடி விளங்கும்போது இவரை இவ்வண்ணம் உய்யக் கொண்டோமே என்ற கருணப்பெருக்கால் இறைவன் கண்ணயர, சிவபெருமானே மணிவாசகப்பெருமான் திருப்பள்ளியினின்று எழுந் தருள்க என்றும் கருதத் தோன்றுதல் காண்க.

## எண்சேர் ஆசிரியவிருத்தம்

**த**ருச்சிற்றம்பலம்

866 போற்றியென் வாழ்முத லாசிய பொருளே புலர்ந்தது பூங்கழற் கிணே துணே மலர்கொண் டேற்றிநின் திருமுகத் தெமக்கருள் மலரும் எழினகை கொண்டுநின் திருவடி தொழுகோம் சேற்றிதழ்க் கமலங்கண் மலருந்தண் வயல்சூழ் திருப்பெருந் துறையுறை சிவபெரு மானே ஏற்றுயர் கொடியுடை யாயெணே யுடையாய் எம்பெரு மான்பள்ளி யெழுந்தரு ளாயே.

1

இ-ள்: அடியேனது வாழ்விற்கு மூலமாகிய பொருளே! இதழ்களோடு கூடிய தாமரைகள் மலருகின்ற குளிர்ந்த சேற் ரேடு கூடிய வயல்கள் சூழ்ந்த திருப்பெருந்துறை என்னும் சிவபுரத்திலே என்றும் இருந்தருளுகின்ற சிவபெருமானே! உயர்த்துப் பிடிக்கப்பெற்ற இடபக்கொடியை உடையவனே! என்னே அடிமையாகப்பெற்றவனே! எம் தலேவா! வணக்கம்; பொழுது விடிந்தது; பூப்போலும் அழகிய திருவடிகளின் மேல் அணிய ஒன்ரேடொன்று சமமான இரு பூக்களேக் கொண்டு சாத்தி, தேவரீருடைய திருமுகத்திலே எமக்கு அருள் விளங்குகின்ற அழகிய புன்முறுவலே மனத்திலே எண்ணி, திருவடிகளேத் தொழுவோம்; படுக்கையினின்றும் எழுந்தருளுக என்றவாறு.

எம்பெருமானே! பொழுது புலர்ந்தது; நாங்கள் மலரடி யிலே மலரைச் சாத்தி, நின் நகைமுகங்கண்டு திருவடிகளேத் தொழக் காத்திருக்கின்ருேம்; பள்ளி எழுந்தருளுக என்பது கருத்து.

உலகியலில் அரசர் முதலாமிஞரைக் காண நேர்ந்தபோது அவர்களேத் தம் முன்னிஸப்படுத்த முதற்கண் 'வணக்கம்' என உரையால் வணக்கம் சொல்லி, அவர் தம்மைத் திருப்பிப் பார்த்தபோது செயலாலும் வணங்கிப் பின்னரே வந்த காரி யத்தை விண்ணப்பித்தல் வழக்கம். அங்ஙனமே அடிகளாரும் 'போற்றி' என எடுப்பிலேயே அருளுகின்ருர்கள்.

வாழ்முதல் · வாழ்வுக்கு அடிப்படை. வாணிகத்திற்கு முதல் இன்றியமையாதவாறுபோல, மக்களுடைய வாழ்விற்கு இன்றி யமையாதவர் இறைவன் என்பார் 'வாழ்முதலாகிய பொருளே ' என விளித்தார்.

அவ்வண்ணம் தம் மனத்தால் அறியப்படுவதாய் வாழ்முத லாகிய அருவச்சிவம் யாமெல்லாம் சென்று அடங்கி வழிபடு தற்கு எளியகைத் திருப்பெருந்துறைக்கண்ணும் எழுந்தருளி இருக்கின்ருர் என்று அறிவிப்பார் 'திருப்பெருந்துறையுறை சிவபெருமானே' என்ருர்.

திருப்பெருந்துறையைச் 'சேற்றிதழ்க் கமலங்கள் மலரும் தண் வயல் சூழ் பெருந்துறை' எனச் சிறப்பித்தது உயர்ந்த இறைவனுக்கு உகந்த தாமரைகள் வயற்சேற்றிலும் மலர் கின்றமைபோல, சிவானுபூதிச்செல்வர் சிந்தையாகிய உயர்ந்த நிலத்து உளதாம் பரசிவம் நாம் அறிந்து உய்யத் திருப்பெருந் துறையிலும் விளங்குகிறது என்னும் நயம்தோன்ற நிற்றல் காண்க.

கமலம் கண்மலருமெனப் பிரித்து, தாமரைகள் கண்போல் மலரும் என உரைத்து, விடியல் நிகழ்ச்சி விளங்குவதாக எனக் கூறுவாருமுளர். திருப்பெருந்துறை சீபஞ்சாக்கரம் ஓதுகின்ற உயிர்கள் திருவடி நெடுங்கரை சேர்ந்து உய்யும் இடமாகும் என்னும் செம்பொருணயும் உணர்த்திநிற்கின்றது.

ஏற்றுயர்கொடி என்பதை உயர் ஏற்றுக்கொடி என மாற்றி வெற்றியோடு உயர்த்திப் பிடித்த இடபக்கொடி எனப் பொருள் கொள்க. அருவாய் அருவுருவாய் உருவாய்த் திருமேனி தாங்கும் சிவம் எம்முடைய ஆணவமலக் கட்டை அறுத்து, அறியாமைப் பகையை அகற்றி, வெற்றிக்கொடி தூக்கி எம்மை அஞ்சல் என்று அருளி ஆட்கொண்டது என்பார் 'எணே உடையாய்' என்றும், 'எம் பெருமான்' என்றும் விளித்தார். இவை அண்மை விளிகள்.

இணே மலர் - ஒன்ரேடொன்று ஓத்த மலர். துணே மலர் -இரண்டாகிய மலர். ஓன்ரேடொன்று ஒத்த இரண்டாகிய மலர்களேத் திருவடிகளிரண்டினும் ஏற்றித் தொழுகோம் என்க. பூங்கழல் - பூப்போலும் மெல்லிய, மணம் நிறைந்த நிறமுடைய கழல் என்க. கழல்: தானியாகுபெயர்.

நாங்கள் பூவிணேக்கொண்டு பொன்னடிபோற்றத் தேவரீர் திருமுகத்திலே புன்னகை தோன்றும்; அதணே எங்கள் பேருக நிணத்துத் தொழுவோம் என்பார் 'திருமுகத்து அருள் மலரும் எழில்நகைகொண்டு தொழுகோம்' என்ருர்.

இறைவன் செய்யும் நகை திரிபுரமெரிப்பதும், அடியார்களே விரும்பி வரவேற்பதும், அருள்செய்வதும், உமையம்மையா ரோடு குறுநகை கொள்வதுமாய பல பயன்களே விளேவிப்பது; அவற்றுள் நாங்கள் அருள்மலரும் அநுக்கிரக ஆற்றஃயுடைய நகையையே எதிர்நோக்கி இருக்கின்ரேம் என்பார் 'அருள் மலரும் எழில் நகை' என்குர். சிலர் 'வாழ்முதலாகிய பொருள்' என்பதால் அருவமாகிய லயசிவத்தையும், 'திருப்பெருந்துறை உறை சிவபெருமானே' என்பதால் அருவுருவமாகிய போக சிவத்தையும், 'ஏற்றுயர் கொடியுடையாய்' என்பதால் உருவ சிவமாகிய அதிகார சிவத்தையும் அடிகளார் அறிவித்தார் எனலும் ஒன்று.

பழைய உரை 'வாழ்முதலாகிய பொருள்' என்பதற்கு என் உயிர்க்கு அகரமுதல எழுத்தேபோல் விளங்கும் பரசிவனே என்றும், 'போற்றி' என்பதற்கு அடிமையை இரட்சிக்க என்றும், புலர்ந்தது என்பதற்குக் கேவல சகலம் நீங்கிச் சுத்தமான அறிவியல்ஞானம் உதயமாமிற்று என்றும் உரைக்கும்.

இது, உறக்கம் நீங்கிப் பெருமாணத் தரிசிக்க எண்ணிய உயிர் அதற்குத்தக அறியாமை நீங்கித் திருவருட்பேற்றிற்குத் தகுதிபெற்றதென்று உணர்த்துதலின் திரோதானசுத்தியாதல் காண்க.

367 அருணனி ந் திரன் நிசை யணுகினன் இருள்போய் அகன் றது வுதய நின் மலர் த்திரு முகத்தின் கருணேயின் சூரியன் எழவெழ நயனக் கடிமலர் மலரமற் றண்ணலங் கண்ணு ந் திரணிரை யறுபத முரல்வன இவையோர் திருப்பெரு ந் துறையுறை சிவபெரு மானே அருணி தி தரவரும் ஆன ந்த மண்யே அணேகட லேபள்ளி யெழு ந்தரு ளாயே.

இ - ள்: திருப்பெருந்துறையில் எழுந்தருளியுள்ள சிவ பெருமானே! திருவருளாகிற செல்வத்தை எமக்கெல்லாம் அருளும்பொருட்டு எழுந்தருளும் பேரின்ப மலேயே! அலேக ளோடுகூடிய கடலே ஒத்தவரே! சூரியனின் தேர்ப்பாகளுகிய அருணன் கீழ்த்திசையை வந்தணுகினன்; இருள் அகன்று, உதய ஒளி எங்கும் பரவிற்று; தேவரீருடைய, திருமுகத்தி னின்று பரவும் திருவருளாகிற சூரியன் மேலே சிறிது சிறிதாக உயரப் பெருமையையுடைய அழகிய கண்களாகிற தாமரை மலர்கள் மலர, வரிசையாகத் திரண்டுள்ள வண்டுகள் ஒலிக் கின்றன; இவற்றைத் திருவுளத்தெண்ணிக்காண்க; பள்ளியி னின்றும் எழுந்தருள்க என்றவாறு.

அளக்கலாகா அளவும் பொருளும் துளக்கலாகா நிஃயும் தோற்றமும் வறப்பினும் வளந்தரும் வண்மையுமுடையது மண ஆதலின் இறைவணே மணியேன உருவகிக்க எண்ணி அடிகளார் இறைவணே ஓரொருகால் ஓரொருதன்மையையுடைய மண்யாகக் காண விரும்பாது, எப்போதும் இன்பமே தரும் ஆனந்த வடிவான மண்யாக உருவகித்து 'ஆனந்த மண்யே' என்று விளித்தார். ஆனந்தம் - இன்ப உணர்ச்சி. 'ஆராத இன்பம் அருளுமலே' 'முத்தியருளுமலே' என்றவற்றையும் எண்ணுக. ஆனந்த மலேயாகிய இறைவன் தரும் செல்வம் அருட்செல்வம் என்பார் 'அருள்நிதி தர வரும் மலே' என்ருர். நிணத்த பயன் தருதலும், எதற்கும் என்றும் அசையாமையும் உடைமைபற்றி மலே என்று உருவகித்தவர், மேல் அளவிடற்கரிய பரப்பும், ஆழமும், அரும்பொருள் பலவற்றையும் அடக்கிய பெருமையும் உடைமைபற்றிக் 'கடலே' என்றுர். அலேகடல்: சாதியடை.

அருணன் - சூரியன் தேர்ச்சாரதி. இவனது கால் முடம் என்று புராணம் கூறும். சூரியோதயத்தின்முன் எழும்புகின்ற ஓளியை அருணேதயம் என்றல் உலகவழக்கு. இந்திரன்திசை -கிழக்கு. அருணேதயம் புலர்வதற்கு ஒன்றேகால் நாழிகைக்கு முன் நிகழ்வது. மக்கள் பள்ளியெழவேண்டிய காலம் சூரியோ தயத்திற்கு ஐந்து நாழிகைக்கு முன்பு. ஆகவும் அருணேதய மாயிற்று என்றது விரைவில் எழுக என்ற குறிப்பாம்.

இருள் - பொருள்கள் புலப்படாவண்ணம் மறைத்து, கண் ணெளிக்கு உபகாரப்படாது நிற்கும் ஒளியின் இன்மை. அது அகன்றது எனவே ஓளி எழுந்தது. அவ்வொளியும் கீழ்த்திசை முழுவதும் பரவி, ஏனேய திசைகளிலும் பாய்ந்துள்து என்பார் 'இருள் போய் உதயம் அகன்றது' என்றுர். அகன்றது - பரந் தது. "அறிவகற்றும் கல்வி" என்ற ஆட்சியும் இது கண்டு ஆண்டதென்க.

முகத்தின் சூரியன், கருணேயின் சூரியன் என இயைக்க. முகம் சூரியன், அதில் எழும் கருணே கதிர் எனக் கொள்க. எழ எழ என்ற அடுக்கு, சூரியன் சிறிது சிறிதாக மேலெழும் இயற்கையழகைப் புலப்படுத்துவது. சூரிய கிரணம் சிறிது சிறிதாக எழத் தாமரை இதழ் இதழாக விரிதலேக் காண்கிரேம். அதுபோல இறைவனுடைய கண்களாகிய இதழ்கள் விரிந்தன. புதிதாக மலர்ந்த தாமரையில் தேனுண்ணும் வண்டுகளேப் போலப் பெருமை தங்கிய அடியார்களுடைய கண்களாகிற வண்டுகள் ஓலித்தன எனப் பொருட்டொடர்பு கொள்க.

'திருமுகத்தினிடத்துப் பொழியும் கருணேயை ஒத்தவஞகிய சூரியன் வானின்மேற் செல்லச்செல்ல, இறைவனது அழகிய கண்ணே ஓத்து இன்பந்தரும் மணந்தங்கிய தாமரைமலர் விரிய' என உரை காண்பர் சிலர். முகம் ஒருபொருள். கருணே அதன் தன்மை. உருவகிக்குங்கால் பொருளேப்பொருளோடும், தன்மை பைத் தன்மையோடும் உருவகிப்பதே மரபாம். தன்மையைப் பொருளோடு ஓப்பித்தலும் உருவகித்தலும் இல்ஃயாம். ஆத லால் முற்கூறியாங்கு உருவக இயைபு கொள்க; பொருளுங் கொள்க.

அண்ணல் பெருமை: பண்புப் பெயர். அது பண்பாகு பெயராகப் பெருமையுடையவரை உணர்த்தும். ஆதலால் அண்ணல் அங்கண்ணும் அறுபதம் எனவேகூட்டுக. திருமுகச் சூரியன் எழ, பெருமானுடைய கண்மலர் மலர, அதன் தேணே புண்ண, அடியார்களின் கண்வண்டுகள் முரலுகின்றன என்ற இயைபின் உளதாம் பொருள் நயம் ஓர்க. அண்ணல் என்பதற் குச் சிவபெருமான் எனவே பொருள் கொள்ளின் சிவபெருமான் முகமாகிற சூரியன் எழ, அவன் கண்களாகிற தாமரை மலர, அவன் விழிகளாகிற வண்டுகள் முரலுகின்றன எனின், காண் பானும் காணப்படும் பொருளும் கலப்பால் ஒன்ளுனபோதே இன்பம் விணயுமன்றிச் சுவைப்பானே சுவையாயின் நுகர்ச்சி ஏதென்று ஒழிக, வண்டுகளின் கூட்டமாகக் கண்களேக் கூறிய மையே, காண்பார் பலராதலேயும், கண்கள் பலவாதலேயும் காட்டும் என்க.

அருணன் கீழ்த்திசையடைந்தான் என்று இயற்கைகூறுவார் போலச் செந்திறமான அருட்சத்தியின் வெளிப்பாடு நிகழ்ந்தது என்றும், இருள் போயிற்று என்றதால் மலநீக்கமும் உண்டா மிற்று என்றும், உதயம் அகன்றது என்றதால் சிவஞானம் பரவிற்று என்றும், திருமுகத்தின் கருணயின் சூரியன் எழஎழ நயனக்கடிமலர் மலர என்றதால் சிவதரிசனமும் திருவருட் பேறும் சித்தித்தன என்றும், கண்ணும் அறுபதம் முரல்வன என்றதால் அதண நுகரும் வண்டுகளாக அடியார் கண்கள் அமைந்துள்ளன என்றும் சிவாநுபவப்பொருளும் தோன்ற உரைத்திருத்தல் காண்க.

அடிகளார் தமது பரிபாகச் சிறப்பை உணர்த்தி, எம்மை ஆட்கொள்ளப் பெருமானே எழுந்தருளாய் என வேண்டிக் கொள்வதால் இத்திருப் பாடல் திரோதானசுத்தியை உணர்த் துவதாமிற்று.

ஞாயிற்றின் தோற்றம், தாமரை மலர்ச்சி, வண்டொலி முத லாயின திரோதான சத்தியின் காரியங்கள், இப்போது சிவதரி சனமும், திருக்கண்ணேக்காகிற சத்திநிபாதமும் ஆக அருட் சத்தியாய்ச் சுத்தியாயிற்று என்றமையால் திரோதான சுத்தி யாதல் தெளிக. 368 கூவின பூங்குயில் கூவின கோழி குருகுகள் இயம்பின இயம்பின சங்கம் ஓவின தாரகை யொளியொளி யுதயத் தொருப்படு கின்றது விருப்பொடு நமக்குத் தேவநற் செறிகழற் ருளிணே காட்டாய் திருப்பெருந் துறையுறை சிவபெரு மானே யாவரும் அறிவரி யாயெமக் கெளியாய் எம்பெரு மான்பள்ளி யெழுந்தரு னாயே.

3

இ - ள்: தேவதேவனே! திருப்பெருந்துறையுறை சிவ பெருமானே! யாவராலும் அறிதற்கு அரியவனே! எங்கட் கெல்லாம் அறிந்தனுபவித்தற்கு எளிமையானவனே! எம் பெருமானே! அழகிய குயில்கள் கூவின; கோழிகள் கூவின; நாரைகள் ஒலித்தன; சங்குகள் ஒலித்தன; விண்மீன்கள் யாவும் ஒளி குன்றின; உதயகாலத்து ஒளி ஒருங்கு திரண்டு எழுந்தது; ஆகையால் தேவரீர் திருப்பள்ளியினின்றும் எழுந் தருள்க; எமக்கெல்லாருக்கும் விருப்பத்தோடு, நல்ல வீரக் கழல் செறிந்த திருவடியிரண்டிக்குயும் காட்டுக என்றவாறு.

வைகறையில் எழுந்தொலிக்கும் பறவைகள் யாவும் ஓலித் தன; உடு முதலாயின ஓளி மங்கின; உதய ஓளி ஓங்கிற்று; ஆகையால், தேவதேவ! திருப்பள்ளி எழுந்தருள்க; திருவடி தரிசனம் காட்டுக என்றுர்.

தேவன் ஓளியுடையான். ஓளியுடைய பொருள்களணத் திற்கும் ஓளிதரும் பேரொளிப் பிழம்பினன் ஆதலின் 'தேவ தேவ ' என்முர்.

தேவ தேவகுகத் தியானிப்பவர்களுக்கு மட்டும் தெரியும் அகச்சோதியாய் இருப்பினும் எல்லாரும் ஈடேற மண்ணுலகில் திருப்பெருந்துறை என்னும் தலத்திலும் எழுந்தருளியுள்ளான் என்பார் 'திருப்பெருந்துறை உறை சிவபெருமானே' என்ருர்.

ஆணவமலத் தடையால் அஞ்ஞானத்தான் மறைப்புண்ட ஆன்மாக்களுக்குத் தத்துவருபம் முதல் சிவதரிசனம் வரை பரி பாகத்திற்கேற்ப உடனுணர்த்துபவன் சிவனேயாதலான் தான் பிறர்க்குக் காட்டிலைன்றி எவராலும் தம் முயற்சியும் தம்மறிவுந் துணேக்கொண்டு அறிய இயலாதவன் என்பார் 'யாவரும் அறிவு அரியாய்' என்ருர். யாவரும் என்றது சகலராம் மூவகை உயிர்கணயும், பரிபக்குவ வேறுபாட்டால் பன்னூருமிரவகைப் பட்ட உயிர்களேயும் உணர்த்திநின்றது. அறிவு - அறிதல். அங்ஙனம் அணவர்க்கும் அறிய அரியஞமினும், எம்மைப் போல மீளா ஆளாய் அடித்தொழும்பு செய்யும் அன்பர்கட்கு மிக எளியஞய் இன்புறுத்துபவன் என்பார் ' எமக்கு எளியாய் என்ருர்.

எளியஞமினும் தம் தணமைக்கு இழுக்கு நேராது எம்மைக் கொடுத்தும் எடுத்தும் தடுத்தும் பாதுகாப்பவன் என்பார் ' எம் பெருமான் ' என்ருர்.

பொழுது புலர ஐந்து நாழிகைக்குமுன்பே கூவுவன கோழி; புலருகின் றபோது கூவுவன குமில்; பின்னர்க் கூவுவன குருகு முதலிய பறவைகள். அங்ஙனமாகவும் குமில் கோழி குருகு என்றது வைகறையில் இயற்கை ஓட்டி எழு ந்த வர்ணணேயன்று. அறியாமை நீங்கிச் சிவஞான ஒளிபெறு தலாகிய அரு ளனுபவ நெறியே அடிகளார் கருத்து நிறைந்த பொருள். அதலை முதலில் உடல் முழுதும் கருமையாய்க் குரலில் இனிமையாய குமில்கள் கூவின என்றுர். குமில் போன்ற செறிந்த இருள் விலகும் பரிபாகம் எய்திற்று என்பது உணர்த்தப்பெற்றது.

கோழி சிறிது கருமையும், மிக்க செம்மையும் கலந்த பறவை. திரோதான இருளும் அனுக்கிரகச் செம்மையும் கலந்த அனுப வத்தின் அடையாளம் கோழி. அது கூவுதல் அஞ்ஞானம் சிறுகி, அருள்மிக்கு விளங்கும்நிலே விளேந்தமையை உணர்த்த என்க.

குருகு · நாரை. பெரும் பகுதி வெண்மையும், சிறு பகுதி செம்மை அல்லது சாம்பர்நிறமும் உடைய ஒருவகைப் பறவை. இது எக்காளம்போலக் கூவும் ஆதலால் குருகுகள் இயம்பீன என்ருர். இயம்பீன ·வாச்சிய ஒலிபோல் இசைத்தன என்பதாம். ஆகவே, வெண்மை மிகுதியும் செம்மை அல்லது சாம்பர்நிறம் குறைவாகவுமுடைய குருகுகள் பரிபாகச் சிறப்பும், வாசமைலச் சேர்க்கை சிறிதும் உடைய தூயநிலேயை உணர்த்தும் அடை யாளமாதலின் குருகுகள் இயம்பீன என்ருர்.

சங்கு - முழுதும் வெண்மையானது. சிறிதும் வேற்று நிற மில்லாதது. அவை இயம்பின என்றது தூயநிலே அனுபவம் விரேந்தமையைக் குறிக்கும் அடையாளமாம். ஆகவே, கரிய குயில் கருமையும் செம்மையும் கலந்த கோழி, அழுக்கு நிறங் கலந்த வெண்மையான குருகு, மிக்க வெண்மையான சங்கு இவை ஒலித்தன என்றல் ஆணவமலச் சேற்றுள் அழுந்தி அஞ் ஞானவடிவான ஆன்மா பொழுதுபுலர்தலாகிய ஒளித்தோற்றம் படிப்படியாக உண்டாக, கலாதி வித்தியாதத்துவ சகாயத்தால் பாசஞானம் பெற்று, பின் பசுஞானமும் பெற்றுச் சுத்தான்மா வாகிப் பிரணவநாதத்தைச் செய்து எங்கும் மங்கல ஒலியை எழுப்பிற்று என்று ஆன்மானுபவநயந்தோன்ற உரைத்தமை காண்க.

சிலர் குமில் பிள்ணப் பறவைகளுள் ஒன்று, யாரானும் பிடித்து வளர்க்கப்படாதது என்று முதற்கூறிஞர்; பிறகு, வீட்டுப் பறவையாகிய கோழியைக் கூறிஞர்; அடுத்துப் பறவை கள் பலவற்றின் ஒலியைக் கூறிஞர்; அதன்பின் சங்கொலி, சாற்றிஞர் என்பர். இதனுல் மனங்கவரும் நயமும் சமயமரபும் இன்மை தெளிக.

ஓளிப்பிழம்பாகிய கதிரொளி உதயத்து ஒருப்படுகின்ற போது விண்மீனின் ஒளிகள் அவிதல் இயல்பாதலின் 'தாரகை யொளி ஓவின ; ஒளி உதயத்து ஒருப்படுகின்றது ' என்ருர்.

பள்ளி எழுந்தருளாய்; கழல் செறி நற்குளிணே காட்டாய் என முறைப்படுத்துக. கழல் - வீரர்கள் காலில் அணியும் ஒரு வகை அணி. நற்குள் என்குர் காண்பவர்களுடைய பிறவி நோயைப் போக்குதலால். '' நற்குள் தொழாஅர் எனின் '' என்பதற்குப் பரிமேலழகர் கூறுவதை ஈண்டுங்கொள்க.

குமில் - பர நாதக் குமில். கோழி - பிரணவக் கோழி. குருகு கள் - நவசத்தியான பக்ஷிசாலங்கள். சங்கு - கஃஞான வெண் சங்கு. தாரகை - ஆன்ம நட்சத்திர சிற்சத்தி. அதன் ஒளி ஓவுதல் - தற்செயலற்று ஓளித்தல் என்று பழையவுரை கூறுதல் ஊன்றி அறியத்தக்கது.

இத்திருப்பாடலும் முறை முறையாக இருள் நீக்கத்தையும் ஓளிப்பேற்றையும் உணர்த்தி, துயிலெழுப்புத‰ப் பொருளாகக் கொண்டமையால் திரோதான சுத்தியாயிற்று.

369 இன்னிசை வீணேய ரியாழினர் ஒருபால் இருக்கொடு தோத்திரம் இயம்பினர் ஒருபால் துன்னிய பிணேமலர்க் கையினர் ஒருபால் தொழுகைய ரழுகையர் துவள்கையர் ஒருபால் சென்னியி லஞ்சலி கூப்பினர் ஒருபால் திருப்பெருந் துறையுறை சிவபெரு மானே என்ணேயும் ஆண்டுகொண் டின்னருள் புரியும் எம்பெரு மான்பள்ளி யெழுந்தரு ளாயே. இ ்ள்: திருப்பெருந்துறையுறையும் சிவபெருமானே! ஒன்றற்கும் பற்ருத அடியேனேயும் ஆண்டுகொண்டு இனிய திருவருள்ப் பொழிகின்ற எம்பெருமானே! இனிய இசையை எழுப்பும் வீணேயை உடையவர்களும், யாழினே உடையவர்களும் ஒருபாலாகவும், இருக்குவேதமந்திரங்களேயும் தோத் திரங்களேயும் ஓதுகின்றவர்கள் ஒருபக்கமாகவும், பிணேயாகக் கட்டப்பெற்ற பூக்கள் நெருங்கிய கையையுடையவர்கள் ஒரு பக்கமாகவும், தொழுதலேயுடையவர்களும் அழுதலேயுடைய வர்களும் திவண்டு விழுதலேயுடையவர்களும் ஒருபக்கமாக வும் உள்ளனர்; ஆதலால் படுக்கையினின்று எழுந்தருளுக என்றவாறு.

சகலான்மாவாகிய என்ணயும் தன் ஞானபூமிக்கு ஏற்ற அடிமையாக ஏற்று ஆட்கொண்ட பெருமானே! நின்னடி தொழுதற்காகப் பரிபாகநிஃயால் பலவேறுபட்ட அடியார்கள் தனித்தனியே ஒவ்வொருபக்கம் குழுமியிருக்கின் றனர்; தேவரீர் திருப்பள்ளியீனின்று எழும்பவேண்டும் என்பது கருத்து.

என்ணேயும் என்றதிலுள்ள உம்மை இழிவுசிறப்பு. திரு வடிக்கண் அன்பும், ஆசாரசீலமுமில்லாத என்னே ஆளாக ஆண்டாலும் ஓறுத்துத் திருத்தவேண்டிய நீ, கள்ளனுக்குப் பாற்சோறு அளித்ததுபோல, எனக்கு யாராலும் பெறுதற்கரிய இனிய அருளேச் செய்து எமக்குத் தலேவனுமாமினே என்பார் 'என்ணயும் ஆண்டுகொண்டு இன்னருள்புரியும் எம்பெருமான்' என்ளுர்.

பெருமான் திருச்செவி எவ்விசையைக்கேட்டு உவக்குமோ அவ்விசையில் சீபஞ்சாக்கரமுதலிய சிவமந்திரங்களே அமைத்து வாசித்தனர் என்பார் 'இன்னிசை வீணேயர் ஒருபால்' என்ருர். யாழுக்கும் இன்னிசை என்ற அடைமொழியைக்கூட்டி இன்னிசை யாழினர் என்க. யாழும் வீணேயுமாகிய கருவிகளிலமைக்கும் இசை காமத்தையும் வீரத்தையும் விளேப்பதாயிராமல் சிவ ஞானத்தை விளேக்கும் சிவநாம இசையாயிருந்தது என்பதாம்.

இருக்கு · இருக்குவேதம். இது மந்திரவடிவானது. தோத் திரம் · இறைவனுடைய பலவகைப்பட்ட புகழைப் பொருளாக வுடைய துதிப்பாடல். இவ்விரண்டும் இறைவன் மனத்திற்கு உகந்தவை; ஆதலால் இவ்விரண்டையும் கூறுகின்றவர்கள் ஒருபக்கம். இருக்கு கன்மநெறியையும், தோத்திரம் அன்புநெறி யையும் வளர்ப்பன என்க. இவர்கள் கிரியையாளர். சிலர் இருக்கு வடமொழி மந்திரம்; தோத்திரம் தென்றமிழ்ப்பாடல் என்பர். பிணே மலர் துன்னிய கையினர் என இயைக்க. பிணே மலர் - இரண்டிரண்டு மலராகக் காம்பொடு காம்பாக மாறி வைத்துக் கட்டப்பெற்ற சரம். பிணே - இருதஃயும் கூட்டி முடிக்கப் பெற்ற மாலே என்பாருமுளர். திருவடிக் கமலங்களிற் சாத்திவணங்க மலர்ச் சரத்தைத் தாங்கிவ ந்தவர்கள் ஒருபுறம். இவர்கள் சரியையாளர்.

தொழுகை • தொழுதல். கீழேவிழுந்து அட்டாங்க பஞ்சாங்க வணக்கம் செய்தல். அங்கப்பிரதட்சிணம் என்னும் பழைய வுரை. மட்டற்ற அன்பு கரை புரண்டு வெளிப்படும்போது பலமுறை விழுந்து விழுந்து வணங்க நேரும். அத்தகைய வணக்கமுடையார் •தொழுகையர்' என்க.

அழுகை - அழுதல். பெரிய பெருமாண வைகறையிற் சேவிக்கும்பேறு பெற்ருமே என்று எண்ணுகிறபோது மனம் உருகி ஆனந்தக்கண்ணீர் சொரியும். அதுவே அழுகை. இது பேற்றின்கண் நிகழும் மகிழ்ச்சி அழுகை என்க. இழப்பின் கண் தோன்றும் அவல அழுகையல்லாமை தெளிக. இவர்கள் ஒருபக்கம்.

துவள்கை • நெருப்பிடைப்பட்ட இளம்கொடியைப்போலத் துவண்டு வீழ்தல். ஆராமை மிக்குத் துவண்டு வீழ்பவர்கள் ஒருபக்கம். இவர்கள் சிவானுபவத்தை மெய்ப்பாட்டால் வெளிப் படுத்தும் தீவிரபத்தியுடைய சிவஞானியர் என்க.

ஆழ்கடல் அஸே எழும்பாது தீர்மட்டம் உயருவதுபோல, முறுகிய அன்பர்கள் தம் சென்னிமேல் கரங்கள் குவிய மெய்ம் மறந்து நிற்பர். அத்தகைய தீவிரதர பத்தியையுடைய சிவ ஞானைபூதிச் செல்வர்கள் ஒருபக்கம் கூடினர் என்பதாம். இது விஸ்வரூபதரிசனத்திற்காகக் காத்திருக்கும் அன்பர்வகை கூறியதாம். இத்தகைய அடியார்களுடைய அருளனுபவ அன்பு நிலேயை அப்பர் தேவாரத்துப் பல இடங்களில் அறியலாம்.

இவ்வண்ணம் பலரும் குழுமியிருப்பதால் எம்பெருமானே பள்ளி எழுக என்று வேண்டிக்கொண்டவாகும்.

யாழ்வாசித்தல், வீணேவாசித்தல் முதலாகப் பலருடைய பரிபாகநிலே கூறுவது உயிர்கள் திரோதானசத்தி தூய்மை யுறும் நிலேகண் முறையே உணர்த்துதலின் திரோதானசுத்தி யாதல் காண்க. 370 பூதங்க டோறு நின் ருயெனி னல்லால் போக்கிலன் வரவிலன் என நிணேப் புலவோர் கீதங்கள் பாடுதல் ஆடுத லல்லால் கேட்ட றி யோமுணேக் கண்ட றி வாரைச் சீதங்கொள் வயற்றிருப் பெருந்துறை மன்னு சிந்தனேக் கும்மரி யாயெங்கண் முன்வந் தேதங்கள் அறுத்தெம்மை யாண்டருள் புரியும் எம்பெரு மான்பள்ளி யெழுந்தரு ளாயே.

5

இ - ள்: குளிர்மைபொருந்திய வயல்களேயுடைய திருப் பெருந்துறையரசே! சிந்தனேயால் சிந்தித்தற்கும் அரியவனே! எங்கட்கு முன்னே திருமேனி தாங்கிவந்து, எம் துன்பங்கள் அனே த்தையும் நீக்கி, எம்மை அடிமையாக ஏற்று அருள் வழங்கும் எமது பெருமானே! தேவரீரைப்பற்றி ஞானிகள் பூதங்கள் அனேத்திலும் பிரிப்பிண்றிக்கலந்து விளங்கு கின்முய் என்பதன்றித் தோற்றக்கேடுகள் இல்லாதவண் எண்று பாடுத லும் ஆடுதலுமன்றி, நேரே தரிசித்துய்ந்த பேர்களே யாங்கள் காதாற்கேட்டும் அறியோம்; யாங்கள் தேவரீரைக் கண்டு உய்யப் பள்ளியினின்று எழுந்தருள்க என்றவாறு.

மண்ணுலகத்ததாகிய திருப்பெருந்துறையில் எழுந்தருளி யிருந்தும், பிறர் மனத்தினுலம் சிந்தித்தற்கு அரியவனே! எம்கண் காணக் குருமேனிகொண்டு எழுந்தருளிவந்து எம் பிறவிப் பிணியால் விளேயும் துன்பம் துடைத்த எம்பெரு மானே! ஞானிகள் உம்மைப்பற்றி எல்லாப் பூதங்களிலும் கலந்திருக்கின்ருய் என்றும், தோற்றக் கேடுகள் இல்லாதவன் என்றும் பரவசப்பட்டுப் பாடுதலும் ஆடுதலும் புரிகின்றனரே யன்றிக் கண்ணுல் கண்டவர் இன்னுர் என்று யாங்கள் காதால் கூடக் கேட்டது இல்லே; அங்ஙனமிருப்பினும் இன்று யாங்கள் கண்டு உய்யப் பள்ளி எழும்பவேண்டும் என்பது கருத்து.

இங்ஙனமன்றி, எம்பெருமான்! உம்மைக் கண்டநிவாரைக் கேட்டறியோம்; எங்கள் முன்வந்து ஏதங்கள் அறுத்து எம்மை ஆண்டு அருள் புரியும்; பள்ளி எழுந்தருளாய் என முடிபு கண்டு, புரியும் என்பதைச் செய்யுமென் முற்றுக்கி முடிப்பர். புரியும் உண்ணுமென்ற செய்யுமென் முற்றுக்கள் முன்னிலேக் கண் வாராமை இலக்கணமரபு என்பதைப் "பல்லோர்படர்க்கை முன்னிலே தன்மையில் செல்லாதாகும் செய்யுமென் முற்றே" எனப் பின்னூலும் பேசும். எம்பெருமான் முதலியன அண்மை விளியாயின் முன்னிலேயாய், புரியும் என்னும் படர்க்கை யொருமை விணமுற்றை ஏலாமையும், ஏற்குமேனும் பின்னர் எழுந்தருளாய் என ஏவல்விண ஏலாமையும் காண்க. புரியும் பெருமான் எனப் பெயரெச்சமாகவே கொள்க. அன்றியும், பதிகம் திருப்பள்ளியெழுச்சி ஆதலின் பள்ளி எழுப்புதலே நுதலிய பொருளாமன்றி, எமக்கு அருள்புரியும் என வேண்டிக் கொண்டார் என்றல் பொருந்தாமை தெளிக.

பூதங்கள் - மண் புனல் அனல் கால் வெளி ஆகிய ஐம் பூதங்களும் அவற்றிற்குக் காரணமான தன்மாத்திரைகளுமாம். அவை எல்லாவற்றினும் இறைவன் நீக்கமற நிறைந்திருக் கின்றுன் என்பதைச் சடமாகிய அவைகள் நிலேத்து நிற்ப தொன்றுனே அறிகின்றுமாதலின் 'பூதங்கள்தோறும் நின்றுய் எனின் அல்லால்' என்றுர். இது இறைவனது நிலே கூறியது. மேல்வருவன போக்காகிய அழிதலும், வரவாகிய தோற்றமின் மையும் அவர்க்கில்லே என்பதை உணர்த்துகின்றன. இதனுல் இறைவன் நித்தியசத்தாயுள்ள சித்துப்பொருள் என்றுணர்த் தியதாம். புலவோர் - ஞானிகள். கருவிநூலேக் கரைகண்ட நூற்புலவர்களும், தேவர்களுமல்லர்; அவர்கட்கு இறைநிலே இவ்வண்ணம் சொல்லத்தோன்றுதாகலின்.

இறைவன் இவ்வண்ணம் எல்லாவற்றினும் செறிந்திருத் தஃலயும், நித்தியனை விளங்கு தஃலயும் திருவருளால் அறிந்த சிவஞானியர் அதஃனத் தம்மறிவாற் காண்டலாகிய அநுபவம் மேற்கொள்ளுகின்ற காலத்து ஆனந்தாதிசயத்தால் பாடவும் ஆடவும் செய்வர். ஆகவே அவர்க்கும் சிவம் தியானப்பொரு ளாக அநுபவத்திற்கு ஆமேயன்றிக் காட்சிப்பொருளாக நேரே உருக்கொண்டு வாராது என்பார் 'கீதங்கள் பாடுதல் ஆடுதல் அல்லால், உணக்கண்டறிவாரைக் கேட்டறியோம்' என்றருளி ஞர் என்க. கீதம் - இறைவனது பொருள்சேர்புகழ் அமைந்த பாடல்கள். சீதம் - குளிர்ச்சி. பண்பாகுபெயராகக்கொண்டு நீர் என்று உரைப்பாரும் உளர். இங்ஙனம் உரைத்தல் தொன் மரபாகுமேற்கொள்க.

பரநாதவெளியில் விளங்கும் ஞானவுருச்சிவம் அணவரும் வழிபட்டு உய்யத் திருப்பெருந்துறையிலும் மன்னஞக விளங்கு கின்றது என்று பெரியோனது எளிமை விளக்க அருளியது காண்க.

சிந்தணே - சிந்தையின் செயலாய்ப் பசுபோத முணப்பால் பாசஞானம்கொண்டு எண்ணி அறிய முற்படுதல். அதற்கு அரிய ஞானவடிவினனென்பார் சிந்தணக்கும் அரியாய் என்ருர். முன்வந்து என்றது குருமேனி தாங்கிவந்து என்றவாறு. ஏதம் · மீட்டும் மீட்டும் தேவரீரைக்கண்டு உய்தற்கு ஏற்ற சிவ புண்ணிய வாய்ப்பின்மையாகிய துன்பம். பிறவித் துன்பம், அறியாமைத் துன்பம் எனலுமாம்.

'ஏ தங்கள் அறுத்து' என்றதும், மீட்டும் காட்சிக்கெளியஞக எழுந்தருளுக என வேண்டிக்கொள்வதும் திரோதானசுத்தி என்னும் பதிகம் நுதலிய கருத்திற்கு இயைபுடைமை அறிக.

371 பப்பற வீட்டிருந் துணருநின் னடியார் பந்தணே வந்தறுத் தாரவர் பலரும் மைப்புறு கண்ணியர் மானுடத் தியல்பீன் வணங்குகின் ருரணங் கின்மண வாளா செப்புறு கமலங்கண் மலருந்தண் வயல்சூழ் திருப்பெருந் துறையுறை சிவபெரு மானே இப்பிறப் பறுத்தெமை யாண்டருள் புரியும் எம்பெரு மான்பள்ளி யெழுந்தரு ளாயே.

6

இ-ள்: உமாதேவியின் கணவனே! செம்மை பொருந்திய தாமரைகள் மலர்கின்ற குளிர்ந்த வயல் சூழ்ந்த திருப்பெருந் துறைக்கண் எழுந்தருளியுள்ள சிவபெருமானே! இடையருது வரும் இந்தப் பிறவியை நீக்கி எம்மை அடிமைகொள்ளும் எம்பெருமானே! பரபரப்பு இன்றிப் பாசங்களே விட்டிருந்து நின்ணயே தியானிக்கின்ற சிவஞானியர் பலரும், தமது மல மாயா பாசங்களாகிற கட்டுக்களேக் கன்மபூமியாகிய இங்கு வந்து நீக்கிக்கொண்ட பரிபாகமுடையார் பலரும், மக்களில் கருமைநிறம் பொருந்திய கண்களேயுடைய கன்னியரியல்பில் வந்து வணங்கி நிற்கின்ருர்கள்; ஆதலால் எம்பெருமான்! பள்ளி எழுந்தருளாய் என்றவாறு.

அமைத்யே வடிவாக அஃவின்றி அடங்கிப் பேரின்பநிஃ யில் இருக்கின்ற சிவஞானியர் பலரும், பசுபுண்ணிய விசேடத் தால் மேலுலகங்களிற்சென்று விணப்போகங்களேத் துய்த்து ஆண்டுப் பிறவிநோயை நீக்கிக்கொள்ள மாட்டாமையால் மீண்டும் இக்கன்மபூமியில் தோன்றிப் பந்தண நீக்கி உய்ந்தார் பலரும், மக்களியல்பிலே காதலணப் பிரிந்த காரிகையார்கள் போலச் சன்மார்க்கராய் நின்று வணங்குகின்ருர் ஆதலால் பெருமான் பள்ளி எழுக எனலும் ஆம்.

இப்பாடலுக்குப் பலரும் பலவாறு உரை காண்பர். இவ் வுரை அவையணேத்தையும் உற்றுணர்ந்த எமது தெளிவெனக் கண்டு ஏற்றருள்க. செப்பு - செம்மை நிறம். 'பு' பண்புப்பெயர் விகுதி. செப்புறு கமலங்கள் - செந்தாமரைகள். செப்பு - சிமிழ் என்பாரும், உவமையாகச் சொல்லப்படுகின்ற தாமரை என்பாரும் ஆகப் பலர் பலவாறு உரைப்பர். அவற்ருல் நயமின்மை காண்க. கமலங்கள் மலரும் வயல் என்றது எஞ்ஞான்றும் நீர்வளம் குறையாதது என்னும் கருத்தொன்றையே விளக்குவது. சிலர் இறைவன் அன்பால் நிணவாரது உள்ளக்கமலத்தில் உறை பவன் என்பதணக்குறிக்கத் தாமரைகள் மலரும் திருப்பெருந்துறை என நகரை விசேடித்தார் என்பர். தாமரைகள் வயல் எங்கும் மலர்ந்து சிவனடித்தாமரைகளே நிண்வூட்டித் திருப்பெருந்துறையே சிவமயமாக விளங்குகிறது எனலும் ஆம் என்பர் சிலர்.

அணங்கு · உமாதேவியார். இறைவற்கு உமையலாதுருவ மில்லே ஆதலால், உமையம்மையோடுகூடியே திருவுருத்தாங் குவர் என்பார் 'அணங்கின் மணவாளா' என்றருளினர். அருளே சத்தியாம். நித்தியகல்யாண சுந்தரர் என்றவாரும்.

சத்தியும் சிவமுமாய பெருமான் ஆன்மாக்கள் எளிதில் வழிபட்டுய்யும்பொருட்டுத் திருப்பெருந்துறையில் எழுந்தருளி மிருக்கின்ற எளிவந்த கருணையைத் 'திருப்பெருந்துறையுறை சிவபெருமானே' என்று வியந்தவாறு.

இப்பேறப்பு என்ற சுட்டு, இடையருது தொடர்ந்து மேல் வரும் பிறவிகளுள் அகப்பட்டு வருந்தகில்லேன்; எடுத்த இப் பிறவியோடு அந்நோயைக் கஃயாவேண்டும் என்னும் குறிப் பினதாய் நின்றது. இந்தப் பிறப்பாவது தேவரீரே குருவாக வந்து ஆட்கொள்ளக்கூடிய தனிச்சிறப்போடு கிடைத்தது ஆத லாலே இப்பிறப்போடு அறுத்தாட்கொள்க என்ருர் எனலுமாம். எமை என்றது, தம்போல்வார் பிறரையும் ஆட்கொள்ள வேண்டும் என்னும் கருணேயாற் கூறியதாம்.

பப்பு - பரப்பு. அமைதியில்லாது பரபரத்தல். இது இரட்டைக்கிளவியாகவே பெரும்பாலும் வழங்குவது. உணரும் போது பரபரப்பிருந்தால் ஆழ்ந்து சிந்திக்கமுடியாமற்போம். ஆதலால் 'வீட்டிருந்து பப்பற உணரும் அடியார்' என்ருர். இறைவணே 'வேகங்கெடுத்து ஆண்ட வேந்தன்' என்றதும் காண்க. 'பப்பு என்ப பரப்பு ஓப்பு' என்பது பதினேராந் தொகுதி நிகண்டு. ஆதலால் இணையற்ற வீடு எனப் பொருள் கொள்க என்பர்சிலர். அற என்பது செயவெனெச்சம். அதண அற்ற எனப் பெயரெச்சமாகக் கோடல் இலக்கணமரபன்மை

தெளிக. ஆதலால் பப்பற உணரும் அடியார் என இயைத்து ஓப்பற உணர்கின்ற அடியார்கள் எனலுமாம். உணர்தல் -உணர்ந்து தெளிதல்மேனின்றது.

பப்பு என்பதணப் பம்பு என்பதன் வலித்தல் விகாரமாகக் கொண்டு பம்பற என்பதற்கு நெருக்கமற எனப் பொருள் கொண்டு, காலம் இடம் முதலியவற்ருல் உளதாகும் நெருக்கமற என்று பொருள்காண்பர் சிலர்.

பப்பற விட்டிருந்துணரும் எனப் பாடம்கொண்டு, பாற் கலன்மேற் பூண் அருந்த நாடுங்கடமைபோலல்லாது, விஷய ரூப வியாபகப் பரப்பமைந்து உண்மைநிட்டைகடும் எனப் பொருளுரைக்கும் பழையவுரை. இவையணத்தையும் ஒருங்கு நோக்கின், பரபரப்பின்றி அமைதியாகத் திருவடித் தியான மாகிய நிட்டை கூடிய அடியார்கள் வந்து பந்தணயறுத்தார் எனலே மரபு வழிவரும் உரையாதல் காண்க.

பந்தண - கட்டு. உயிர்களே அநாதியே பந்தித்து நிற்கும் ஆணவமலமும், விணப்போகங்களேத் துய்த்தற்காக உதவப் பெற்ற மாயாமலமும், விணகளாகிற கன்மமலமும் பந்தண என்ற பொதுச்சொல்லாற் கொள்ளப்படும். ஆயினும், பப்பற விட்டிருந்து உணரும் அடியார் என்றமையான், அவர்கட்குக் கன்மமல மாயாமலக்கட்டுகளும், ஆணவமலத்தின் வாசணேயுங் கூட இல்லே என்பது பெறப்படும். அன்றியும் வீட்டிருப்பார் தான துவாக அமைவாரேயன்றி உணர்தலாகிய புடைபெயர்ச்சியும் புரியார். மற்றீண்டுவாரா நெறியாகிய வீட்டையடை ந்தவர் களுக்குப் பந்தணே சிறிதும் இன்று; மானுடத்தியல்பின் இங்கு வந்து வணங்கவேண்டிய இன்றியமையாமையுமில்லே ஆகவே ' விட்டிருந்தார்' என்ற பாடமே சிறத்தல் காண்க.

வந்து பந்தணயறுத்தார் பலரும் எனக்கூட்டுக. வந்து போகபூமி முதலியவற்றில் தோன்றியவர்கள் ஆண்டுப்பந்தண யருமையால் மீண்டும் கன்மபூமியாகிய இங்கு வந்து சரியையாதி களில் முறையே நின்று சிவனருளாற் சிவஞானம் கைவரப் பெற்றுப் பந்தணயறுத்தார் என்க. அறுத்தாரென்றது துணிவு பற்றிவந்த காலவழுவமைதி. இக்காட்டுள்புக்கால் கூறைகோட் பட்டாய் என்பதுபோல.

மானுடத்து மைப்புறுகண்ணியர் இயல்பின் வணங்குகின் ரூர் - பாச பந்தங்களேவிட்டுத் தன்னுணரும் சிவஞானியரும், வந்து பந்தணேயறுத்தாராகிய தேவர் முதலாமிளுரும் மனிதராய் அதுவும் மகளிரியல்பில் வணங்குகின்ருர் என்பதாம். மானுடம், என்றும் எமக்கு ஓர் முதல்வன் உண்டு என்பதை எந்தநிலேயிலும் உணரும் இயல்பினது; உணர்ந்து அடிமை பூணும் அறிவினது; அடிமையனுபவம் முற்றியபிறகு அணுக்க மாய்க் கூடப்பழகும் சகமார்க்கத்தில் நிற்கும் சிறப்பினது; அவ்வனுபவம் சிறந்த பிறகு சிவஞானம் பெற்றுக் காதலனும் காதலியும்போல நீயும் நானுமாய் ஏகபோகமாய் ஒன்றிநிற்கும் உயர்வினது. ஆகவே மானிடப்பிறவியில், தன்னே ஒரு மங்கை யாகவும், சிவத்தை மணுளகுகவும் உணர்ந்து ஓமுகும் நிலுயில் வணங்குகின்றனர் என்பார் 'மானுடத்து மைப்புறு கண்ணியர் இயல்பின் வணங்குகின்ருர்' என்ருர். சன்மார்க்க நெறியில் நிற்கின்றனர் என்பதாம். இங்ஙனம் உயிர்கள் காதலன் காதலி நிறிகின்றனர் என்பதாம். இங்ஙனம் உயிர்கள் காதலன் காதலி நிலியில் நின்று வழிபட்டுய்யவே பெருமான் உமை மணவாள கை வீற்றிருக்கின்றுன் என்பார் 'அணங்கின் மணவாளா ' என்று விளிப்பதும் காண்க.

இப்பகுதிக்கு மனிதத்தன்மையிலே பெண்களியற்கையிலே வணங்குகின்ருர் என்று பொருள்கண்டு, மனிதத்தன்மைக்குக் கருத்துரைக்கும் வகையில் ஒருவணே ஒருவன் கடிந்துரைக்கும் போது 'உனக்கு மனுஷத்தன்மையிருக்கிறதா?' என்று கேட்ப தையும் பிறவற்றையும் காட்டிக் கருத்து நிரம்பாது இடர்ப்படு வாரும் உளர்.

இத்திருப்பாடல் சிவஞானியரும், திருமால் முதலிய தேவர் பலரும், மக்களில் பெண்களியல்பிலேவந்து வணங்கித் தமது திரோதான மலத்தை அகல்விப்பது உணர்த்தப்பெறுதலானும், தமக்குத் திருவருள்சுரந்து தம்மை ஆட்கொண்டதை அறிவித்த லானும் திரோதானசுத்தியாதல் காண்க.

372 அதுபழச் சுவையென அமுதென அறிதற் கரிதென வெளிதென அமரரும் அறியார் இதுவவன் திருவுரு இவனவன் எனவே எங்களே யாண்டுகொண் டிங்கெழுந் தருளும் மதுவளர் பொழிற்றிரு வுத்தர கோச மங்கையுள் ளாய்திருப் பெருந்துறை மன்ன எதுவெமைப் பணிகொளு மாறது கேட்போம் எம்பெரு மான்பள்ளி யெழுந்தரு ளாயே.

இ-ள்: தேவர்களும், சிவானந்தமாகிய அது பழத்தின் சுவைபோன்றதெனவும், அமுதத்தை ஒத்தது எனவும், அறிந் துய்வதற்கு அரியதெனவும், எளியது எனவும் அறியமாட் டார்கள்; அவர்களின் நிலே அங்ஙனமாக, இதுவே அவன்

7

திருவுரு; இவனே அவன் என்று யாங்கள் உரைக்க, இப்பூமி யில் எங்களே அடிமையாக ஏற்றுக் குருமூர்த்தியாக எழுந் தருளும், தேன் சொரிகின்ற பொழில்கள் சூழ்ந்த திருவுத்தர கோசமங்கை என்னும் தலத்தில் எழுந்தருளியிருப்பவனே! திருப்பெருந்துறை என்னும் தலேநகரிலுள்ள மன்னு! எம் பெருமானே! எங்களேத் தொண்டுகொள்ளும் முறைமை எது என்று அதனே வீணுவி அறிவோம்; பள்ளியினின்று எழுந் தருளுக என்றவாறு.

தேவர்கள் சிவாநுபவத்தன்மை அறியாது மயங்க, அடி யேங்கள் இதுதான் அவன் உரு, இவன்தான் சிவன் என்று அறிந்துரைக்கும்படி ஆசாரியமூர்த்தியாக எழுந்தருளி எங்களே யாட்கொண்ட உத்தரகோசமங்கையாய்! மன்ஞ! எம்பெருமான்! தேவரீர் திருமுன்பு எம்மைத் தொண்டாளுமுறை எது என்று அதனேக் கேட்டறிவோம்; அதற்காகப் பள்ளியெழுந்தருள்க என்று அடிகளார் வேண்டுகின்ருர் என்பது கருத்து.

அமரரும் சுவையென அமுதென அரிதென எளிதென அறியார்; (யாம்) அவன் திருவுரு இது என, இவன் அவன் என (நீ) இங்கு எழுந்து எங்களே ஆண்டுகொண்டருளும் மங்கை யுள்ளாய், மன்ன எம்பெருமான் எமைப் பணிகொளும் ஆறு எது அது கேட்போம், பள்ளி எழுந்தருளாய் எனக் கண்ணழித்துத் தொடர்புறுத்திப் பொருள்கொள்க.

இங்ஙனம் அன்றி, உத்தரகோசமங்கையுள்ளாய்! மன்ன! எம்பெருமான்! தேவர் எல்லாரும் சிவான ந்தானுபவம் கனிந்த பழத்தின் சுவை போலும் அமுதம் போலும் என அறிதற்கு இயலாது எனவும், அறிதற்கு எளியது எனவும் அறியமாட்டார் கள்; இவ்வுலகத்தில் இப்பேறப்பிலே யமைந்த உடலாகிய இது இறைவனது திருமேனியாகத் திகழுமாறும், இந்த உடலில் வீளங்கும் உயிராகிய இவன் அவனுகிய சிவகை வீளங்குமாறும் அருளிப்போந்து, எங்களே அடிமைகொண்டு அருளுவாயாக; எங்களே ஏவல்கொள்வதற்கு அமைந்த பணி யாது? அதனேக் கேட்டு ஒழுகுவோம் யாம்; பள்ளியெழுந்தருள் எனப்பொருள் கூறுவர் சிலர்.

இவ்வுரைக்கு அவர் கொண்ட சொல்லியைபு 'உள்ளாய்! மன்னு! பெருமான்! அமரரும் சுவையென அமுதென அரிது என எவிதென அறியார்; இங்கு இது அவன் திருவுரு, இவன் அவன் எனவே எழுந்து எங்களே ஆண்டுகொண்டு அருளும்; எம்மைப்பணிகொள்ளும் ஆறு கேட்போம்; பள்ளி எழுந்தருள்'

என்பது. இவ்வுரையாசிரியர் தமது கருத்தை வலியுறுக்கப் பல் வேறு இடங்களில் கூறிய மாபாடியக் கருத்துக்க2ோத் தொகுத் துத் தருவர்.

மற்றும் சிலர், அது தான் பழத்தின் சுவையாம் எனவும், சாருகிய அமுதம் ஆம் எனவும், இது தான் அறிதற்கு அரியது எனவும், இது தான் அறிதற்கு எளியதெனவும், தேவரும் அறி யத்தக்கார்; ஆகவும் இது தான் அவனுரு, இவன் தான் அவன் என்று அப்போது காட்டி எங்களே அடிமைகொண்டு, இப் பேளது உத்தரகோசமங்கையுள்ளாய்! மன்னு! எம்பெருமான்! பணிகொள்ளுமாறு கேட்போம்; பள்ளி எழுந்தருள் என்று பொருளுரைப்பர்.

இங்ஙனம் உரையும் கருத்தும் வேறுபடற்கு அது, இது, இவன், அவன் என்ற சுட்டுப்பெயர்களே அடிக்காரணமாகின் றன. ஆதலால், பேற்கூறப்பெறும் நயமும் விளக்கமுங்கொண்டு சிறந்தது தெளிக.

அது - சிவான ந்தம். ஆன ந்தம் மனனுணர்வால் நுகர்ச் சிக்குப் புலஞமன்றிப் பெயரும் உருவுங்கொள்ளாத தன்மைய தாதலின் அது என்று மனமறிந்த ஒன்றைச் சுட்டிஞர். இது நெஞ்சறிந்ததைச் சுட்டியது என்பர் இலக்கண ஆசிரியர்கள். பழச்சுவை அமுது இரண்டுமே இனிய சுவையின் திரட்சிகள். அவை அணத்துமே சிவான ந்தத்திற்கு உவமைகள். இதில் பொதுத்தன்மையால் ஒரு சிறிதும் வேற்றுமை இல்ஃயாம். பழச்சுவையென என்றமைக்கேற்ப அமுதச்சுவையென இயைத் துப் பொருள் கொள்க.

மாம்பழத்தைச் சுவைத்துச் சுவைத்துத் தேர் ந்தான் ஒருவன் இப்போது ஒரு பழத்தைச் சுவைக்கும்போது அச்சுவையைக் கொண்டு இது நீலம், இது பஞ்சரங்கி என்று வேறுபடுத்தி உணருகின்ருன். இங்ஙனமே அமுதம் உண்டானும் இது பாற் கடலமுதம் என்று உணருகிருன். அதற்குக் காரணம் அவனது பூருவக்காட்சியே.

மாம்பழமே தின்றறியாத ஒருவன், இது மாம்பழச் சுவை இன்ன மாம்பழச் சுவை என்று எங்ஙனம் சொல்வன்; அது போலத் தேவர்கள் சிவானந்தம் என்றுமே பெருத பொறியான் நுகரப்படும் போகமுடையவர்கள். அவர்கள் பழச்சுவை அமுதச் சுவைகளே அறிவர். ஆணல், சிவானந்தமாகிய அது பழச் சுவையை ஓத்ததா? அமுதச்சுவையை ஓத்ததா? எணின் அவர் கள் எங்ஙனம் அறிவர்? அறியார். சிவானந்தம் அறிதற்கு எளிமையானதா? அருமையானதா? என்று வீனவில் அத் துறையில் சிறிதும் முயன்றறியாத அவர்கள் அதன் எளிமை அருமைகளே எங்ஙனம் வரையறுத்து உரைப்பர்? ஆகவே, 'அது பழச்சுவையென, அமுதென, அறிதற்கு அரிதென, அறி தற்கு எளிதென அமரரும் அறியார்' எனப்பட்டது.

தேவர்கள் நிஃமில் சிவானந்தம் மிகமிகச் சேய்மைக் கண்ணதாகலின் அது என்று சேய்மைச்சுட்டாற் குறித்தார். அமரரும் என்ற உம்மை ''குறவரும் மருளுங்குன்று'' என்புழிப் போல உயர்வு சிறப்பு. முற்றும்மையாக்கொள்வர் சிலர். இப் பொருள் படாமையைச் சொற்கிடக்கையே காட்டும்.

தேவர்கள் நிலே இங்ஙனமாக, யரம் இதுதான் அவனுரு, இவன் அவனே என்று உறுதியாகக் கூறும்வண்ணம் திருப் பெருந்துறையிலே குருமூர்த்தியாக எழுந்தருளிவந்து, உருவும் குருவே சிவனென்பதும் உணரச்செய்து எங்க‱யும் தீட்சை செய்து ஆட்கொண்டான் என்பார் 'அவன் திருவுரு இது ; இவன் அவன் எனவே எங்களே ஆண்டுகொண்டு இங்கு (குருவாக) எழுந்தருளும் மங்கையுள்ளாய்' என்றமை காண்க. இது என்பது எடுத்த இவ்வுடல்; அவனுரு என்பது சிவதநு ; இவன் ஆன்மா, அவன் சிவன் எனக்கொண்டு மாபாடியத்துப் பசுகரணம் பதிகரணமாதல் கூறும் பகுதியையும், ஆனந்தத்து அழுந்தும் உயிர் சிவமேயாதலாகிய அவனே தானேயாகிய அந்நெறியையும் காட்டித் தமது உரையை அரண் செய்வர். மாபாடியத்து அவர் காட்டும்பகுதிகள் சிவபோகத்து ஆழ்ந்த அனுபவிகள் நிலே உணர்த்துவது. அவர்களுக்கு அனுபவ மொன்று தவிர வேண்டுதல் முதலான செயலின்மையானும், ஆண்டுகொண்டு அருளுதலேப் பிற்கூறுதலின், ஆண்டுகொள் வதற்குமுன் அனுபவம் கூடாமையானும் அஃது உரையன்மை யுணர்க.

இது - இதோ குருந்தடியிலிருக்கிற இது என அண்மைச் சுட்டு. அவன் - திருக்கயிலேயில் வாழ்கின்ற சிவன். திருவுரு என்றது குருமேனியை. இவன் - இக்குரு. அவன் - சிவன். ''குருவே சிவமெனக் கூறினன் நந்தி'' ஆதலின் இவன் அவன் என்றனர். இங்கு - இப்பூமியில்.

தேவரீர் ஏணேயோரையாட்கொண்டது ஆண்டானடிமைத் தன்மையில்; அடியோமை ஆட்கொண்டது குருசீட முறையில்; இங்ஙனமாக எம்மை நீர் பணிகொள்வது எம்முறையில் என்று வினவுவோம் என்றருளினர். இதன் கருத்து எதுவாயினும் மடங்கிக்கிடப்பேம், திருவுள்ளக்குறிப்பின் வண்ணம் நடக்கக் கடவேம் என்பதாம்.

இத்திருப்பாடல், ஆற்றின்வழி மிதவைபோலப் பணி கொள்வான் குறிப்பின்படி நடப்போம் என்றமையால் திரோ தானசுத்தி என்ற பதிகக் கருத்திற்கு ஏற்புடைமை அறிக.

373 முந்திய முதனடு விறுதியும் ஆனுய் மூவரும் அறிகில ரியாவர்மற் றறிவரர் பந்தணே விரகியும் நீயுநின் னடியார் பழங்குடி சுறுமேழுந் தருளிய பரனே செந்தழல் புரைதிரு மேனியுங் காட்டித் திருப்பெருந் துறையுறை கோயிலுங் காட்டி அந்தண னுவதுங் காட்டிவந் தாண்டாய் ஆரமு தேபள்ளி யெழுந்தரு னாயே.

இ-ள்: அடைதற்கரிய அமுதமே! அனேவர்க்கு முந்திய முதலும், நடுவும், முடிவும் ஆனவனே! பிரமனும் திருமாலும் உருத்திரனுமாகிய மூவரும் நின்னே அறியுமாற்றலிலராவர் எனின், வேறு அறிவார் யார்? பந்து வந்தணேயும் மெல்லிய விரல்களேயுடைய உமாதேவியாரும், தேவரீருமாக நின்னடியார்களுடைய பழைய குடிசைகளாகிற உள்ளந்தோறுமெழுந் தருளியுள்ள பரம்பொருளே! அடியேற்குச் சிவந்த தழில ஒத்த திருமேனியையும் காண்பித்து, திருப்பெருந்துறைக்கண் உள்ள கோயிலேயும் காண்பித்து, அந்தணகுக உருக்கொண்டு எழுந்தருளிய நிலேயையும் காண்பித்து, வலியவந்து ஆட்கொண்டாய்; திருப்பள்ளிக் கட்டிலினின்றும் எழுந்து அருளுக என்றவாறு.

அரியையாகிய நீ எளியையாய்த் திருப்பெருந்துறையே எழுந்தருளுங்கோயிலாகக் காட்டி, குருமேனிதாங்கிவந்து ஆட் கொண்டாய்; பள்ளி எழுந்தருள்க என்று வேண்டியதாம்.

தேவாமுதம்போல அணேவரும் உண்ணும் இயல்பினதன்றி, இராகு கேதுக்கள் உண்டதுபோலத் தகுதி இல்லாதாரும் உண்ணும் இயல்பினதன்றி, இருவிணேயொப்பும் மலபரிபாகமும் உடையார்க்கு எளிதாய் ஏணேயோர்க்கு அரிதாய அமுதம்போல இருத்தலின் இறைவணே ' ஆரமுதே' என விளித்தார்.

எல்லாந்தோன்று தற்கு வித்தாதலின் முதலென்ருர். முதல் அணத்திற்கும் முந்தியது ஆதலின் 'முந்திய முதல் ஆனுய்' என்ருர். முழுமுதல் என்றவாரும். தோன்றிய அணத்தையும் விணப்போகத்திற்கு ஈடாகத் தத்தம் கால எல்ஃவரை போகத்தையூட்டிப் பாதுகாத்தலின் 'நடு ஆனுய்' என்றும், கால எல்ஃலக்கண் உயிர்களேத் தம்மி டத்து ஓடுக்கி ஓய்வளித்துத் தான் அணத்திற்கும் முடிவாயிருத் தவின் 'இறுதியும் ஆனுய்' என்றும் அருளினர்.

இப்பிரகிருதி மாயா புவனத்தில் படைத்தலாதி முத்தொழி கூச் செய்யும் முதல்வர் மூவர். நீ அவர்களுக்கும் முதல் நடு இறுதியாயிருப்பதையும், நீ அங்ஙனமிருப்பதாலேயே அவர்கள் அம்முத்தொழிகூச் செய்யும் ஆற்றல் பெற்றனர் என்பதையும் அறியமாட்டாதார் ஆவர். அவர்களே அறியாதபோது வேறு யார் அறிய இயலும் என்பார் 'மூவரும் அறிகிலர் யாவர்மற் றறிவார்' என்றருளினர்.

பந்தணே விரலி - இறைவி பெண்மைத்தன்மையிற் பிற ழாது பூம்பந்துகொண்டு ஆடும்போது அப்பந்து அணேயும் மெல்லிய விரஃயுடையள் என்பார் இங்ஙனம் கூறிஞர். திருப் பந்தணே நல்லூர்ப் பெருமாட்டியின் பெயர் பந்தணே மெல் விரலி என்பதுங்காண்க. விரலி என்றமையால் இறைவனருட் குணம் இறைவியாக உருத்தாங்கியதை உணர்த்தியதால், நீயும் என்றபோது உருவம் மேற்கொண்ட சிவபெருமானே சிந்திக்க வைத்தனர் என்க.

இறைவன் அடியார் உள்ளத்தையே இல்லமாகக் கொள்வர் என்பார் ' நின்னடியார் பழங்குடில்தொறும் எழுந்தருளிய பரனே' என்ருர். பழங்குடில் என்றது அவர்கள் உள்ளத்தை. பழங்குடில் கம்புங்கமிறும் சிதைந்து கட்டுக்கு‰ந்து கீற்றுமக்கி நைந்திருப்பது; அதுபோல அடியார் உள்ளமும் மலக்கட்டுக் குணந்து நைந்திருப்பது ஆதலின் உவமித்தார் என்க. இணே வேய்ந்த குடில்போல அன்புவேய்ந்தது உள்ளம் எனலுமாம். 'தொறும்' என்பது இடைவிடாமைப் பொருளில் வந்தது. இறைவன் அடியார்கள் உள்ளந்தோறும் எழுந்தருளியிருப்பர் என்பது அவருடைய அளவிலாற்றலுக்கு இயல்பு.

தழல் - தணல். அடிகளாரை ஆட்கொள்ளக் குருநாதகை எழுந்தருளியபோது இறைவன் திருமேனி செந்தழல்போலச் சிவந்திருந்தமையின் 'செந்தழல் புரை திருமேனியும் காட்டி' என்ருர்.

அடியார் உள்ளமாகிய பழங்குடிசையிலும், திருப்பெருந் துறைக்கோயிலிலும் ஒப்ப வீற்றிருக்கும் பெருங்கருணே 'குடில் தொறும் எழுந்தருளிய பரனே! மேனியும் காட்டி, கோயிலும் காட்டி அந்தணணுவதும் காட்டி' என்பளவற்ருற் குறிக்கப் பெறுகின் றது.

இறைவன் ஆசாரிய மூர்த்தியாக எழுந்தருளும்போது அந்தணவடிவில் வந்தார் ஆதலின் 'அந்தணவைதும் காட்டி' என்ருர். இவை இறைவனது தடத்த நிலேயினவாகிய அரு, உரு, அருவுரு என்பவற்றைக் குறித்தமை காண்க.

பரனே மேனி முதலியவற்றைக் காட்டினன்; கண்டேன்; அவன் என்2னயாட்கொண்டான் என்று திரோதானம் தூய்மை யானமை உணர்த்துதல் காண்க.

விண்ணகத் தேவரு நண்ணவு மாட்டா 374 விழுப்பொரு ளேயுன தொழுப்படி யோங்கள் மண்ணகத் தேவந்து வாழச்செய் தானே வண்டிருப் பெருந்துறை யாய்வழி யடியோம் கண்ணகத் தேநின்று களிதரு தேனே கடலமு தேகரும் பேவிரும் படியார் எண்ணகத் தாயுல குக்குயி ரானுப் எம்பெரு மான்பள்ளி யெழுந்தரு ளாயே.

இ-ள்: விண்ணில் வாழும் தேவர்களால் அணுகவும் முடியாத மேலான பொருளாக உள்ளவனே! உன்னுடைய குற்றேவல்புரியும் அடியவர்களாகிய எங்களே இம்மண்ணுல கில் குருவாக வந்து வாழச்செய்தவனே! வளமார்ந்த திருப் பெருந்துறையில் எழுந்தருளுபவனே! வழிவழிவந்த அடி யோங்களது கண்ணிற்பாவையாக நின்று களிப்பைத்தரும் தேன்போல்பவனே! பாற்கடலிற்பிறந்த அமுதமே! கரும்பின் சாறே! அன்பு செய்கின்ற அடியார்களின் எண்ணத்துள் இலங்குபவனே! உலகமனேத்திற்கும் உயிரானவனே! எம் பெருமானே! பள்ளி எழுந்தருளுக என்றவாறு.

இறைவனுடைய எல்‰யற்ற புகழ்களிற் சிலவற்றைக்கூறி, விளித்துப் பள்ளி எழுந்தருள வேண்டுகின்ருர்.

விழுப்பொருள் - மேலான பொருள். விண்ணகத்தேவர் -திருமால் பிரமன் இந்திரன் முதலான தேவர்கள். நண்ணவு மாட்டா - அறிவாலும் அணுகமுடியாத. மால்முதலிய தேவர்கள் பதவிகளிலுள்ள சகலான்மாக்கள் ஆதலின் அவர்கள் அறிவு எம்முடைய அறிவுபோல உணர்த்த உணரும் சிற்றறிவே ஆதலின் அதனுல் அறியமுடியாத பொருளே என்றுர்.

மண்ணகத்தேவந்து தொழுப்படியோங்கள் வாழச்செய்தா கொன மாறுக. எம்மீது வைத்த கருணேயால் மாயாதீத பரம் பொருள் பிரகிருதிமாயா புவனமாகிய இப்பூமியுள் எம்போல மானிடத் திருமேனிதாங்கிக் குருவாக வந்து, குற்றேவலராகிய எங்களே வாழச்செய்து என்று அக்கருணேயை விளக்கி விளிக் கின்முர்.

குருவாக வந்ததேயன்றி, லிங்கமாகவும் எழுந்தருளியதை வண்திருப்பெருந்துறையாய் என்பதால் குறிப்பித்தருளுகினுர்.

களிப்பு ஐம்பொறிகளும் ஐம்புலன்களிற் பொருந்தும்போது உண்டாகும் இன்பமகிழ்ச்சி. இறைவன் க்ண்களில் நின்றே தேன்போலும் இனிய களிப்பைத் தருகின்ருன் என்பார் இறை வணக் 'கண்ணகத்தே நின்று களிதரு தேனே' என்றருளிஞர். கண் வழியாக ஐம்புலக் களிப்பையும் ஒருங்கு துயக்கலாம் என்ற உண்மையை '' ஐந்து பேரநிவும் கண்களே கொள்ள '' என்ற சேக்கிழார்பெருமான் திருவாக்கும் நன்கு விளக்கும்.

முறையே தேனே அமுதே கரும்பே என இனிமையான பொருள்களாகஇறைவணே உருவகிக்கின்ருர். சிவஞானியர்க்குக் கண்ணகத்தே களிதரு தேஞைகவும், தேவர்க்கு அமுதாகவும், எமக்குக் கரும்பாகவும் இனிக்கின்ருன் இறைவன் என்றவாரும். கண் · அறிவுமாம்.

எண் - எண்ணம். உலகு - உடல். உடலின் இயக்கம் முதலான புடைபெயர்ச்சி இறைவணுலே உளதாகின்றதென்பார் 'உலகுக்கு உயிர் ஆணும்' என்ருர்.

இவ்வண்ணம் அனுபவத்து இன்றியமையாப் பொருளாகக் காட்சி வழங்கும் தேவரீர், யாம் திரோதானத்தினின்று நீங்கித் தூய்மையுறப் பள்ளி எழுந்தருளும்வண்ணம் வேண்டுகிளும் என்றலின் திரோதானசுத்தியாதல் காண்க.

375 புவனியிற் போய்ப்பிற வாமையி ஞணும் போக்குகின் நேமவ மேயிந்தப் பூமி சிவனுய்யக் கொள்கின்ற வாறென்று நோக்கித் திருப்பெருந் துறையுறை வாய்திரு மாலாம் அவன்விருப் பெய்தவும் மலரவன் ஆசைப் படவுநின் னலர்ந்தமெய்க் கருணேயும் நீயும் அவனியிற் புகுந்தெமை யாட்கொள்ள வல்லாய் ஆரமு தேபள்ளி யெழுந்தரு ளாயே. இ-ள்: திருப்பெருந்துறையுறைவாய்! ஆரமுதே! திரு மாலும் பிரமனும் பூமியிற்சென்று பிறவாமையினுலே நாம் நாட்களே வீணுகக்கழிக்கின்ருமே! இந்தப் பூமியிற்பிறத்தல் சிவபெருமான் உயிர்களே உய்யக்கொள்கின்ற நெறியாகுமே என்று சிந்தித்துத் திருமாலாம் அவன் விருப்பமடையவும், பிரமன் ஆசைப்படவும், நினது விரிந்த உண்மையான திரு வருளும் நீயுமாக இப்பூமியிலே வந்து, எம்மையாட்கொள்ள வல்லவனே! பள்ளி எழுந்தருளுக என்றவாறு.

நாமும் பூமியிற்சென்று மக்களாகப் பிறந்திருந்தால் நம்மை யும் சிவபெருமான் ஆட்கொண்டு உய்யச் செய்திருப்பாரே; இத்துணேக்காலமும் நாம் வீணுகக் கழித்துவிட்டோமே! என்று பிரமனும் மாலும் விரும்ப, எம்மைவந்தாட்கொள்ள வல்லவரே பள்ளி எழுக என்பது கருத்து.

நாம் விணப்போகங்கீள உண்டு கழித்து, இறையருள் பெற்றுய்யவேண்டுமாயின் 'தேவர்களும் மண்ணிடைவந்தரணே அர்ச்சிப்பர்' என்ற ஆகம விதிப்படி மண்ணிடைப் பேறந்து வழிபடாமல் இதுவரையில் ஆற்ற நாள்போக்கினேம் என்று அவர்கள் வருந்தினர் என்பது. அவம் - வீண். புவனி - பூமி. வைகுந்தத்திருப்பாரும் சத்தியலோகவாசிகளும் வீடுபேறடைய வேண்டுமாயின் மண்ணிடைத் தோன்றியேயாதல் வேண்டுமா தலின் 'பூமி சிவன் உய்யக்கொள்கின்ற ஆறு' என்று நோக்கி னர் ஆம்.

'அருளது சத்தியாகும் அரன்றனக்கு' ஆதலின் பெருமான் உமாதேவியாரோடு எம்மையாட்கொள்ள ஈண்டு எழுந்தருளி ஒரென்பார் 'மெய்க்கருணேயும் நீயும் அவனியில் புகுந்து எமை ஆட்கொள்ள' என்றுர்.

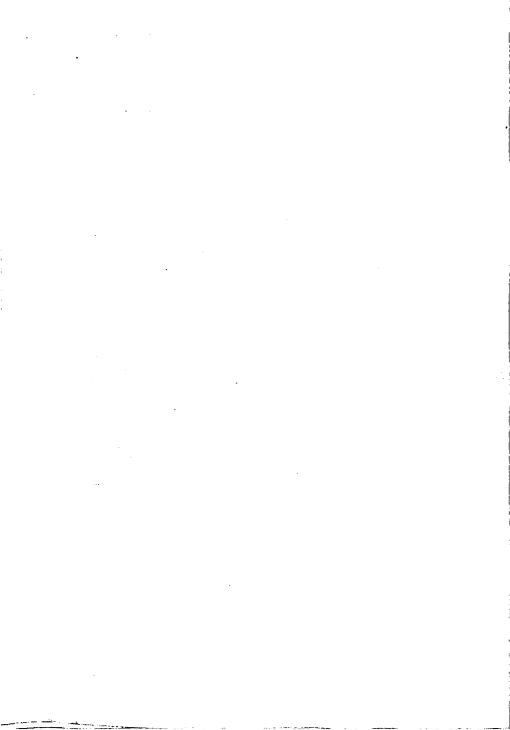
எம்மை ஆட்கொள்ள முடியாமைக்குத் தடைகள் பல உள வேனும் அவை அணத்தையும் மாற்றி, அடிமை கொள்ளும் வன்மையை உடையன் நீ என்பார் 'ஆட்கொள்ள வல்லாய்' என்முர்.

தமது அதிகாரமலம் நீங்க மால் முதலானேர் வழிபட எண்ணுகின்றனர் என்றமையாலும், எமது மலமறைப்பையும் அகற்றி ஆட்கொள்ள வல்லாய் என்பதாலும், திரோதானம் அகன்றமையை அறிவித்தலின் இது திரோதானசுத்தியாதல் காண்க

இப்பத்துப் பாடலானும் இறைவன் ஆன்மாக்களுக்குச் செய்யும் உபகாரம், மறைப்பை நீக்கித் திருவருள் பாலித்தலே என்பதை அறிவித்தல் காண்க.



நசியைக் குதிரைப் பசியாக்கீ நாலரோஸ்லார். நிகழ்வித்த நல்ல நள்



# து. ந. உலகநாதன்.

# 21. கோயில்மூத்ததிருப்பதிகம்

### [அநாதியாகிய சற்காரியம்]

மாணிக்கவாசகசுவாமிகள் தில்ஃயில் எழுந்தருளி யிருக்கின்றகாலத்து, ஆனந்தக் கூத்தப்பெருமான் தம்மை ஆட்கொண்ட பேரருட்டிறத்தை நினேந்து நினேந்து வியந்து இப்பதிகத்தையும், பின்வரும் கோயிற்பதிகத்தை யும் அருளிச்செய்தார்கள்.

கோயில் என்பது தில்ஃ. பதிகம் - பத்துப் பாடல்களால் பல வகைப்பொருளேத் தொகுதியாகச்சொல்வது. பிற்காலத்துச் சிற்றி லக்கிய வகையுள் ஒன்ளுகவும் பிரிந்து விளங்குவது. சிவபரம்பொரு கோப்பற்றிய பலவகைக் கருத்துக்களேத் தோத்திரமாகத் தொகுத்துச் சொல்லுதலின் திரு என்னும் அடைமொழி புணர்க்கப்பெற்று வழங்குவதாயிற்று

மூத்த திருப்பதிகம்: கோமிஃப்பற்றி எழுந்த திருப்பதிகங்கள் இரண்டனுள் இது இருதஃ மாணிக்கமாகிய சிவமந்திரத்தை முத லாகக்கொண்டு இறையருள்வேண்டி நாமம் பிதற்றி நயனநீர் மல்கா வசழ்த்தா வணங்கா நிணேந்துருகி நிற்பதை விண்ணப்பித்து இரங்கியருளவேண்டுதலாகிய முதிர்ந்த அநுபவத்தை உணர்த்து தலின் இப்பெயர்பெற்றது.

இது தில்ஃலையப்பற்றிய பழைமையான பொருள்கள் யாவற்றை யும் அறிவிப்பதாக அமை ந்துள்ளது. பழைமைக்கெல்லாம் பழைமை யான இறைவனது வசப்பட்டு அருட்சத்தி இருக்குந்தன்மையும், பொதுவிலக்கணத்தில் அருட்சத்தியின் வசப்பட்டு இறைவன் இருக்கு ந்தன்மையும், தேத்தன்மையும், இருவரும் விளங்கு ந்தன்மையும் ஆகிய அநாதியாகிய சற்காரியத்தை உரைப்பதால் இது மூத்த திருப்பதிகம் என்று வழங்கப்பெறுகிறது எனலாம். இவ்வாறே பதின்றார் திருமுறையில் அம்மையார் திருவாக்காக வரும் திரு வாலங்காட்டு மூத்ததிருப்பதிகமும், சர்வசங்காரகாலத்தில் இறைவ னிருக்கும் இயல்பை அறிவித்தலால் 'மூத்த திருப்பதிகம்' எனப் பட்டமை காண்க.

போப் அவர்கள் தமது மொழிபெயர்ப்பில் பழைமையான கோயில் திருப்பதிகம் என மொழிபெயர்ப்பர். "கோமில் மூத்த திருப்பதி கந்தான், ஆமில் அநாதி யானசற் காரியம்" என்பது அகத்தியச்சூத்திரம் என்றும், சத்தியும் சிவமும் ஒத்து இருபாலுற முத்தியாகு முறைமையருளிய உண்மை என்றும் பழையவுரை அறிவிக்கின்றது.

மூத்தகோயில் திருப்பதிகம் எனச் சொன்னிஃமாற்றி மூத்த என்பதைக் கோயிலுக்கு அடைமொழியாக்கிக் கூறுக என்றும், அடி தில்ஃயும் திருப்பெருந்துறையும் ஆகிய இரண்டையும் கோயிலெனக் கூறுகின்ருராதலின், திருப்பெருந்துறையைக் காட் டிலும் தில்ஃலயின் தொன்மையைக்குறிக்க முத்தகோயில் என்ளுர் என்றும் கூறுவர். சைவமரபில் அடைமொழியின்றிக் கோயிலென்று கூறப்பெறின் தில்ணேயையே உணர்த்தும். அடிகனாரும் திருப் பெருந்துறையை இங்ஙனம் கோயில் என்று யாண்டும் கூருமை சிவனுரை த் திருச்சிவனர் யையும் ஊன்றி நோக்குதற்குரியது. என்னுததுபோலக் கோயிலாகிய தில்ஃலயை எத்தகைய அடைச் சொல்லும் புணர்த்து வழங்குதல் மரபன்றென்க. ஆகவே மூத்த என்னும் அடைமொழி பதிகத்தை விசேடிக்க வைத்தமையே பழைய மரபும், அடிகள் திருவுள்ளமும் என ஓர்க. அவ்வடைமொழி முற் கூறியாங்குப் பதிகத்தினும் சிறந்த, சிவமந்திரத்தைச் செயிக்கும் முறையும் நிற்கும்முறையுமாகிய முதுமையை உணர்த்துதலின் மூத்தபதிகம் எனக் கூறப்படுவதே பொருட்பெற்றியாலும் சிறத்தல் கர்ண்க.

''கோயின் மூத்த திருப்பதிகம் சிதம்பரத்தில் அருளடையுங் குறிப்பதாகும்'' என்பது பழைய திருப்பெருந்துறைப் புராணம்.

இப்பகுதிமுழுதும் அந்தாதித்தொடையால் அமைந்திருத்தல் காண்க.

# அறுசேர் ஆசிரியவிருத்தம்

<sub>திருச்</sub>சிற்றம்<mark>ப</mark>லம்

376 உடையாள் உன்றன் நடுவிருக்கும் உடையாள் நடுவுள் நீயிருத்தி அடியேன் நடுவுள் இருவிரும் இருப்ப தாளுல் அடியே தூன் அடியார் நடுவுள் இருக்குமரு கோப்புரி யாய்பொன் னம்பலத்தெம் முடியா முதலே யென்கருத்து முடியும் வண்ணம் முன்னின்றே. M

இ-ள்: பொன்னம்பலத்து வீற்றிருக்கின்ற எமது ஈறிலா முதல்வனே! ஈசையான பராசத்தி, ஈசஞன உன் நடுவில் இருப்பள்; ஈசஞகிய நீ ஈசையின் உள்ளத்திருக்கிருய்; உயி ராகிய அடியேனுள்ளத்து ஈசனும் ஈசையுமாகிய நீங்களிரு வீரும் எழுந்தருளியிருப்பது உண்மையாயின், அடியேனது நெடுநாளேய வீருப்பம் ஈடேறும்படி என்முன்னின்று, சிவனடி யார்கள் நடுவிலே அடியேனும் ஒருவஞக இருக்கும் பேரருளேச் செய்தருள்வாயாக என்றவாறு.

அம்மையின் உள்ளத்துச் சிவமாகிய தேவரீரும், நும் உள் ளத்துச் சத்தியும், அடியேன் உள்ளத்து இருவீரும் இருப்ப தாயின் என் நெடுநாஃாயகருத்து ஈடேறும்வண்ணம் அடியார் கூட்டத்து என்றும் விளங்கும் அருஃாப் புரிக என்றுவேண்டிக் கொண்டவாரும்.

உடையாள்: எல்லாவற்றையும் உடைமையாகப்பெற்றவள். உடையவன் என்பதன் பெண்பால். ஈசன் என்றது உடையா குதலின் உடையாளென்பதற்கு ஈசை எனப் பொருள்கொள்ளப் பெற்றது.

' உடையாள் உன்றன் நடுவிருக்கும்' என்றது சிவம் ஐந் தொழிலாற்றஃயும் தன்னகத்தடக்கிச் சுத்த அறிவே வடிவாய் புறப்பொருண நோக்காது இருக்கும் உணமைநிஃமில் சத்தி சிவத்தில் அடங்கி, அதன்வசமாக இருத்தஃ உணர்த்துகிறது.

புறத்தை நோக்கி, உலகு எல்லாமாய் வேருய் உடனுய் நிற்கும் தடத்தநிஃமில் சத்திமின்வசமாய்ச் சிவன் நிற்பதை 'உடையாள் நடுவுள் நீ இருத்தி' என்பதால் அருளுகின்ருர்.

அருள்வயப்பட்டு நிற்கும் அடியேன் மனத்து எழுந்தருள்வ தண் 'அடியேன் நடுவுள் இருவீரும் இருப்பதாஞல்' என்பதால் வீளக்கியருளுகின்முர்கள்.

இத்திருப்பாடல் இருதலே மாணிக்கமாகிய 'சிவய சிவ' என்னும் திருவைந்தெழுத்தின் நிற்கு நில உணர்த்துகின்றது. 'உடையாள் உன்றன் நடுவிருக்கும்' என்பது சத்தி எழுத்தாகிய வகாரம் சிகாரமாகிய சிவாக்கரத்தின் இடையில் இருத்தல். சிவசிவ என்னும்போது இருசிகாரங்களுக்கும் நடுவில் வகாரம் இருத்தலே எண்ணுக.

உடையாள் நடுவுள் நீமிருத்தி என்பது சிவசிவ என்பதில் இருவகாரங்கட்குமிடையில் 'சி' இருத்தல். அடியேன் நடுவுள் இருவீரும் இருப்பதாஞல் · 'சிவசிவ ' என்று என் நெஞ்சில் தியானப்பொருளாகத் தேவரீர் இருவரும் விளங்குவதாணல் என்பது. இத்தகைய திருமந்திரார்த்த உண்மையைப் புலப் படுத்துவதால் இத்திருப்பாடல் இத்திருவாசகம்"என்னும் திரு மறையின் இருதயமந்திரமாகப் பாராட்டப்பெறுவது.

இவை முறையே சிவம் தாஞய் சத்தியைத் தன்னகத்தடக்கி நிற்கும் நிஃயையும், சத்தியுள் தானடங்கிநின்று ஐந்தொழில் ஆற்றும் அருள்நிஃயையும், இருவருமாக அடியார் உள்ளத் திருக்கும் அனுபவநிஃயையும் உணர்த்துகின்றன.

இவ்வண்ணம் சிவம் நிற்கும்நி‰களே உணர்த்துதலின் இச்செய்யுள் அநாதியாகிய சற்காரியமாதல் காண்க.

உடையாளுன்றன் நடுவிருக்கும் என்னும் இப்பாடலுக்குப் பழைய உரைதரும் சுவையான சம்பிரதாய அனுபூதியாவது:-

" இச்சகத்திற்கு இறைவன் அரசன் ; அவனுக்குப் பதி பசு பாசங்கள் திரிவித கரணங்கள் ; வல்லமையாகிற ஆனந்த வல்லி சொந்த மணேவி; அவித்தியாகரி என்பவள் போகஸ்திரி. மாயாவல்லி அதிகார ஸ்திரி. அஞ்சனபூரணி என்பவள் உடன் பிறந்தாள். சிவமாகிய அரசனுக்கும் சொந்த மணேவியான ஆனந்தவல்கிக்கும் பிறந்த பெண் குடி‰; அவித்தியாகரி எனும் போகஸ்திரீமிடம் பிறந்த பிள்ளே சீவான்மா; சகோதரி யான அஞ்சனபூரணிக்குப் பதிபோதை என்ற ஒரு பெண். அதனே அவித்தியாகரியின் மகனை சீவனுக்குக் கல்யாணம் அறை... செய்தனர். மாயாவல்லிக்குப் பசுபோதை என்লுரு பெண். அவின் அவித்தியாகரியின் சகோதரனை மாயாவல்லவனுக்கு துகள் மணம் புரிந்தனர். மாயாவல்லவனுக்குப் போகஸ்திரி ஞானத் திரு. அவன் பெண் அமிருதவல்லி சுந்தரி. அரசன் மூன்று புவனத்தில் மூன்று வீடுகள் கட்டி மூன்று மணேவிக்கும் கொடுத் தான். தனக்கும் தன் சகோதரிக்கும் மற்ற பெண்டு பிள்ளேக ளுடனிருந்து ஆக்கிணே செலுத்துகிறதே உடையானும் உடை யாளும் ஆனதால் உயிர்கள் இறைவினமின்றி இயங்குவது எங்கே? தானே உளம் புகுந்து உயிர்க2ளப்போலச் சேட்டிப் பன்; இதணே உணர்வதே முத்திபஞ்சாக்கர அநாதிசம்பந்த வழக்கு" என்பது.

[இவ்வுருவகத்துச் சில பகு நி சித்தாந்தசம்பிரதாயத்திற்குப் புறம்பாகவும் உள்ளன. அவை பிரதி செய்வோரால் நிகழ்ந்த பிழையாகலாமோ என்று எண்ணக்கிடக்கிறது.] 377

முன்னின் ருண்டா யெ&னமுன்ன மியானும் அதுவே முயல்வுற்றுப் பின்னின் றேவல் செய்கின்றேன் பிற்பட் டொழிந்தேன் பெம்மானே என்னின் றருளி வரநின்று போந்தி டென்னு விடிலடியார் உன்னின் றிவனுர் என்னுரோ பொன்னம் பலக்கூத் துகந்தானே.

2

இ-ள்: பொன்னம்பலத்துள் நின்று திருநடனம் செய் வதை விரும்பியவனே! பெருமானே! முன்பு, அடியேனே ஆட் கொண்டாய்; அடியேனும் தேவரீர் உபதேசித்த வழியிலே முயன்று, பின்நின்று நீ இட்ட பணிகளேச் செய்கின்றேன்; ஆயினும் நின்னருளுக்கு இலக்காகாது பிற்பட்டு நீங்கினேன்; ஆதலால் தேவரீர் எனக்காகத் தாமதித்து நின்று, வரும்படி யாக அருளிச்செய்து, இன்பவுலகிற்புகுதுக என்று ஆணேதரா விடில், உன் அடியார் உன்னிடம் வந்து நின்று, இவ்வண்ணம் ஒதுங்கிநிற்கும் இவன் யார் என்று கேட்கமாட்டார்களோ? ஆதலால் விரைந்து அடியேனேயும் ஏற்றுக்கொள்வாயாக

ஓன்றற்கும் பற்றுத என்முன் நின்று ஆண்டுகொண்டண; அதுபோல அடியேனும் நின் ஏவல்வழிப் பிழையாது ஒழுகி வந்தேன்; ஆமினும் பிற்பட்டேன்; எனக்காகச் சிறிதுதாமதித்து நின்று, அருளி, வரும்படி வா என்று அழையாவிடில், உன்ணப் பார்த்து அடியார்கள் உன்னேடு வேருய் நிற்கும் இவன் யார் என்று கேளார்களோ? ஆதலால், விரைந்து வருக!என என்ண அழைத்து இன்பவீட்டிருத்துக என்பது கருத்து.

சகலான்மாக்களில் பரிபாகம் உடையார்க்கு இறைவன் ஆசான்மூர்த்தியாக எழுந்தருளிவந்து அவர்கள்முன் நின்று இருப்பானும் உரையானும் அருள்செய்து ஆட்கொள்வன் ஆதலின் 'முன்நின்று ஆண்டாய்' என்ருர்.

எணே · ஒன்றற்கும் பற்ருத அடியேணே. மலமாயா பந்தங்க ளோடு கூடிய சகலான்மாவாகிய என்ணே. இத்தகையதோர் குறிப்பு உயிரினிடமாக உதிப்பதே பரிபாகத்தான் என்றுணர்க.

முன்னம் என்பது காலத்தையும், முன்நின்று என்பதில் முன் இடத்தையும் உணர்த்தின. ஆண்டவன்குறிப்பில் நிற்பதே அடிமைக்கியல்பும் கடமை யும் ஆதலின் கடமை தவருத அடியேனும் என்பார் 'யானும்' என உயர்வுசிறப்பும்மை கொடுத்து ஓதிஞர்.

அதுவே முயல்வுற்று-அவ்வுபதேசநெறியிலேயே முயன்று. முன்னின்று ஆண்ட அத்திருவுருவக் காட்சியையே மீட்டும் காண முயன்று எனலுமாம்.

பின்னின்று - பதிபோதமுற்படப் பசுவாகிய யான் அதன் வியாபகத்துள் அடங்கி நின்று; 'சிவோகம்' என நின்று என்ப தாம். ஏவல் செய்தலாவது ஆண்டான் காலாலிட்ட பணிகளே விருப்போடு 'பணி செய்யக் கிடைத்ததே' என்று செய்தல்.

இவ்வண்ணம் அடிமையின் கடமையில் தவருதிருந்தும் நின் அடியாரோடு உடன் வராது பிற்பட்டுத் தங்கினேன்; ஆகவே, நீ வா என்று அருள்செய்யாவிடில், வரும் தகுதியும் முணப்பும் இல்லாதேன் யான் ஆதலால் போந்திடு என்று அருள் செய்யவேண்டும்; தேவரீர் அங்ஙனம் செய்யாவிடின் உன்ணேக்காட்டிலும் வேருக நிற்கும் இவன் யார் என்று அடி யார்கள் கேட்பார்கள்.

செந்தழிலச்சார் ந்த இரும்பு செவ்வண்ணமாதல்போலச் சிவகுருநாதகைய உன் சூச்சார் ந்த சீவன் சிவமாகவே விளங்கி எம்மைப்போல இன்பப்பெருந்துறையை எய்தவேண்டியிருக்க வேளுக விலகி நிற்கின்றுனே இவன் யார் என்று அடியார்கள் கேட்பதால் தன்சே சார்ந்ததன் வண்ணமாக்கும் தனித் தன்மை முதல்வகைய உனக்கு இல்லயோ என்று எண்ணத் தோன்றுமே! அதற்காகவாவது ஆட்கொண்டருள் என்பார் உன் நின்று இவன் ஆர் என்னுரேர் என்குர்.

இத்திருப்பாடல் ஒரு தலே மாணிக்கமாகிய சீபஞ்சாக்கரம் செப்புவது என்றலும்மரபு. எவ்வாறெனின் 'முன்னின்று ஆண் டாய் என்பதற்குத் தேவரீரே முதலில் நின்று என்னேப் பின்னர் வைத்து ஆண்டீர் என்றும், 'யானும் பின்னின்று அதுவே முயல்வுற்று ஏவல் புரிகின்றேன்' என்பதற்கு நானும் பின்னே இருந்து தேவரீர் அருள்வழியே நின்றேன் என்றும், 'பிற்பட்டு ஒழிந்தேன்' என்பதற்குப் பின்பு நான் என்பதும் ஓழிந்து தேவ ரீரே ஆயினேன் என்றும் கூறுதலும் மரபு. அதாவது முன் னின்று சிகார வகாரமாகிய சிவசத்திகளாக முன்னின்று, யகார மாகிய யான் பின்னிற்கச் சிவய என ஆண்டாய்; யானும் அதணே முகிநிற்குமுறையிலே சிவசத்திகளின் வியாபகத்திலடங்கித் தாய் தந்தையின் பராமரிப்பில் நிற்கும் பாலன்போலத் துன்பமின்றி இன்பவடிவாக விளங்கி`ஏவல் புரிதலாகிய ' நம ' என்று நின் றேன் என்பதாம்: அதாவது சிவயநம என்பத‱ முன்னின்று ஆண்டாய் யானும் அதுவே முயல்வுற்றுப் பின்னின்று ஏவல் செய்கின்றேன் என்பதாற்குறித்தவாறு.

சிவயநம என்பதில் யநம நீங்கிச் சிவ சிவ என இருத்தலே பிற்பட்டு ஒழிந்தேன் என்றது. காண்பாளுகிய ஆன்மா'ய' காண்டலாகிய ஏவல்வழிநிற்றல் 'நம'. இரண்டும் ஒழிந்தநிண 'சிவ'. சிவா என்று அனனியமாம் அநுபவநிணயில் இருந்தேன் என்பதாம்.

என் நின்று - எனக்காகத் தேவரீர் தாமதித்து நின்று நொண்டிப்பசு வந்தபிறகு கதவடைக்கும் கோவலன்போல, அடியார்கள் அணவரும் ஆணேயின்வண்ணம் வீடடையினும் எனக்காகத் தேவரீர் சிறிதுகாலம் தாழ்த்து நின்று என்க. என்ணே நீயாக நின்று என்பாரும் உளர்.

பழையவுரை: மகாகேவலத்தில் திருவடியில் இருப்பதறியா திருந்தகாலத்து என்ணப் பெருங்கருணேயினுல் அறிவு விளங் கச் செய்தது திருவுளமறியும்; அவை அருளெனத் தோன்ரு து மலபந்தத்தால் யான் எனது என்பவற்றைக்கொண்டு தாமே தருபவரைத் தம் வலியினுல் கருதினேன்; திருவருளே நடத்து கின்றதென அறியாமையால் மயல்வுற்று அடியார்கட்குப் புற மாயினேன்;பெருமானே திருவடி காட்டி என்ணே அடிமைசெய்ய அனுக்கிரகம் பண்ணுக; வழிமறித்து அருளாக்கி அழைப்பது தேவரீர் கருணயல்லது வேறு உளதோ? பராமுகமேயானுல் அடியார்கள் தம் கூட்டத்தில் வேருக்கிவிடுவது திருவுளமாகுமா என்று பொழிப்புக் கூறும். இவ்வுரையில் கண்ணழிவும், பொரு ளும் வேருக இருத்தல் ஊன்றி நோக்கிச் சிறந்தன் கொள்க.

அருளிவர - அருள் செய்யும்பொருட்டு. நின்று - தாமதித்து நின்று. போந்திடு - வா. உன் நின்று - உன்னினின்று. உன ணப்பார்த்து நின்று எனலுமாம்.

அநாதியே யாமும் அடிமையாக இருத்தல்ன் எம்மையும அடியாருடன் கூட்டி ஆட்கொள்ளவேண்டியிருக்கத் தாழ்ப்பது தகாது என விண்ணப்பிப்பதன் வாயிலாக ஆண்டான் அடிமைத்திறம் அநாதியாகிய சற்காரியமாதலே உணர்த்துதல் காண்க. 378

உகத்தா கோயன் புடையடிமைக் குகுகா வுள்ளத் துணர்விலியேல் சகந்தான் அறிய முறையிட்டால் தக்க வாறன் றென்ணரோ மகந்தான் செய்து வழிவந்தார் வாழ வாழ்த்தாய் அடியேற்குன் முகத்தான் தாரா விடின்முடிவேன் பொன்னம் பலத்தெம் முழுமுதலே.

3

இ ் ள் : பொன்னம்பலத்துள் எழுந்தருளியிருக்கின்ற முழுமுதற்கடவுளே ! என்றும் இடையருத அன்பினேயுடைய அடிமைக்கு விரும்பியவனே ! நின்பால் அன்புகொண்டு உருகாத மனத்தினேயுடைய அறிவற்ற யான் உலகம் அறியத் தேவரீர் புறக்கணிப்பதை முறையிட்டுக்கொண்டால், உலகத் தவர் பெருமானே ! நீர் செய்வது முறையன்று என்று கூற மாட்டார்களோ ? யாகங்கள் பலசெய்து நின்சேவடிவழிக்கண் வந்த முனிவர்கள் பலரும் வாழ்ந்துய்ய எழுந்தருளியவனே ! அடியேனுக்கு முகங்கொடுத்தருளாவிடின் இறந்துபோவேன் என்றவாறு.

யாகம் பல செய்த முனிவர்கள் வாழ எழுந்தருளியவனே! தீ முகங்கொடுத்து அருள்செய்யாவிட்டால் நான் இறந்தே போவேன்; பழி உம்மைச்சாரும்; உலகத்தவர் முன்னிஸேமில் சிவன்செயல் பட்சபாதமானது என்று முறையிட்டால் அவர்கள் உம்மைப்பார்த்து இது முறையன்று என்னமாட்டார்களா? சிந்தித்துப்பார் என்று விண்ணப்பித்தவாரும்.

அன்புடை அடிமைக்கு உகந்தானே! - அடிமைகளில் கடமைக்கு அடிமை செய்வாரும், கனிந்து அடிமை செய்வாரும் என இருவகையர். இவருள் கனிந்தடிமை செய்பவர்களே சிறந் தவர்கள். அத்தகைய அடிமையையே இறைவன் விரும்புவர் என்பதாம். "பொக்கமிக்கவர் பூவு தீருங்கண்டு நக்குநிற்பன் அவர்தம்மை நாணியே" என்ற அப்பர் திருவாக்கும் சித்திக்கத் தக்கது. அடிமை: பண்பாகுபெயர்,

தீ நிணேந்துருகும் அடியார்களேயே ஆட்கொள்வாய்; என் னிடம் உருகுந்தன்மை இல்லே என்பதை அறிந்திருந்தும் என் குற்றத்தை உணரும் உணர்வு எனக்கில்லாமையால், தலேவன் செய்வது தவறுபோல உலகவர்முன் உரைப்பேன் என்பார் 'உருகாவுள்ளத் துணர்விலியேன் சகந்தான் அறிய முறையிட் டால்' என்ருர். உலகவர் தக்கவாறு அன்று என்பர் என்பது தேவரீரைப் பார்த்து அடிமை தவறு பல செய்யினும் பெரிய மனம் படைத்த வர்கள் பிழைபொறுத்து ஆட்கொள்வதே தகுதி; அங்ஙனம் ஆட்கொள்ளாமை தகுதியன்று என்றே கூறுவர் என்றவாரும்.

மகம் · யாகம். அது சிவயாகம்; அஃதாவது பசுபோத மாகிய யாகப்பசுவைக் கொன்று சிவார்ப்பணமாகச் செய்யப் பெறும் யாகம். இதனேப் "பறப்பைப் படுத்தெங்கும் பசுவேட் டெரியோம்புஞ்சிறப்பு" என ஞானசம்பந்தப்பெருமான் அருளு தல் காண்க. இஃதன்றிப் பசுமேத முதலான மீமாஞ்சக மதம் பற்றிய யாகங்களன்று என்க. அவ்வியாகங்கள் ஆன்மலாபமா கிய வீடுபேற்றை வழங்காமையும் சுவர்க்காதி போகங்களேயே கொடுப்பதும் தெளிவு ஆதலான் என்க. இத்தகைய சிவயாகத் தைச்செய்து சிவனருள் நடத்துகிறது; ஆற்றுவழி மிதவை போல அருள்வழியே இயங்கும் பரதந்திரமான பொருள் யாம் என்று உணரும்நெறி வந்தவர்கள் அடியார்கள். ஆதலின் அவர்களே 'மகஞ்செய்து வழிவந்தார்' என்றருளினர். வாழ வாழ்ந்தாய் என்பது வாழ்வதற்காகவே நீ வாழ்ந்தாய் எனக்

முகந்தருதல் - முகங்கொடுத்துப்பேசுதல். அது இலக்கணே பாகத் திருவருள் சுரத்தலே உணர்த்தியது. முகந்தராவிடின் -பராமுகம் செய்தால். முடிவேன் - இவ்வுயிர் இவ்வுடலோடு கூடியதன் பயணே எய்தாமையின் பயனற்றபிறவி எதற்கு என்று எண்ணி இறப்பேன் என்பதாம்.

இனி, 'அன்புடை அடிமைக்கு உகந்தானே' என்பதற்கு, என்ணயும் நின் அடிமைகளுள் ஒருவகை ஆண்டமையால் அன்புள்ள அடிமையைப் பெறவேண்டும் என்று எண்ணி ஏமாந்தவனே என்றும், 'மகந்தான்செய்து வழிவந்தார் வாழ வாழ்ந்தாய்' என்பதற்கு அன்பிணந்திணே நெறிக்கண்நின்று தணேபோல என்ணயும் யாகத்தீ சாட்சியாக மணந்து வாழ வேண்டும் என்றும் நயங்கண்டு உரைப்பாரும் உளர்.

முறையிட்டால் என்பது அங்ஙனம் முறையிட ஒருக்காலும் விரும்பேன் என்பதை உணர்த்தியது.

முதல்வன் என்றும் முழுமுதல் என்பதும், உயிர்கள் என்றும் மீளா ஆள் என்பதும் இத்திருப்பாடலில் உணர்த்தப்பெறு கின்றமையின் அநாதியான சற்காரியம் உணர்த்துதல் காண்க. 379 முழுமுத லேயைம் புலனுக்கும் மூவர்க் கும்என் றனக்கும் வழிமுத லேநின் பழவடியார் திரள்வான் குழுமித் கெழுமுத லேயருள் தந்திருக்க இரங்குங் கொல்லோவென் றழுமது வேயன் நிமற்றென் செய்கேன் பொன்னம் பலத்தரைசே.

4

இ - ள் : பொன்னம்பலத்தரசே! அடியேனது ஐம்புலன் களுக்கும், மூவராகிய அயன் அரி அரஞையைவர்கட்கும் மூல முதலாக உள்ளவனே! அடியேற்கு வழிவழிவந்த தலேவனே! தேவரீரது பழவடியார்கள் திரண்டகூட்டம் ஞாஞுகாயத்திலே மிகுந்து எழுதற்குக் காரணமான முதல்வனே! அடியேற்கு அருள்வழங்க இரங்குமோ என்று அழுவதன்றி வேறு என் செய்யவல்லேன் என்றவாறு.

இறைவா! அடியேற்கும் இரங்கி அருள் வழங்குமோ என்று அழுது வீங்குவதன்றி அடியேன் செய்யக்கூடியது யாதுளது என்பது கருத்து

ஐம்புலன்கள் - சத்தம்முதனான விடயங்கள். விடயங்கணக் கூறவே அவற்றிற்குக் காரணமான ஏணேய தத்துவங்களணத் தையும் உபலக்கணைத்தாற்கொள்க. ஆகவே மண்முதல் குடிலே மீருன அணேத்திற்கும் தனித்ததோர் முதல்வன் சிவபெருமான் என்றவாரும். மாயையாகிய முதற்காரணத்தைக்கொண்டு மண் ணீருன தத்துவங்களே நிமித்தகாரண கூகிய முதல்வன் படைத் தனின் 'ஐம்புலனுக்கும் முழுமுதலே' என்ருர்.

மூவர் - இறைவன் ஆணேயின்வண்ணம் அவனருளச் சிறிது ஏற்று அதிகாரத்தினிருந்து முத்தொழில்களேச் செய்யும் காரிய கர்த்தர்களாகிய பிரமன் முதலாயிஞர். அவர்களுக்கும் சிவனே முதல்வன் என்றவாரும். இவ்விருபகுதிகளானும் படைத்தலாதி தொழில்கட்கும், படைபபோனுதிய காரியகர்த்தர் களுக்கும், அத்தொழிற்கு மூலமான தத்துவங்கட்கும் தனித்த முதல்வன் சிவன் என்று தெளிவித்தவாறு.

முதல் - தஃவன்; ஆண்டான் என்பது. என்றனக்கும் வழி முதலே - வழிவழியாக அடியேற்குத் தஃவனே. அணவ ருக்கும் இறைவன் வழிமுதலாமினும், இவனேமுதல்வன் என்று திருவருள் விளக்க உணர்ந்துய்வார் சிலர் என்பதும், அவருள் தாமும் ஒருவன் என்பதும் உணர்த்த 'என்றனக்கும் வழி முதலே' என்ருர். என்றனக்கும் என்ற உம்மை எச்சவும்மை. பழ் அடியார் என்று விசேடித்தது அவனருளே கண்ணுகக் கொண்டு சிவத்தொண்டிலேயே உறைத்து நிற்கும் அடியவர்க ளென்று உணர்த்துதற்கென்க. அடியார் திரள் குழு வான் மிக்கு எழும் முதல் என்க. திரள்குழு: விணேத்தொகை. அடி யார்கள் திரண்ட கூட்டமென்க. வான்-ஞானபூமி. சுவர்க்கமோ விண்ணே அன்று என்க. பழவடியார் போகபூமியாகிய ஆண் டுப் பொருந்தார் ஆதலின். அடியார் திரள் வான் குழுமி கெழு முதல் எனப் பிரித்து, அடியார் கூட்டம் ஞானபூமியில் கூடிக் கலத்தற்குக் காரணமான முதல்வன் எனலும் ஆம்.

அருள் வழங்குதல் இறைவன் அணேவருக்கும் செய்யக் கூடிய பொதுவான உபகாரம். பல முதல் விண்ணேர் ஈருன உமிர்கள் யாவும் அவனருளாலேயே வாழ்கின்றன ஆதலால் அதுமட்டும் அடியேற்கு அமையாது; என் உமிருக்கு உமிராக விளக்கம்பெற்று எழுந்தருளியிருக்கவும் வேண்டும்; தாய் தந்தை அரசன் ஆசான் முதலிய குரவர்கள் உடனிருக்குங்கால் தனயன் தீயரெறிக்கண் சாரவும் அஞ்சுதல்போலத் தேவரீர் அருள்தந்து இருக்கவும் பெறின் என்றும் சுத்தான்மாவாகவே விளங்குவேன் என்பார் 'அருள் தந்து இருக்கவும்' என்றுர்.

இத்தகைய பிரார்த்தணே அடியேற்கு உரிமையன்று. அடியேற்குத் தகுதி ஒருசிறிதும் இல்லே என்பதை யானும் அறிவேன். ஆயினும், பரமகருணுநிதியாகிய தேவரீர் எளியேன் மீது வைத்த பேரிரக்கத்தாலேயே இயற்றப்படுவதொன்ரும் என்பார் 'இரங்குங்கொலோ' என்ருர். கொல் ஐயப்பொருளில் வந்தது. தலேவற்கு இரக்கம் வருவிக்க வேண்டுமாயின் உரிமைப் போராட்டத்தால் முடியாது; தன் தகுதியின்மையைத் தெரிவித்து அழவேண்டும் ஆதலால் அழுவேன் என்பார் 'அழுமதுவேயன்றி மற்றென்செய்கேன்' என்ருர்.

இரண்டாம் திருப்பாடலில் அருளியவண்ணம் இறைவன் முன்னின்ருள ஆன்மா பின்னின்று ஏவல் கேட்பப் பிற்பட்டு ஆன்மாவும் ஓழியச் சிவமேயாய், முதற்றிருப்பாட்டில் சொன்ன குறிப்பிலே நிற்க நமது பொறி புலன் முதலான தத்துவங்களும், தாத்துவிகங்களும், அதிபதிகளும் சிவமயமாகவே காணப் பெற்று, சிவமன்றி வேருென்றும் தோன்ருத அநுபவநிலே தோன்றும் என்பதை இததிருப்பாட்டின் முதலிரண்டடிகளா னும் குறிப்பித்தார் என்க. அதாவது சிவயநம என்றிருந்து, சிவசிவ என நின்று, எல்லாம் சிவமாகக்காணும் அநுபவநிலே சித்திக்க இருப்பதைக் குறிப்பித்தவாரும். இத்திருப்பாடல், என்செய்கேன் என ஆன்மாவின் செய லற்ற தன்மையுணர்த்தி, முழுமுதல் கெழுமுதல் முதலானவற் ருல் ஆன்மாக்களுக்கும் ஆண்டவனுக்குமுள்ள அநாதியான ஆண்டானடிமைத் தொடர்பு என்றும் உள்ளது என்பதை உணர்த்துதலின் அநாதி நித்யமான சற்காரியமாதல் காண்க.

380 அரைசே பொன்னம் பலத்தாடும் அமுதே யென்றுன் அருணேக்கி இரைதேர் கொக்கொத் திரவுபகல் ஏசற் றிருந்தே வேசற்றேன் கரைசேர் அடியார் களிசிறப்பக் காட்சி கொடுத்துன் அடியேன்பாற் பீரைசேர் பாலின் நெய்போலப் பேசா திருந்தால் ஏசாரோ.

5

இ-ள்: அரசே! பொன்னம்பலத்தில் எப்போதும் ஆனந்த நடனம் செய்யும் அமுதமே! என்று தோத்தரித்து, உன் திரு வருளேயே எதிர்நோக்கி இரையை ஆராய்கின்ற கொக்கைப் போல இராப்பகலாக வருந்தியிருந்து வாடினேன்; என் நிலே இதுவாக, திருவடியாகிய நெடுங்கரையைச் சேர்ந்து உய்ந்த சிவனடியார்கள் முத்தியின்பத்தில் மகிழ்ந்திருப்ப. அவர் களுக்குத் தரிசனம் தந்து, உணக்கு அடியேளுகிய என்னிடம் மட்டும் பிரையூற்றிய பால்போலப் பேசாமலிருந்தால் பிறர் உன்னேப் பழித்துரையார்களோ? என்றவாறு.

இரைதேடுகின்ற கொக்குப்போல உன்னருடன நாடியிருந் தேன்; அடியார்கள் உன்னருடூச் சேர்ந்து பேரின்பம் பெற் ருர்கள்; என்னிடம் நீ பிரைதோய்த்த பால்போலப் பேசாதிருக் கின்ருய்; பிறர் உன்ணே இகழ்வர்; உலகத்திற்கு அஞ்சியேனும் அடியேணயும் இன்பக்கரையை எய்துவிக்க என்பது கருத்து.

தக்கார் தகாதார் என்று ஆராயாது யாரையும் உவந்தால் உயர்த்தும் வன்மை அரசனுக்கு உண்டு. அடியேன் தகுதி நோக்கித் தள்ளிவிடாது இன்பக்கரையில் ஏற்றுவித்தல் உமக்கு மிக எளிது என்று குறிப்பார் 'அரைசே' என முதலில் விளிக் கின்ரூர்.

தங்கக்கிண்ணத்தில் ஊற்றிய பால்போல, பொன்னம்பலத் தாடும் அமுதமாக இறைவன் விளங்குகின்ருர் என்று தம்மநுப வம் கூறுவார் 'பொன்னம்பலத்தாடும் அமுதே' என்ருர். 'ஓடுமீன் ஓட உறுமீன் வருமளவும் வாடி இருக்குமாம் கொக்கு' என்றுற்போல, தேவரீர் திருவருள் ஒன்றையேநோக்கி ஏணய சிற்றின்பங்கள் இடையிலே வலிய வந்து எம்மைச் சாரவும் அவற்றை ஒருசிறிதும் பொருட்படுத்தாது இருக்கின் றேன் என்பார் 'உன் அருள்நோக்கி இரைதேர் கொக்குஓத்து, இரவு பகல் ஏசற்று இருந்தே வேசற்றேன்' என்றருளிஞர். ஏசற்று வருந்தி. வேசற்றேன் - வாடினேன். வேசாடிப் போனேன் என்ற வழக்குண்மையும் உணர்க.

" நின் அருளெனும் நலத்தார்பூட்டித் திருவடி நெடுங்கரை சேர்த்துமா செய்யே" என்பது பட்டினத்தார் திருவாக்கு. ஆதலால் கரையென்பது சிவனது இன்பமயமான திருவடியை உணர்த்தியது. திருவடியைச்சேர்ந்த அடியார்கள் தாம்பெற்ற சிவானந்தத்துள் வேழின்றி அழுந்தி அனுபவித்து அதன்மய மாய் இருத்தஸ் 'அடியார் களிசிறப்பக் காட்சி கொடுத்து' என்று அருளிஞர். கரை சேர் அடியார் - மனங்கரைதஸேப் பொருத்திய அடியார்கள் எனலுமாம்.

உன் அடியேன் என்றது காக்கவேண்டிய பொறுப்பு இறைவற்குண்மையை உணர்த்த என்க.

பிரைசேர் பாலில் நெய் வெளிப்பட்டும் வெளிப்படாதும் இருக்கும், ஆடை படர் ந்திருக்கும், ஆஞல் நெய் தோன்ருது. அதுபோல இறைவன் அடியேற்கு வெளிப்படாது பேசாதிருந் தனன்; தன் அடியார்கள் சிலருக்கு வெளிப்பட்டருளினன் என்பார் பிரைசேர் பாஸ் உவமித்தார். பழைய வுரையாசிரியர் பாலிற்படு நெய்போல மறைய நின்றுளன் என்றுரைகாண்பர். அடிகள் பால் என்னுது பீரைசேர் பால் என்றதன் சிறப்பு நோக்கித் தெளிக.

தன் சீரடியார்க்கு ஒருவிதமாகவும், உன் அடியானுகிய எனக்கு ஒருவிதமாகவும் இருத்தலே உணர்கின்ற பேறர் அமைந் தொருபாற்கோடாமை ஆண்டவனியல்பாயிருக்க இறைவன் ஏன் இவ்வண்ணம் இருக்கின்ருர் என்று உன்ணேப் பழியாரோ என்றுர். என்ணே இகழ்வார்களே என்று உரைப்பாருமுளர். இவ்வுரைக்குத்தக முற்பகுதியையும் பிரித்துப் பொருளியைக்க.

சிலர், கரை சேர் உன் அடியார் களிசிறப்பப் பிரைசேர் பாலின் நெய்போலக் காட்சி கொடுத்து, உன் அடியேன்பால் பேசாதிருந்தால் ஏசாரோ எனத் தமக்கு வேண்டியவாறே சொற்கணேக் கொண்டுகூட்டிப் பொருள் காண்பர். பாலில் நெய் எங்குமாய்ப் பரவி மறையநிற்கும்; பிரைசேர் பாலில்

ஆடையின்கண் ஒதுங்கி மறையநிற்கும்; கடைந்தால் வெளிப் அதுபோல இறைவன் அடியாளுகிய என்னிடத்து படும். ஆடையின் நெய்போல வெளிப்படாது பேசாதிருக்கின் ருர் நெய் வெளிப்படுவது என் றதேயன் றி, பிரைசேர் பாலின் இயல்பாமாறே என்று காட்சிகண்ட அடியார்களுக்கு அதண ஓப்பாக்குதல் சிறிதும் பொருந்தாமை தெளிக. காட்சிகண்ட அடியார் 'வாங்கிக் கடைந்த' அடியார். இறைவன் அவர்கள் முன்பு நெய்போலத் திரண்டு உருவாக வெளிப்படுகின்ருர். அடிகளார்முன்பு பிரைசேர் பாலின் நெய்போல அறிந்தும் அடியேன் என்றமை அறியப்படாதிருந்தார் என்க. உன் யால் அடிகளாரும் தாம் காட்சிக்குத் தகுதியுடையராத‰ விளக் கினர் ஆதலால் அவருக்கு இறைவன் சகலான்மாக்களுக்குப் பாகிற்படுநெய்போல மறையநின்ற நி‰்யினும் சிறந்து பிரை சேர் பாலின் நெய்போல் ஆயினன்; காட்சிபெற்ற அடியார்க ளுக்கு வாங்கிக் கடைய முன்நிற்கும் நெய்போலாயினன் எனப் பரிபாகம்நோக்கி நயம் உணர்க.

இப்பாடல், இறைவன் இங்ஙனம் ஆன்மாக்கள்தோறும் அவரவர் பரிபாக நிலேக்குத் தகக் கலந்தும், கண்டும் காட்டியும் இருக்கும் அநாதியான சற்காரியம் உணர்த்துதல் காண்க.

381 ஏசா நிற்பர் என்னேயுனக் கடியா னென்று பீறரெல்லாம் பேசா நிற்ப ரியான்ரு ஆம் பேணு நிற்பேன் நின்னருளே தேசா நேசர் சூழ்ந்திருக்குந் திருவோ லக்கஞ் சேவிக்க ஈசா பொன்னம் பலத்தாடும் எந்தாய் இனித்தான் இரங்காயே.

в

இ-ள்: ஒளிமயமானவனே! ஈசா! பொன்னம்பலத்தில் ஆடும் எந்தையே! உன்னேப் பிறரெல்லோரும் இகழ்வார்கள்; என்னே உனக்கு அடியான் என்றும் பேசுவர்; யானும் நின் திருவருளேயே போற்றுவேன்; இனியாவது, நின் அன்பர்கள் சூழ்ந்திருக்கும் நினது திருவோலக்கத்தைத் தொழத் திரு வுள்ளம் இரங்கியருள் என்றவாறு.

இறைவா உன்ணேப் பிறரெல்லாம் ஏகவதுமட்டும் அன்றி, என்ணேயும் உன்னடியான் என்று பேசுவர்; யார் என்ன பேசிணுலும் யான் நின்னருணயே விரும்புவேன்; இனியாவது அடியார்கள் புடைசூழ நீ வீற்றிருக்கும் திருவோலக்கத்தைச் சேவிக்க இரங்கியருள் என்பது கருத்து. ஒளி இருணப்போக்கிப் பொருள்கணேக் காட்டுவது. அது போல இறைவுன், ஆணவ இருணப் போக்கித் தன்ணக்காட் டும் ஞானவொளியானவன் என்பதணேத் 'தேசா' என்றதால் குறிப்பித்தார். இயங்குவ நிற்பவான பொருட் பிரபஞ்ச முழு வதையும் உடையவனே என்பார் 'ஈசா' என்ருர்.

ஞானவுருவுடன், யாவற்றையும் உடைமையாகக்கொண்டு விளங்குகின்ற நீ எம்மையெல்லாம் தந்தைபோலத் தீயதிற் றடிந்து திருத்திக்காக்கப் பொன்னம்பலத்துள் எம்கண் கண் டுய்ய வந்தாய் என்பார் 'பொன்னம்பலத்தாடும் எந்தாய்' என்ளுர்.

முதற்றிருப்பாட்டில் விண்ணப்பித்ததுபோல் பிறரெல்லாம் ஏசுவர். 'நீ வேண்டுதல் வேண்டாமையிலான்; வைதனவே வாழ்த்தாகக்கொள்ளும் வள்ளல்' அந்த ஏச்சுரை உனக்குத் தைக்காதொழியலாம்; அடியேன் உலகியலில் உலகத்தோடு ஓட்டி, விருப்பு வெறுப்பு, ஏச்சு பேச்சு, தூற்றுதல் போற் நுதல் இவற்றில் இயைந்து வாழ்கின்றவன் ஆகவே என்ணப் பார்த்துப் பூறர் 'இவன் உன் அடியான்' என்றுபேசுகின்றனர்; அப்போது 'இவன் சிவனடியாதை இருந்தும் சிவபெருமான் இவண இன்பப் பெருந்துறையில் இருத்தாது இவ்வண்ணம் இணயவிட்டார்' என்று ஏளனம்தோன்ற என்ண உனக்கு அடியான என்று பேசுகின்றுர்களே என்று எண்ணி வருந்து கின்றேன் என்பதை உள்ளடக்கிப் பூறரெல்லாம் பேசா நிற்பர்' என்கிருர்.

இப்படி அவர்கள் பேசிணுலும் ஆசை வெட்கமறியாது என்பதற்கிணங்க உன்னருணயே எதிர்நோக்கிமிருக்கிறேன் என்பார் 'யான்ருனும் நின் அருளே பேணுநிற்பேன்' என் றருளினர்.

திருவோலக்கம் - நாட்சபையில் அரியாதனத்து அடியார் கள் குறைகளேத் தீர்க்க அருளுள்ளத்துடன் அரசன் வீற்றிருக் கும் காட்சி; ஈண்டு ஞானமயமான திருக்கயிலேயில், இறைவன் வீற்றிருக்கும் காட்சி. இங்ஙனம் இறைவன் வீற்றிருக்கும்போது அழுகையர் தொழுகையராக அன்பர்கள் சூழ்ந்திருக்கும் காட்சி மிகச் சிறந்ததாம்; அத்தகைய திருவோலக்கத்தை அடியேன் கண்டு தொழ இனியாவது இரங்கியருள் என்று வேண்டிக் கொள்கின்முர். நேசர் - அன்பர். இனித்தான் - இனியாவது. பேறர் - புறச்சமயத்தார்; சமயவுண்மையறியாதார் எனினுமாம்.

பிறர் என்னகூறினும் யான் நின்னருளே வேண்டிநிற்பது, எனக்கும் தேவரீருக்குமுள்ள அநாதியான தொடர்பு; அதனைல் நீ திருவோலக்க சேவை தரவேண்டும் என வேண்டுதலின் இது அநாதியான சற்காரியம் உணர்த்துகிறது.

382 இரங்கு நமக்கம் பலக்கூத்தன் என்றென் றேமாந் திருப்பேண் அருங்கற் பண்கற் பித்தாண்டாய் ஆள்வா ரிலிமா டாவேணே நெருங்கும் அடியார் களுநியும் நின்று நிலாவி வினேயாடும் மருங்கே சார்ந்து வரவெங்கள் வரழ்வே வாவென் றருளாயே.

7

இுள்: எமது வாழ்வாக உள்ளவனே! பொன்னம்பலத் தில் அருட்கூத்தாடும் பெருமான் நமக்கு இரங்கியருளுவர் என்று எண்ணி எண்ணி, அதுபெருமல் ஏமாந்திருக்கின்ற அடியேணே, பிறர் எவராலும் பெறுதற்கரிய கற்பணேயாகிற உபதேசத்தையருளி ஆட்கொண்டாய்; அவ்வண்ணம் ஆட் கொண்ட நீ இன்று புறக்கணித்தமையால், யான் ஆள்வார் அற்ற கொண்டிமாடு ஆவேஞே? தேவரீரைச்சூழ உள்ள அடி யார்களும் நீயும் எப்போதும் நிலேபெற்று விளங்கி விளேயாடு கின்ற பக்கத்தில் அடியேனும் சார்ந்துவர 'வா' என்று ஆணேதந்து அருள்செய் என்றவாறு.

அன்று அரிய உபதேசந்தந்து ஆட்கொண்ட நீ இன்று என்னே ஆள்வாரற்ற மாடாக விட்டுவிடாமல், நீயும் நின்னடி யார்களும் விளேயாடும் இடத்தின் பக்கமாவது அடியேன் வர 'வர' என்று அருள்செய் என்பது கருத்து.

அடிகளார் வாழ்வே சிவவாழ்வாக அமைதலின் சிவபெரு மாணே 'வாழ்வே' என்று விளிக்கின்ருர். முன்னர் 'வாழ்முதலா கியபொருளே' (366) என்ருர்.

பலருக்கும் அருள்வழங்குவேனென்று அருளாட‰ அம்ப லத்தே இயற்றுகின்றவன் நமக்கு அருளாளு என்று பலகாலும் எண்ணினேன்; ஆளுல், ஏமாந்தேன் என்பார் 'அம்பலக் கூத்தன் நமக்கு இரங்கும் என்று எண்ணி ஏமாந்திருப்பேண்' என்ளுர்.

அருங்கற்பணே . அரிய உபதேசம். முப்பொருளுண்மையும் அவற்றினியல்பும், உமிர்கள் ஈடேறும் உபாயமும், திருவைந் தெழுத்தின் அருள்நிஃயும் ஆகிய உபதேசங்கள். கற்பித்தல் . அதில் நிற்கப் பழக்குதல். ஆண்டாய் என்றது ஆண்ட நீ இப்போது கைவிட்டாய் என்றவரை பொருள்தந்து நின்றது. அதஞல் நான் உடையவனற்ற ஊர் சுற்றும் மாடு ஆவேஞே என்றதாம்.

முதல்வன் தன் நெருங்கிய அன்பருடனல்லாது பிறரோடு வினயாடான் இது உலகியல் ஆதலால் இறைவனும் அவனுக்கு நெருக்கமான அடியார்களும் வினயாடுகின்றனர். அவ்வினை யாட்டு ஏனேயோர் விணயாட்டுப்போல, பயனில் தொழிலாகக் கழிவது அன்று: நிலேபெற்றது, விளக்கந்தருவது என்பதணே 'நின்று நிலாவி வினயாடும் மருங்கு' என்பதால் குறித்தார். உங்களோடு கலந்து வினயாடுந்தரம் அடியேற்கு இல்லேயா மினும் அந்த இடத்தைச் சார்ந்துவரவாவது அருள்வழங்குக

தஃவனும் நெருங்கிய அன்பர்களும் விஃாயாடுமிடத்தில் தஃவன் வா என்று அழைத்தால் அல்லது எவரும் போதல் மரபன்று ஆதலின் உன் ஆண்நோக்கி நிற்கின்றேன் என்பார் 'வா என்று அருளரய்' என்கின்ருர்.

இங்ஙனம் இறைவற்கும் தமக்குமுள்ள ஆண்டானடிமை யான அநாதியான சற்காரியமுணர்த்தி, ஒன்றுபடற்கு உதவி வேண்டி நிற்றலின் இச்செய்யுளின் பதிகக்கருத்தின் இயைபு தெரிக.

383 அருளா தொழிந்தால் அடியேண் அஞ்சேல் என்பார் ஆரிங்குப் பொருளா என்னேப் புகுந்தாண்ட பொன்னே பொன்னம் பலக்கூத்தர் மருளார் மனத்தோ டுணப்பிரிந்து வருந்து வேண் வாவென்றுன் தெருளார் கூட்டங் காட்டாயேல் செத்தே போனுற் சிரியாரோ.

8

இ ்ள்: என்னேயும் ஒருபொருளாக எண்ணி இம்மண் ணுலகத்து எழுந்தருளிவந்து ஆட்கொண்ட பொன்போன்ற வனே! பொன்னம்பலக்கத்தா! அடியேணேத் தேவரீர் அரு ளாவிடின் அஞ்சேல் என்று அபயம் அளிப்பார் வேறு யார்? மயக்கம்நிறைந்த மனத்தோடு உன்னேப் பிரிந்து வருந்து கின்ற என்னே வா என்றழைத்து, சிவஞானத் தெளிவுடைய அன்பர் கள் கட்டத்தைக்காட்டாயாயின், யாண் செத்தேபோவேன்; அங்ஙனம் யான் இறந்துபடின் உன் தலேமையின் தன்மை நோக்கிப் பிறர் சிரிக்கமோட்டார்களா? நீ சிந்தித்துப்பார் என்றவாறு. ஒன்றற்கும் பற்ருத என்ணயும் ஒருபொருளாக எண்ணி, நான் வாழும் இக்கன்மபூமிக்கு எழுந்தருளிவந்து ஆண்டாய்; அங்ஙனம் ஆண்ட நீ எனக்கு அருள் செய்யாதொழிந்தாய்; என்ணப் பயப்படாதே என்பவர் யாருளர்? மயக்க அறிவால் உன்ணப்பிரிந்து வருந்துகின்ற என்ண இன்பநகர்க்கண் வா என்று அழை; அடியார்கூட்டத்துள் கூட்டு; இல்ஃயானைல் இறந்துபோவேன்; நீ அடிமையைக் காப்பாற்றும் அழகைக் கண்டு பிறர் சிரிப்பார்கள்; இதனே நன்ளுகச் சிந்தித்துப் பார் என்பது கருத்து,

என்ணப் பொருளாக இங்குப் புகுந்து ஆண்ட பொன் எனக் கூட்டுக. பொன் என்றும் ஒளியுள்ளதாய்க் களங்கம் இயற்கையே இல்லாததாய், அரிதாய் அழகுசெய்வதாயுள்ளது. அதுபோல, இறைவனும் அநாதியே மலமாயைகளின் நீங்கி, ஞானவுருவாய் ஆன்மாக்களே விளக்கம் செய்கின்டூர். ஆகவே, பொன்போல்வானப் பொன் என்று உருவகித்தார்.

அது ஆணவமலத்தின் காரியமாய், மருள் - மயக்கம். உயிர்களின் அறிவை மயக்கித் தனு கரண புவன போகங்களி லேயே உழலும்வண்ணம் செய்வது; தெருளாகி அருணக்காட் டாதது. அதனுல் யான் மயங்கி, ஆட்கொண்ட நாள்முதல் அடியிணேவிட்டு அகலாத நிழல்போல உடகைவே வாழவேண் டிய நான், மாயேயமாகிற புவன போகங்களில் பொருந்தி உன்கோப் பிரிந்து வருந்தினேன் என்கிருர். தெருள்-தெளிந்த ஞானம்; சிவஞானம். தெருளார் கூட்டம் சிவஞானியர்கூட்டம். விளக்குப்புக இருள் மாய்ந்தாங்கு உன் தெருளார் கூட்டத்தைக் கண்டவுடன் என் மருளார் மனமும் தெருளும்; அதனுல், நின்னே என்றும் பிரியாநிலே கூடும் என்ற நோக்கால் 'வருந்து வேணே வா என்று உன் தெருளார் கூட்டம் காட்டுக' என வேண்டுகின் றவர் எதிர்மறை வாய்பாட்டால் "காட்டாயேல் செத்தேபோவேன் ; செத்தேபோனுல் சிரியாரோ ' என்கிருர். ஆகவே, தெருளார் கூட்டம் காட்டிச் சாவாப் பெருநெறியை யருளுக என்பது அடிகளார் வேண்டுகோள்.

இதுவும் 'புகுந்தாண்டாய்' 'கூட்டம் காட்டு' என்பவற்ருல் இறைவனுடைய அநாதியான சற்காரியமுறைமையுணர்த்துதல் காண்க்.

384 சிரிப்பார் களிப்பார் தேனிப்பார் திரண்டு திரண்டுன் திருவார்த்தை விரிப்பார் கேட்பார் மெச்சுவார் வெவ்வே றிருந்துன் திருநாமம் தரிப்பார் பொன்னம் பலத்தாடு ந் தஃவா என்பார் அவர்முன்னே நரிப்பாய் நாயேன் இருப்பேனே நம்பி யினித்தான் நல்காயே.

9

இ - ள் : அடியார்கள், தேவரீரைக் கலந்துள்ள களிப்பு மிகுதியால் தானே சிரிப்பார்கள்; களிப்பார்கள்; தேனிப்பார் கள்; கூடிக்கூடி உன் புகழமைந்த வார்த்தைகளே விரித்துரைப் பார்கள்; அதனே விரும்பிக் கேட்பார்கள்; வியந்து பாராட்டு வார்கள்; தனித்தனியே இருந்து உன் திருநாமமாகிய திரு வைந்தெழுத்தை மனத்தின்கண் தரிப்பார்கள்; வாய்திறந்து பொன்னம்பலத்தில் ஆடுகின்ற எம் தலேவனே என்பார்கள்; இங்ஙனம் பரவசப்படும் இன்ப அன்புடைய அடியார்களின் முன்னே இகழ்சிக்குரியஞக நாயை ஒத்த அடியேன் இருப் பேனே! நம்பி! இனியாவது அருள்செய் என்றவாறு.

அடியார்கள் பலரும் உன் அருட்குணங்களில் ஆழ்ந்து பரவசமாம்போது அடியேன்மட்டும் இகழ்ச்சிக்குரியகை இருப் பேை? நம்பி! இனியாவது அருள்செய் என்பது கருத்து.

சிரித்தல் - சிவானுபவம் சிந்தையில் தேங்கிநிற்றலின் சீவ போதமாகிய புகழும் இகழுங்கடந்து, மகிழ்ச்சியால் அடியார்கள் தம்முள் தாமே நகுதல்.

களிப்பார் · முன்னர் நகையாக வெளிப்பட்ட களிப்பு, நாற் கரைக்குள் நிறைந்து ததும்பும் வெள்ளம்போல முகத்திற் பொலிய நிற்பார் என்பதாம். ஆகவே சிரிப்பு நகையாகிய செயலும், களிப்பு மனநிறைவாகிய அநுபவமும் என்க. பிறர் மரபொடுபடாத பிறவும் உரைப்ப.

தேனிப்பார் · தேன்போல மனங்கசிவார் என்பதாம். புது மட்கலத்தினுள் நிறைந்த நீர்புறத்தே பொசிதல்போல அன்பு உள்ளத்தில் நிறைய அதனுல் கசிவார் என்பதாம். 'காதலாகிக் கசிந்து' என்ற அநுபவம் காண்க. தியானிப்பார் என்பதன் மரூஉமொழியாகக் கூறுவாருமுளர். இக்கருத்து மீண்டும் உன் திருநாமம் தரிப்பார் என்பதிலும் பெறப்படுதலின் பொருந்து மாறு அறிக.

'வேதமொழியர்' (336) என்றலின் திருவார்த்தை என்றது இறைவன் வாக்காகிய வேதாகமங்களே என்க. வேதாகமவாக் கியங்கள் அவரவர் அனுபவ நிலேக்கு ஏற்ப அறியப்படுவன ஆகலின், அடியார்கள் கூடிக்கூடித் தாம்தாம் கண்ட அநுபவங் களேக் கூறி இன்புறுகின்ருர்கள் என்பார் 'திரண்டு திரண்டு உன் திருவார்த்தை விரிப்பார்' என்ருர். அங்ஙனம் கூடிக்கண்ட தத்துவார்த்தங்களேச் சிரத்தையுடன் கேட்டு இன்புறுவார்கள் என்பதணக் 'கேட்பார்' என்ருர்.

திரு நாமம் என்பது பொதுவகையால் இறைவனுடைய ஆயிரமாகிய நாமங்களேயும் சிறப்புவகையால் திருவைந்தெழுத் தையும் உணர்த்தும்; ஈண்டு ஒவ்வொருவரும் தனித்தனியே இருந்து தரிக்கின்ருர்கள் என்றமையால் திருவைந்தெழுத்தே கொள்ளக்கிடத்தல் காண்க. தரித்தலாவது தன் செவிக்குங் கேட்காது நாவிற்றரித்தலும், சிந்தையிற்றரித்தலுமாம். நாவிற் றரித்தல் வாசிகம்; சிந்தையிற்றரித்தல் மானசிகம் என்க.

இவ்வண்ணம் சிவபோகத்திருப்பவர்கள் வாய் வாளாமை நேர்ந்தபோது 'பொன்னம்பலக் கூத்தா' என்பார்கள் என்பது பொன்னம்பலத்தாடும் த&லவா என்றதன் கருத்தாகக்கொள்க.

நரிப்பு - இகழ்ச்சி. இத்தகைய அனுபூதிமான்களாகிய அடியார்கள் முன்பு இகழத்தக்கவகை நாயேன்மட்டும் இருப் பேஞே என்பதாம். இப்பகுதிக்குப் பழைய உரையும் இவ் வடியார்பெறும் அடிமை இன்பத்திற்கு என் பூசையும் நேசமும் யானும் உனக்கு எங்கே என்று இழிவாய் என்ற பொருளேயே கருதவைத்தமை சிந்திக்க.

சிலர், நாய்போன்ற யான் நரித்தன்மையை உடையேஞக இருப்பேஞே என்று உரைப்பர். அவர்களே இவ்வுரைக்கு விளக்கந்தரும்பொழுது அழுக்குடையார் பிறர் முன்னிஸேயை நிணக்கக் கூசுவதுபோல, அவ்வடியவர் முன்னிஸேயில் கூசி இருத்தற்குரியனல்லேன் என உரைப்பர். இந்த விளக்கத்தில் நரிப்பாய் - கூசி என்று பொருள் கொள்ளப்படுதல் காண்க. கூச்சமும் இகழ்ச்சி அடிப்படையில் எழுதல்கண்டு நரிப்பு என்ற தணத் தொழிற்பெயராகக்கொண்டு இகழ்ச்சியெனப் பொருள் கோடலே சாலச்சிறத்தல் காண்க.

ஆங்கிலமொழிபெயர்ப்பாசிரியர் ஜி. யு. போப் அவர்கள் நரியைப் பாய்கின்ற நாய்போல இருப்பேனே என்ற கருத்துப் படமொழிபெயர்த்ததாகக் கூறுவதுண்டு. வேட்டைக்காலத்து நரியின்மீது பாய்கின்ற நாய்போலப் பேரவா மிக்கு இருப் பேனே என்று கருத்துக்கூறுவாரும் உளர். இவை ஞானைபவ நூலின் போக்கிற்கு ஏலா உரை என்ரெழிக.

நம்பே - நம்பத்தக்கவன். குணபூரணன். 'இனித் தாள் நல்காயே' என்று நன்னூல் சங்கரநமச்சிவாயருரைப் பிரதி மேற்கோட்பாடம். அது பாடமாயின் நம்பி! இனித் திருவடியை நல்கு எனப் பொருள் கொள்க.

இத்திருப்பாடல் அடியார்கள் இரண்டற்றுக் கலந்திருத்தலே யும் அடிகளார் அதணே விரும்புதலேயும் விளக்குதலின் அநாதி யான சற்காரியம் உணர்த்தியது காண்க.

385 நல்கா தொழியான் நமக்கென்றுன் நாமம் பீதற்றி நயனநீர் மல்கா வாழ்த்தா வாய்குழரு வணங்கா மனத்தான் நினேந்துருகிப் பல்கால் உன்னேப் பாவித்துப் பரவிப் பொன்னம் பலமென்றே ஒல்கா நிற்கும் உயிர்க்கிரங்கி அருளா யென்னே யுடையானே.

10

## திருச்சிற்றம்பலம்

இ - ள் : என்னே அநாதியே ஆளாக உடையவனே! ஆண்டவன் அடிமையாகிய நமக்கு அருள் வழங்காதிரான் என்று, உன் திருப்பெயராகிய பேஞ்சாக்கரத்தையே பலகா லும் சொல்லி, கண்களிலிருந்து ஆனந்தக்கண்ணீர் பெருக்கி, வாயால் வாழ்த்தி, உரை தடுமாறி, மெய்யால் வணங்கி, மனத்தால் நின்ந்து நின்ந்து உருகி, பலகாலும் உன் திரு மேனியைத் தியாணித்து, தோத்தரித்து, பொன்னம்பலம் என்று பலகாற்கூறித் தளரும் உயிராகிய எனக்குத் திருவுள் எம் இரங்கியருளுக என்றவாறு.

ஆண்டவன் அடிமையைக் காக்க என்றும் கடமைப்பட்ட வன் ஆதலால், நமக்கு அருள் வழங்காமலிரார் என்று தியா னித்தும், துதித்தும், உரை தடுமாறியும், பலகால் பணிந்தும், பொன்னம்பலம் பொன்னம்பலம் என்று போற்றியும் சோரு கின்ற அடியேற்கு இரங்கியருளத்தான் வேண்டும் என்பது கருத்து.

ஆண்டான் அடிமையின் தொடர்பு அநாதி சற்காரியமாத லின் நமக்கு என்றைக்கேனும் திருவருள் சுரப்பார் என்றிருந் தேன்; பஞ்சாக்கர செபஞ்செய்தேன்; சிவானுபவமுதிர்ந்தது. என்னநுபவம் கண்டேனும் இரங்கவேண்டும் என்றவாரும்.

நமக்கு நல்காதொழியான் என்று தன்மைப்பன்மைப் பெயரால் குறித்த அடிகள் அநுபவம் முதிரத் தன்வசமழிந்து 'உயிர்க்கு இரங்கியருளாய்' எனப் படர்க்கை வாய்பாட்டானும், உமிர் என்ற பொதுமையாலும் குறிப்பித்த சிவாநுபவத்தால் உமிர் தற்போதமிழந்து தான் இறைவன் உடைமை என்பதை உணர்ந்து உய்யும் உயர்ந்தநி‰யுற்றமையை உணர்த்துதல் காண்க.

நல்குதல் · உயிர்களின் பரிபாகமும், தேவையும் தெரிந்து அருள்செய்தல். நல்குவான் என்ளுது நல்காதொழியான் என்றது நல்குதற்கண் உளதாம் உறுதியை உணர்த்திற்று.

நாமம்-பெயர். இறைவற்குரிய நாமங்களுள் பொதுமையி னிற்பன ஆயிரமும் சிறப்புப்பற்றியன சிலவும் உளவாதலே உணர்க. பொதுமையினிற்பன இறைவன் இயற்றிய வீரமும், அருளும்பற்றி உண்டான புகழால் அமைந்தவை. அவை சிவ சகஸ்ரநாமத்துட் காணப்படுவன.

சிறப்பின் நிகழ்வன சிவாய தேவாய, பவாய தேவாய, ருத்ராய தேவாய, மகதே தேவாய, தேவாய தேவாய, ஈசாஞ்ய தேவாய முதலிய நாமங்களாம். இவற்றைச் சிவாகமத்துள் காண்க.

சிறப்பில் சிறப்பான திருநாமம் திருவைந்தெழுத்து. இத‰், ''சிவனெனும் நாமம் தனக்கேயுடைய செம்மேனியெம் மான்'' என்னும் அப்பர்சுவாமிகள் திருமறையால் தெளிக.

நாமம் பிதற்றி என்பதற்குப் பசுபோதம் அழிந்தநிணியில் சிறப்பும், சிறப்பிற் சிறப்பும், பொதுவுமான நாமங்களே அவ ரவர்கள் அருளனுபவநிணிக்கு ஏற்பத் தற்போதங்கெட்டுச் சொல்லி என்பதாம். பிதற்றுதல் - பார்ப்பாரும் கேட்பாரும் பழிப்பார்களே என்ற உணர்வுமின்றி ஓதுகை.

மனத்தின்கண் நிறைந்து ஓளிரும் அன்பு கண்களில் நீர்ப் பெருக்காக வெளிப்படும் என்பதை உலகியலில்வைத்து வள்ளு வர் 'புன்கணீர் பூசல்தரும்' என்று ஓதுவதால் காண்க. ஈண்டும் இறைவனிடம் வைத்த இடையீடில்லா அன்பால் கண் களில் மகிழ்ச்சிக் கண்ணீர் ததும்பியது என்பார் 'நயன நீர் மல்கா' என்ளுர்.

அன்பனுபவம் அகம் நிறைந்து கண்வழியாக வெளிப் பட்டு உரையளவில் வரும்போது அன்புசெய்யப்பட்டாரைக் குறித்து வாழ்த்தச் செய்யும் ஆதலால் 'வாழ்த்தா' என்றும், வாழ்த்தும்போது மனவிரைவு சொல்லினும் மிகுவதாலும் ஆனந்தமிகுதி உரை நரம்புகளே இயங்காது தடைப்படுத்து வதாலும் வாய் குழறுநிலேயை 'வாய்குழரு' என்றும், இங்ஙனம்

## கோயில்மூத்ததிருப்பதிகம்

உரையால் அன்பு மிகுதியை வெளிப்படுத்த இயலாதநிணியில் மெய்யிலைாவது கடமையைச் செய்வோமே என்ற எண்ணம் மேலிட அடியற்ற மரம்போலக் கீழே விழுந்து வணங்கநேரு மாதலின் 'வணங்கா' என்றும், மெய்யும் காரியப்படாத உணர்ச்சி இழந்துபோக மனத்தால் நிணத்தலும் அதலைல் குழைதலும் விணகின்றது என்பார் 'மனத்தால் நிண ந்துருகி' என்றும், மனமும் நிணேந்துருகும்நிஸ் மாறித் தன்மயமாம் நிஸ் கைவந்தது என்பார் 'உன்ணப் பாவித்து' என்றும், அங்ஙனம் பாவிக்கும்பொழுது பாவிணயினின்று வழுவுதல் உண்டாக மீட்டும் மீட்டும் பாவிக்க நேருதலால் 'பல்கால் உன்ணப் பாவித்து' என்றும், இங்ஙனம் மனம் மொழி மெய்களான் பரவினேன் என்பார் 'பரவி' என்றும் கூறிரை.

ஒல்கல் - சோருதல். ஈண்டு வாய் சோருதல். முற்கூறிய மெய்ப்பாடுகளினின்று தன்னுணர்வு மீளுகின்றபோது பொன் னம்பலம் பொன்னம்பலம் என்றே வாய் சோருகின்றேன் என் பார் 'பொன்னம்பலமென்றே ஒல்கா நிற்கும்' என்றருளிஞர்.

என்ணே என்னது உயிர்க்கு எனத் தன்ணப் படர்க்கை போல வைத்து அஃறிணே வாய்பாட்டால் கூறியது என்ண உடையானே என்றமைக்கேற்பச் சீவபோதமாகிய முணப்படங் கியமையாலாம்.

இத்திருப்பாடலில் 'என்ணே உடையானே' என்று அநாதி யான சற்காரியமுண்மையை உணர்த்துதல் காண்க.

## 22. கோயிற்றிருப்பதிகம்

## [அனுபோக இலக்கணம்]

இதுவும், அடிகள் தில்ஃயில் எழுந்தருளியிருக்கின்ற காலத்து, இறைவனருள் வீரைந்து அடியாருடன் கூடிக் களிக்கவும் பேரின்பமடையவும் முடியாமல் இருப்பதைத் திருவுளங்கொண்டு, மந்திரத்தஃயாகிய காரண பஞ்சாக் கரத்தைத் தியானிக்கும் முறையில் நின்று புகழ்ந்து பாடி உருகியும் காலதாமதமாக அதனுல் வருந்தித் தில்ஃக்கு வழியனுப்பிய திருப்பெருந்துறைநாதணே விளித்து விண் ணப்பிப்பதாக அருளிச்செய்தது.

இதில் சிவானுபூதி மியல்பொன்றுமே பொருளாகக் கூறப் பெறுதலின் கோயில்திருப்பதிகம் எனப் பெற்றது. இதன் கருத்து அனுபோக இலக்கணம்; அதாவது சிவானுபூதிக்கு அடையாளம் என்று பழைய குறிப்புக் கூறுகிறது.

சிவானுபூதி பெற்றவர்கள், சிவணே இன்பமாக அன்பாக . குறைவிலா நிறைவாக - கனியாக - ஆன ந்தமாக்கடலாகக் காண்பர்; யாது நீ பெற்றதொன்று என்று இறுமாப்பர்; யான் இதற்கு ஓர் கைம்மாறு இலன் என்று இரங்குவர் என அனுபூதிக்கடையாளம் கூறப்பெறுகின்றது. இதனே,

" செங்கமலத் தாளிணேகள் சேர லொட்டாத் திரிமலங்க ளறுத்தீசன் நேசரொடுஞ் செறிந்திட்டு அங்கவர்தம் திருவேட மாலயங்க ளெல்லாம் அரனெனவே தொழுதிறைஞ்சி யாடிப் பாடி எங்குமியாம் ஒருவர்க்கும் எளியோ மல்லோம் யாவர்க்கும் மேலானேம் என்றிறுமாப் பெய்தித் திங்கள்முடி யாரடியா ரடியோம் என்று திரிந்திடுவர் சிவஞானச் செய்தியுடை யோரே"

என்னும் சிவஞானசித்தி விருத்தத்தானும், பின்வரும் விளக்கங் களானும், திருத்தொண்டர் வரலாற்ருனும் தெளிக.

பழையபுராணம் 'கோயில் திருப்பதிகம் பெருந்துறைத்தேசிகர் மோகம் இயம்பலாகும்' என்னும்.

பழையவுரை ''கோயிற் றிருப்பதிகந் தூஞச தறுக்கும், அனு போகலக்கணம்'' என்னும் அகத்தியச்சூத்திரமேற்கோளேத் தந்து, முற்பதிகத்தில் அடியார் கொத்துடன் கூட்டுவதே முத்தியென அருளி, மனம் மகிழ்ந்து, இப்பதிகத்தில் ஐந்து மலமும் அருளாய் நின்ற முறைமையால் உடலும் உன் கோயிலான அநாதியின்பமே கரணமெனவும், எல்லாச் செயலும் சிவன்டுசயலெனவும், சிவன் குறைவீலா நிறைவு குணக்கடல் என்று அன்பான இன்பப்பெருக் கத்தை அளவளாவி அருளிய சிவஞான ஊதியம் இப்பதிகம் என்ற அனுபூதி உரைக்கின்றது.

புதிய உரைகாரர், அடிகள் திருப்பெருந்துறையானே அழைத்து முறையிடும் பத்துப் பாடல்களேக்கொண்டது என்றும், மூத்த திருப் பதிகத்தான் பொன்னம்பலக்கூத்தனே விளித்து விண்ணப்பிக்கவும் அவன் அருளாமையால் தில்லேக்கு வாவெனப் பணித்த திருப் பெருந்துறையானே விளித்து விண்ணப்பிக்கின்ருர் என்றும், கோயிலென்பது திருப்பெருந்துறையையும், மூத்த கோயிலென்பது தில்லேயையும் குறிப்பதாம் என்றும் உரைப்பர்.

கோயில் என்பது அடைமொழியின்றித் தில்ஃயை உணர்த்து தலே திருமுறைமரபு என்பதை முதன் மூன்று திருமுறைகளும், சைவநன்மரபும் தெற்றென விளக்கும். அன்றியும், மூத்த கோயில் என்ற வழக்கும் யாண்டுமில்லாமையும் இதற்குத் தனித்துணேயாம். திருவாலங்காட்டு மூத்த திருப்பதிகத்தும், மூத்த என்பது பதிக அடையானதேயன்றித் திருவாலங்காடு என்னும் தலத்தை விசேடி யாமையும் அறிக. ஆகவே, இப்பதிகம் தில்ஃயிலிருந்து திருப் பெருந்துறையரணே விளித்துச் செய்யப்பெற்றதே தெளிவாதல் காண்க.

386 மாறிநின் றென்னே மயக்கிடும் வஞ்சப் புலனே ந்தின் வழியடைத் தமுதே ஊறிநின் றென்னுள் எழுபரஞ் சோதி யுள்ளவா காணவந் தருளாய் தேறவீன் தெளிவே சிவபெரு மானே திருப்பெருந் துறையுறை சிவனே ஈறிலாப் பதங்க னியாவையுங் கடந்த இன்பமே யென்னுடை யன்பே.

1

இ-ள்: தேனின் தெளிவானவனே! சிவபெருமானே! திருப்பெருந்துறையில் எழுந்தருளிய சிவனே! அழிவற்ற பதவிகள் யாவற்றையும் கடந்து விளங்கும் இன்பவடிவான வனே! என்னுடைய அன்பே! என்னுடன் மாறுபட்டு நின்று மயக்கத்தை விளேவிக்கும் வஞ்சனே பொருந்திய ஐம்புலங் களின் வழிகளேத் தடுத்து, என்னுள் அமுதமாய்ச் சுரந்து நின்று, விளங்குகின்ற மேலான ஒளியே! உள்ளப்டி காணும் வண்ணம் எழுந்தருள்வாயாக என்றவாறு.

இறைவன் தமக்கு எவ்வெவ்வகையில் அனுபவிக்க எளிமை யாஞர் என்றும், அங்ஙனம் எளிமையான பெருமான் பதங்கள் யாவற்றையும் கடந்த ஒளியாக அருமையாகவும் உள்ளவர் என்றும் விண்ணப்பித்து விளித்து, யான் உள்ளபடிக் காணத் திருவுள்ளமிரங்கி நீ எழுந்தருள் வேண்டுகிருர்.

தேறல் · தேன். தேன் புழு, மகரந்தம் முதலியவற்ரேடு கலந்திருப்பது. அதன் தெளிவு அக்குற்றங்களின்றித் தனித்த நிலே. இறைவன் அங்ஙனம் குற்றங்கள் சிறிதுமின்றி இனிமை பயந்து உயிர்க்கு உறுதி வினேவிப்பன் ஆதலின் தேறலின் தெளிவாகக் காண்கின்ருர். தேன், நாப்பொறியின் வாயிலாக இன்பம் பயப்பது. அதுவாகக்கண்ட அநுபவம் முதல்நிலே.

தேறவின் தெளிவாய் நுகர்ச்சிக்குரிய பொருளாக விளங்கு பவர் சிவபரம்பொருளே; எமக்கு எளிதில் கிடைத்தருளும் வண்ணம் திருப்பெருந்துறையை இடமாகக்கொண்டு விளங்கு வது என்பது அடுத்தடுத்து உணர்த்தப்பெறுகின்றன.

ஈறிலாப் பதங்கள் • என்றும் அழிவேயில்லாத ஸ்ரீகண்ட ருத்ரபதம், அனந்தேசுரபதம், சதாசிவபதம், பரசிவபதம் ஆகிய நான்கு பதங்களும். சிவம் இந்த நான்கு பதங்களேயும் கடந்த இன்பப் பொருளாக நுகர்ச்சிக்கண் விளங்குவதை 'ஈறிலாப் பதங்கள் யாவையுங்கடந்த இன்பமே' என்ற பகுதியால் குறிப் பித்தருளுகின்ருர்.

இன்பம் விளேவது அன்புசெய்யும் இடத்தில். அவ்வன்பே சிவமாதலின் 'என்னுடை அன்பே' என்ளுர். இவ்வண்ணம் தேளுய் அரிய இன்பமாய் அன்பாய்விளங்கும் சிவின் விளித்து, தமக்கே உரிய சிறப்புக் காட்சியை வழங்கியருளவேண்டுவதே முதற்பகுதி.

இன்பம்போலக் காட்டித் துன்பம் செய்வதே புலன்களின் இயல்பு ஆதலின் 'வஞ்சப்புலன்' என்ருர். வஞ்சம் - வஞ்சணே. வஞ்சம் பிரபஞ்சம் என்பதன் திரிபாகக்கொண்டு பிரபஞ்ச வாசணேயையே பற்றிநிறிகின்ற புலன் எனலுமாம். புலன் -சுவை ஓளி ஊறு ஓசை நாற்றமாகிய விஷயங்கள். அவை வருகின்ற வழி - கண் காது மூக்கு நாக்கு உடலாகிற நெறிகள். அவற்றை அடைத்தலாவது மனம் பொறிவழியாகப் புலன்களிற் சென்று பற்ருதவண்ணம் தடுத்து, அகமார்க்கமாகவே திருப்பு

2

ஆனந்தப் பொருளாகிய சிவத்தினிடமே நிற்கச் செய்தல். அப்படி நிலேக்கச் செய்தபோது உச்சந்தலே முதல் உள்ளங் கால் வரை அமுதம் பெருகியதுபோல இன்பநிலே எய்துமாத லின் 'என்னுள் அமுதே ஊறிநின்று' என்ற அனுபவமருளப் பெற்றது. அமுதம் ஊறி, ஆனந்தம் வெளிப்பட்டபோது இருந்தநிலேயில் எல்லாம் ஒருசேரப் புலனும். அங்ஙனம் புலப் படுத்தும் உபகாரம் சிவச்சோதியால் விளேவதாம். அச்சோதி எல்லாச் சோதியினும் மேலானது என்பார் 'என்னுள் எழுபரஞ் சோதி' என்ருர்.

உள்ளவா காணப்படுதல் - பொறிபுலன்களாற் காணப் பெறும் சுட்டறிவுபோலாது, சிவஞானம் ஒன்ருனே அறியப் பெறும் ஆனந்தமயமாகக் காணப்படுதல். சிலர் கனவிற்காணப் படுகிற நீ நனவிலும் காணப்படுதல்வேண்டும் என உரைப்பர். கனவும் நனவும் துரியங்கடந்த சிவானுபவிகட்குக் கீழ்நிலேக ளாதலின் சிவஞானியாகிய அடிகள் அதனே விரும்பார் என்க. அன்றியும் அக்கருத்து அநுபோக இலக்கணமாகாமையும் தெளிக.

தேன் இன்பம் அன்பு முதலியவாகத் திருப்பெருந்துறைச் சிவபெருமான் அநுபவத்திற்கு இலக்காத‰ விளக்கி, மேலும் சுவானுபவமாகிய ஆனந்தத்திலழுந்தியிருக்கும் சிவபோகத்தை விரும்புதலின் இத்திருப்பாடல் அநுபோகவிலக்கணம் அறி வித்தவாரும்.

387 அன்பினு லடியேன் ஆவியோ டாக்கை ஆன ந்த மாய்க்கிந் துருக என்பர மல்லா இன்னருள் தந்தாய் யானி தற் கிலிஞர்கைம் மாறு முன்புமாய்ப் பின்பு முழுதுமாய்ப் பரந்த முத்தனே முடிவிலா முதலே தென்பெருந் துறையாய் சிவபெரு மானே சிருடைச் சிவபுரத் தரைசே.

இ-ள்: எல்லாவற்றிற்கும் முன்னுமாய், பின்னுமாய், முழுதுமாய் வியாபித்து விளங்கும் முத்தனே! அழிவற்ற முதற்பொருளே! அழகிய திருப்பெருந்துறையில் எழுந்தருளி யிருப்பவனே! சிவபெருமானே! மிக்க புகழையுடைய சிவ புரத்திற்கு அரசனே! தேவரீர்மீது செலுத்திய அன்பினல் அடியேனுடைய உயிரும் உடலும் ஆனந்தமாய்க் கசிந்து உரு கும்படி என்னளவில் அமையாத இனியபேரருளேப் புரிந்தாய்; இந்தப் பேருபகாரத்திற்கு அடியேன் செய்யும கைம்மாறு ஒன்றிலேன் என்றவாறு.

காலாதீத முத்தணைய முதல்வா! உன்மீது அன்புசெலுத்தி னேன்: அதணைல் அடியேனுடைய உயிர்மட்டுமல்ல, உடலும் இன்பவடிவாயிற்று! என்ன சொல்வேன்! என் நிலேக்கு மீறிய அருணப் புரிந்தாய்! இதற்கு நான் என்ன பிரதியுபகாரம் செய்வேன் என்பது கருத்து.

முத்தன் - முக்தன் என்பதன் வடமொழி. விடுபட்டவன் என்பது பொருள். காலம் என்ற தத்துவம் தோன்று தற்கு முன்பும், காலம் தத்தம்காரண த்துள் ஓடுங்கிநின்றதன்பின்பும், இடைப்பட்ட நிகழ்காலத்தும் விளங்குபவன். வியாபகமூர்த்தி இறைவன் ஒருவனே என்பார் 'முன்புமாய்ப்பின்பு முழுதுமாய்ப் பரந்த முத்தனே' என விளித்தார். இங்ஙனம் முதற்கண் விளிப் பதன் பயன் தனக்குச்செய்த உதவியை வியத்தற்கு என்க.

வியாபித்து நிற்றல் இடமுழுதும் வியாபித்தலும், கால முழுதும் வியாபித்தலும் என இருவகையுண்டு. மணிமின்கண் ஒளி என்பது இடமுழுதும் வியாபித்தல். கடவுள் என்றும் உள்ளார் என்பது காலமுழுதும் வியாபித்தல். ஈண்டு 'முன்பு மாய்...முத்தனே' என்றது காலமுழுதும் வியாபித்தும் கடந்தும் நிற்குநிலே.

முடிவு - இறுதியான எல்ஃ. முதல் - தோற்றத்திற்கு அடி யானது. முதலிருப்பின் முடிவும் உண்டு. இறைவன் முடிவற்ற முதலாக உள்ளவன் என்பதாம்.

தென் - அழகு. தெற்கு என்னும் திசைப்பெயரின் விகாரமும் ஆம். சீர் - புகழ். சீருடைச் சிவபுரம் என்றது சிவபுரமாகிய சீகைலாயத்திற்கு நிணேபேற்றம், ஞானமும், ஓளியும், இன்பும் இயற்கையே அமைந்தமையின் என்க.

அன்பு · உமிர்க்குணம். அன்புடைய உமிர் இன்புறுதலும், அதனுற் கசிதலும், உருகுதலும் இயற்கை. ஆக்கை உருகிற்று எனல் பொருந்துமாறு என்ணே எனின், உமிர்க்கசிவை உமிர் உடலேடிடு கூடிய காலத்தன்றிப் பேறரால் அறியவொண்ணுமை மின் உயிரோடு கூடிய உடல் இன்பத்தைத் துய்த்துக் கசிந்து உருக என்றவாரும்.

உயிர் இத்துணேயின்பம் ஏற்குந்தரத்தது என்று பரிபாகம் அறிந்து அருள்வதே இறையியல்பாயினும், நீ அடியேன்பிது வைத்த அளவில் கருணேயால் பேரருள் புரிந்தண் என்று வியப்பார் 'என்பரம் அல்லா இன்னருள் தந்தாய்' என்ருர்.

பெருங்கருணேயும் பேராற்றலுமுடைய இறைவன் செய்யுங் கருணேக்குச் சிற்றறிவும் சிறுதொழிலுமுடையவர்கள் செய்யும் பிரதியுபகாரம் ஒன்றுமில்‰; நன்றியறித‰த்தவிர என்பார் 'யான் இதற்கு ஓர் கைம்மாறு இலன்' என்ருர்.

இப்பாடற்கண் பழையவுரை, 'முன்புமாய்' என்பதற்கு யாவர்க்குமுன் அநாதியான பதிமுது நிஃயே எனவும், 'பின்பு மாய்' என்பதற்கு யாவர்க்குங்கீழ் என்ண ஆள்வோனே எனவும் 'பரந்தமுத்தனே' என்பதற்குச் சர்வவியாபக பரமுத்த சிவனே எனவும், 'முடிவிலா முதலே' என்பதற்குக் காலாதீ தக்கடவுளே எனவும் உரைக்கும்.

இவ்வண்ணம் ஆனந்தமாதலும், கசிதலும், உருகுதலும் அதனுற் செயலறுதலுமாதியாய அநுபவ இயல்புகளே அறிவித் தலின் இத்திருப்பாடல் அநுபோக இலக்கணமாதல் காண்க.

388 அரைசனே யன்பர்க் கடியனே துடைய அப்பனே யாவியோ டாக்கை புரைபுரை கனியப் புகுந்து நின் றுருக்கிப் பெரய்யிருள் கடி ந்தமெய்ச் சுடரே திரைபொரா மன்னும் அமுதத்தெண் கடலே திருப்பெருந் துறையுறை சிவனே உரையுணர் விறந்து நின் நுணர்வதோர் உணர்வே யானுன்னே யுரைக்குமா றுணர்த்தே.

இ ் ள் : அன்பர்கட்கு அரசனே ! அடிமையாகிய என் னுடைய தந்தையே! உயிரோடு கூடிய உடல் மயிர்க்கால்க டோறும் நெகிழ, என் உயிருள் புகுந்து அதுவே தமக்கு ஆலயமாக நிலேத்துநின்று என்னே யுருகச்செய்து, பொய்யான அறியாமையிருள் அகற்றிய உண்மையே வடிவான சோதியே! அலே மோதாமல் நிலேபெற்ற அமுதமாகிய தெளிந்த கடலே! திருப்பெருந்துறையுறை கிவபெருமாகன ! அடியேனுடைய உரையையும், உரையைத் தோற்றுவிக்கும் உணர்வையும் கடந்து விளங்குகின்றதாகிய "ஒப்பற்ற ஞாணமே! அடியேன் உன்னேப் புகழ்ந்து உரைக்கும்வண்ணம் உணர்த்துவாயாக என்றவாறு.

அடியேனுடைய வாக்கு மளுதீதமான ஒளியே ! அலேயில் லாத அமுதக்கடலே ! அஞ்ஞானத்தையகற்றிய ஞான ஒளியே! அன்பர்க்கரசே! அடியேனுக்குத் தந்தையே! யான் உன்ணப் புகழ்ந்துரைக்குமாறு அறியேன்; அதணே உணர்த்தியருள்க என்பது கருத்து.

குடிகளுக்கு அரசன் உற்றகாலத்துதவுவதுபோல அன்பர் களுக்கு ஆவன அறிந்து உதவலின் 'அன்பர்க்கரசே' என்ருர்.

அடியேன் அறியாமையால் சிறுபிழை பல செய்வேளுமினும் தந்தைபோலப் பொறுத்து, வளாறுகொண்டு ஒறுத்துத் திருத்தி இன்பமுதவவேண்டும் என்பார் 'அடியனேனுடைய அப்பனே' என்ருர்

புரை - பொள்ளல். புரை புரை - பொள்ளல் தோறும். உடம்பின்கண் உள்ள புரை - மமிர்க்கால்தோறும் வேர்வை வெளிப்படும் பொள்ளல். இறைவனுடைய மேலான உதவி களேச் சிந்தித்துக் கனிய வல்லது உயிரும் அன்று, உடலும் அன்று. உயிர் சித்தாமீனும் கருவியின்றிக் கனியாது. உடல் சடமாதலின் இறையுதவியை எண்ணுந்தகுதியதன்று. ஆகவே, உயிரோடு கூடிய உடலே கனியவல்லது என்பார் 'ஆவியோ டாக்கை புரைபுரை கனிய' என்ருர். உடலினும் உயிருக்கே உணரும்சிறப்பு உண்மையின் ஓடு உயர்பின் வழிப்புணர்த்துக் கூறினர். புரை புரை கனிய - உள்துணேதோறும் கனிய என்று உரைப்பினுமாம்.

புகுந்து என்றதற்கேற்ப உமிருள் உயிருக்கு உயிராகப் புகுந்து எனச் சிலசொல் வருவித்து உரைக்க. நின்று - அவ் வுமிரே சிவமாகிய தமக்கு நில்யான உறையுளாக நிலேபெற்று நின்றென்க. உருக்கி - நெஞ்சிண் நீராக உருக்கி . இவ்வண் ணம் இறைவன் உயிருக்கு உயிராகக் கலக்க மனம் உருகும். உருக அறியாமை நீங்கும். ஆன்மாவை மறைத்து நிற்கும் மல மறைப்பு அகலும் ஆகனின் 'பொய்யிருள் கடிந்த மெய்ச்சுடரே' என்றருளிஞர். இருள் சுடர்புகக் கழிவதானும், பொய்யானதும் நிலையற்றதுமான இன்பத்திற் செலுத்து தலானும் அதனேப் நிலையற்றதுமான இன்பத்திற் செலுத்து தலானும் அதனேப் பொய் இருள் என்றுர். கடிந்த திரும்பவாராமலேயே அகற்றிய. விளக்குப் புக இருள் மாய்வதுபோலன்றி, ஞானம் நிலேபேற அஞ்ஞானம் நிலேயாகவே நீங்கப்பெறுதல்.

கடல் என்றும் அ‰ ஓயாதது. சிவபோகத்,நில் அமைதியே . அன்றி அஃயின்ருதலின் இறைவணே அஃேமோதாத அமுதக் கடலாக உருவகித்தார். உரையுணர்வு: உம்மைத்தொகை. உரை - வாக்கு. உணர்வு - உணருந்தன்மைத்தாகிய மனம். ஆகவே, இரண்டையும் கடந்த என்பதாம். ''உரை மனங் கடந்துநின்ற ஒருவன்'' என்னும் திருமுறைவழக்கும் தெளிக. உரையுணர்வு என்பதணே ஒருசொல்லாகக்கொண்டு, ஆகமப் பிரமாணத்தால் விளேயும் அறிவு என்லுமாம். அது பாசஞான மாதலின் அதணேயுங்கடந்து நிற்பதே இறையியல்பு என்க. திருவடிஞானத்தால் சிவன்றணத்தரிசிக்கலாம் ஆதலின் உரை யுணர்விறந்து நின்று உணர்வதோர் உணர்வாகக் கூறிஞர். உணர்வு · அநாதி சுத்த சித்து என்க. உணர்த்திலைன்றி உணராவுளங்களாதலின் நீ உணர்த்திலைன்றி யானே அறிந் துரைக்கும் ஆற்றல் சிறிதும் இலேன் ஆகவே 'உணருமாறு உணரே' என வேண்டிக்கொண்டதாம்

அன்பர்க்கும் அடியனேனுக்கும் உடைய அப்பனே என்று கூட்டி அன்புடைய அடியார்கட்கும், அன்றியும் அடியேனுக்கும் உடைய தகப்பனே என்றுரைக்கும் பழையவுரை. அன்பர்க்கு அடியனேனுடைய என ஒரு தொடராக்கி அன்பர்கட்கு அடியே குகிய என்னுடைய எனலுமாம்.

மற்றும் இதற்கு அடியனேணப் பொருளாகவுடைய அப் பனே! என்றும், புரை இலேசு எனப்பொருள்கொண்டு உடம்பு இலேசுபட்டுக் கட்டுவிட்டு எனவும், பொய்மிருள் என்பதணே உம் மைத் தொகையாகக்கொண்டு பொய்யாகிய உடற்கட்டினேயும் இருளாகிய அழுக்கிணயும் நீக்கிய என்றும், உரை உணர்வு இறந்து என்பதற்குச் சொல்லயும் சொல்லாற் சுட்டப்பட்டுண ரும் உணர்விணயும் கடந்து எனவும், யான் உன்ண உரைக்கு மாறு என்பதற்கு யான் உன்ண இத்திருமேனிகொண்டு என் முன்னே வந்தருள்க என்று சொல்லும்வண்ணம் என்றும் உரை காண்பர் புத்துரைகாரர். இதனுள் மரபுவழிவாராத புதுமைப் பொருள் இனிமையூட்டுவதாயினும், சிவாகமநூலோடு முரணு தல்காண்க. திருமுறையாட்சிகட்கு மாற்றமுண்மையும் உணர்க.

அஃஃமோதா அமுதக்கடல், உரை மனம்கடந்து நிற்கும் உணர்வு எனக் கடலும் கடவுட்காட்சியும், ஆவியோடாக்கை புரைபுரை கனிதல், பொய்யிருள்கடிதல் முதலாகிய அநுபவமும் தோன்ற விண்ணப்பித்தலின் இத்திருப்பாடல் அநுபோக இலக்கணமறிவிப்பதாதல் காண்க.

389 உணர்ந்தமா முனிவர் உம்பரோ டொழிந்தார் உணர்வுக்குந் தெரிவரும் பொருளே இணங்கிலி யெல்லா வுயிர்கட்கும் உயிரே எணேப்பிறப் பறுக்குமெம் மருந்தே திணிந்ததோர் இருளில் தெளிந்த தூ வெளியே திருப்பெருந் துறையுறை சிவனே குணங்கடாம் இல்லா இன்பமே யுன்னேக் குறுகினேற் கினியென்ன குறையே.

4

இ-ள்: இறைவனியல்பையுணர்ந்த பெரிய முனிவர்கள் தேவர்கள் ஏனேயோர் இவர்களுடைய உணர்வுக்கும் உணர முடியாத பொருளே! ஒப்பில்லாதவனே! எல்லாவுயிர்கட்கும் உயிராக உள்ளவனே! என் பிறப்பை நீக்கி ஆட்கொள்ளும் எமது மருந்தே! மிகச்செறிவான இருளில் தெளிந்து காணப் பெறும் தூய்மையான சிதாகாசமே! திருப்பெருந்துறையுறை சிவனே! குணங்களில்லாத இன்பமே! உன்னேயடைந்த எனக்கு இனி என்ன குறை? என்றவாறு.

அரியவற்றுள் அரிதாய், எளியவற்றுள் எளிதாய் உள்ள இன்பமயமான உன்னேயடைந்த எனக்கு என்னகுறை உளது; ஒருகுறையும் இன்று என்பது கருத்து.

உணர் ந்த மாமுனிவர் - தவத்தானும், திருவருட்சார்பானும் இறையியல்பையுணர் ந்த பெரியமுனிவர்கள். அவர்களுணர்வு -சிவஞானம். அதனுைம் அறியப்படாத அருமையானபொருள் சிவம் என்றது. உணர் ந்த அவர்கள் உணர்வு காண்பானும் காட்சியும் காணப்படுபொருளுமாகிய வேற்றுமையற்று அது அதுவாகவே தோய் ந்து நிற்றலின் 'தெரிவரும் பொருளே' என்றுர்.

திருக்கோவையாரில் வரும் 'உணர் ந்தார்க்கு உணர்வரி யோன்' என்றதையும், அதற்குப் பேராசிரியர் ஒருமுறையுணர் ந் தார்க்கு உணர்தற்கே துவாகிய கருவிகரணங்கள் மடங்கு தலின் உணர் ந்தார்க்கு உணர்வரியோன் என்ருர் என்ற விளக்கத்தை யும், முத்தி நிச்சயப் பேருரையில், இறைவன் கருவிகரணங்க கோக்கொண்டு அறியப்படாதவகைவே சிவஞானத்தான் உணர் வார்க்கு உணர்ச்சிமிகத் தன்வசமாய் போதம் கெடுதலின் இங் ஙனம் கூறினர் என்ற விளக்கமும் ஈண்டுச் சிந்தித்தற்குரியன.

உணர்ந்த மாமுனிவர் என்பதற்குச் சர்வக‰களேயும் ஓதி உணர்ந்த முனிவர் என்பாரும், நிஃயாமையை உணர்ந்து பெருமை வாய்ந்த முனிவர்கள் என்பாரும் ஆகப் பலருளர். `அத்தகைய முனிவர்களால் உணரப்படாமை இயல்பாதலின் அவர்களே விதந்தோதவேண்டிய இன்றியமையாமை ஓர்க. உம்பர் - கன்மபூமியிற்செய்த பசுபுண்ணிய விசேடத்தால் மால்முதலிய பிறவிகளிற்ளேன்றிப் பதவியிலிருப்போர். ஒழிந் தோர் - ஏணேய தேவர்களும், மனிதர்களும், இவர்கள் மும்மல முடைய சகலான்மாக்கள் ஆதலின் இவர்களுடைய சுட்டறிவரல் இறைவன் அறிதற்கரியன் என்க.

இணங்குதல் · வண்ணம் வடிவு அளவு சுவை இவற்குஸ் ஒன்றையொன்று ஒத்திருத்தல், எவ்வாற்குனும் ஓத்தபொருள் ஒன்றும் இல்ஃயாதலின் இறைவணே 'இணங்கிலி' என்றதாம். இலி - இல்லாதவன்.

எல்லா உயீர்கட்கும் உயீரே என்றது, புல்முதல் தேவரீருன எல்லாவுமீர்களிடத்தும் அவரவர் பரிபாக நிலேக்கு ஏற்ப உயீ ருக்குமிராகக் கலந்து ஆட்கொண்டருளும் கருணேத்திறம் கரு தியவாரும்.

இறைவின் மருந்தாக உருவகித்தலின் பிறப்பு நோயாகக் கொள்ளக்கிடத்தல் காண்க. ஆகவே பிறவியாகிய நோயை நீக்கும் மருந்துபோல்பவனே என்பதாம். எணப்பிறப்பு என் பதணே வேற்றுமை மயக்கமாகக்கொண்டு எனது பிறப்பை எனப் பொருள்கொள்க. மீட்டும் எம்மருந்தே என்றது. மருந்து அணவர்க்கும் ஒரே வகையரன நன்மைபயக்கும் என்று கருத இயலாதது; அவரவர் வாத பித்த சிலேட்டும் நிலேக்கும், உடல் உணவு சூழல் இவற்றின் நிலேக்கும் ஏற்ப நன்மை பயப்பது. அதுபோலப் பெருமானும் பரிபாகநிலேக்கு ஏற்ப அருள்செய் தலின் எமக்குத் தகுந்த மருந்தே என்பார் 'எம் மருந்தே' என்றுர்.

திணிந்தது ஓர் இருள் - செறிந்த ஒப்பற்ற இருள். கும் மிருட்டு பொருள் புலப்படாத வண்ணம் செய்வதுபோல ஆணவம் உயிரின் அறிவை மறைத்து அறியாமையை விளேப் பதாலும், ஒன்றதாய் அநேக சத்தி உடையதாமிருத்தலாலும் இருள் என உருவகிக்கப்பட்டது.

மகாகேவல நிலேயில் ஆணவ இருளில் அழுந்தி யான் செயலற்றுக் கிடந்தபொழுது அறிவைத்தரத் திருவுள்ளங் கொண்டு வெளிப்பட்ட, இயல்பாகவே தெளிந்த சிதாகாசமே என்பதாம். ஆன்மாக்கள் மகாகேவல நிலேயிற் கிடக்கின்ற போது ஆன்ம அறிவைக் காரியப்படுத்தச் சிதாகாச வடிவாகச் சிணம் எழுந்தருளி உபகரிப்பதை உணர்த்தும்பகுதி 'திணிந்த தோர் இருவில் தெளிந்த தூவெளியே' என்பது. பின்னுரைகாரர் ஒருவர், செறிந்த ஓப்பற்ற அறியாமை யாகிய இருளிலே தெளிவடைந்த வழியாக முன்னர்ச்செல் வோனே என உரைதந்து, வெளி - வழி, தூ - பற்றுக்கோடு எனக்குறிப்பும் தருவர்.

'இருட்கும் ஒளிக்கும் இடமொன்றே' என்னும் நுணுக் கத்தை அடிகளார் விரித்துணர்த்துகின்ருர் என்ற மரபினின்றும் புத்துரைகாணும் முயற்சியே இதன் அடிப்படையென ஒழிக.

உணர்ந்தார்க்கும் உணராதார்க்கும் அரிய பொருளாம் அருமையையும், எல்லாவுமிர்கட்கும் உமிராய் இருக்கும் பெரு மையையும், இருளிற்றெளிந்த வெளியாய்த் திருப்பெருந்துறை மில் எழுந்தருளி இருப்பதால் ஆம் எளிமையையும் முறையே உணர்த்தும் அநுபோகம் காண்க.

390 குறைவிலா நிறைவே கோதிலா அமுதே ஈறிலாக் கொழுஞ்சுடர்க் குன்றே மறையுமாய் மறையின் பொருளுமாய் வந்தென் மனத்திடை மன்னிய மன்னே சிறைபெரு நீர்போற் சிந்தைவாய்ப் பாயுந் திருப்பெருந் துறையுறை சிவனே இறைவனே நீயென் னுடகிடங் கொண்டாம், இனியுன்ணே யென்னிரக் கேனே.

5

இடன்: என்றும்- எங்கும் நிறைந்த பொருளே! குற்ற மற்ற அமுதமே! இறுதியில்லாத வளமான ஒளிமலேயே! வேதங்களுமாகி, வேதத்தில் விளம்பப்பெறும் பொருளுமாகி, எழுந்தருளிவந்து அடியேனுடைய மனத்தில் எழுந்தருளிய அரசே! அணேயற்ற வெள்ளம்போல என்மனப்புலத்தில் வந்து பாய்கின்ற திருப்பெருந்துறையில் எழுந்தருளியுள்ள சிவனே! இறைவனே! நீ அடியேனுடைய தேகத்தைத் திருக்கோயி லாகக்கொண்டு எழுந்தருளினுய்; ஆகவே, இனி யான் உன்னே என்ன யாசிப்பேன் என்றவாறு.

எல்லாம் நிறைந்த தேவரீர் என்னுடஃயே என்றும்வசிக்கு மில்லமாகக் கொண்டதால் யான் குறையிரக்க வேண்டுவது ஓன்றுமின்று; எல்லாம் தேவரீர் திருவுள்ளம் அறியும் என்ற வாகும்.

நிறைவில், குடம் நிறைந்தாற்போலக் குறைவாக இருந்து நிறைந்ததும், சூரியன் ஒளிநிறைந்தான் என்புழிப்போல இயற் கையே நிறைதலும் என இருவகையுண்டு. இறைவன் என்றும் எங்கும் குறைவே இல்லாத இயல்பாகவே பூரணமானவன் ஆதலால் குறைவிலா நிறைவே என விளிக்கின்ருர். கந்தர்கலி வெண்பாவிலும் 'எஞ்சாத பூரணம்' என்றதும் இப்பொருட்டு.

கோது - குற்றம். நஞ்சொடு பிறத்தலும், உண்டார்க்கு உண்மைஞானம் உண்டாகாவண்ணம் தடைசெய்தலும்போக புத்தியைமிகுவித்தலுமாகிய குற்றங்கள். அவையில்லாத அழுது போல்வான் சிவன் என்பார், 'கோதிலா அமுதே' என்ருர் எனக்கொள்க.

கடர்க்குன்று - ஓளிமயமான அக்கினிம‰ கொழுஞ்சுடர் -புயல்முதலானவற்றிற்கும் அழியாத வளமிக்க சுடர். ஈறிலாக் கொழுஞ்சுடர்க் குன்று - அழிவேயில்லாத வளமான மாயேய மல்லாத தீம‰யாக இறைவணக் குறித்தார் என்பது.

மக்களுக்கு ஒழுக்கத்தையும், இறையுணர்ச்சியையும், புண்ணிய பாவக் கொள்கைகளேயும், வீடு சுவர்க்கம் முதலான இன்ப நிலேகளேயும் விளக்கிக் கூறுவதும், அவற்றிற்கான தெறிகளே விதிப்பதும் வேதம். வேதம் ஞானவடிவம். அதுவே இறைவகைக் கூறப்படுகின்றது.

மறையின் பொருள் · வேதம் விளக்கும் பொருள். மறைக் கும் அதன்பொருளுக்கும் உள்ள சம்பந்தம் சொல்லுக்கும் பொருளுக்கும் உள்ள சம்பந்தம். அது நித்தியமானது. இறை வனும் சொல்லும் பொருளும் போல விளங்கி உயிர்களுக்கு உணர்வை நல்கு தலின் 'மறையின்பொருளுமாய்' என்ருர். மன்-அரசன்.

சிறை-கரை. அணேயுமாம். சிறைபெருநீர் எங்கெல்லாம் பள்ளம் உண்டோ அங்கெல்லாம் விரைந்து பாயும். அது போலத் திருப்பெருந்துறையுறை சிவபெருமான் அன்பு தோன்றுமிடங்களிலெல்லாம் பாய்ந்து தண்ணளி செய்கின்ற மையைக் குறித்தார். சிந்தை வயலாகக்கொள்க, சிவபோகம் விணேதற்கு இடம் அதுவாதலின். சிறைபொரு எனப்பாடங் கொண்டு சிறைப்பட்டிருக்க விரும்பாத நீர் என்பாரும் உளர்.

இறைவன் - எல்லாவுமிர்களிலும் தங்குத‰யுடையவன். ஊனுடம்பு ஆலயமாதலின் 'உடலிடங்கொண்டாய்' என்ருர். 'காயமே கோயிலாக' என்பது அப்பர் வாக்கு. வீட்டின் பரா மரிப்புமுழுதும் உடையவன் கடமையாக முடிதல்போல, உட லுறும் இன்பத்துன்பங்கள் அணத்தும் உனக்கே உரியவாமின; ஆதலால் எனக்கு ஒரு குறையுமில்‰; இரக்கப்படுவாஞகிய நீ என்னில் வேருக இருந்தாலன்ரே எனக்கு இதுவேண்டும் இது வேண்டாம் என்று தெரிவிக்கவேண்டும்; நீயே என்னுடலிடங் கொண்ட பிறகு யான் இரக்கவேண்டுவது ஒன்றும் இன்று என்றவாறு.

் மனத்திடை மன்னியமன் ' 'உடலிடங்கொண்டாய்' என்ப வற்ருல் சிவானுபவம் குறிக்கப்பெறுதலின் அநுபோக இலக் கணம் அறிவித்தவாறு.

391 இரத்திரத் துருக என்மனத் துள்ளே எழுகின்ற சோதியே மிமையோர் சிரந்தனிற் பொலியும் கமலச்சே வடியாய் திருப்பெருத் துறையுறை சிவனே நிரத்தவா காய நீர்நிலந் தீகால் ஆயவை அல்ஃயா யாங்கே கரத்ததோ ருருவே களித்தனன் உன்னேக் கண்ணுறக் கண்டுகொண் டின்றே.

Ð

இ - ள்: பலகாலும் இரந்து உருக என் மனத்துள்ளே தோன்றுகின்ற ஒளிப்பிழம்பே! தேவர்கள் சிரத்தின்மீத் விளங்குகின்ற திருவடித்தாமரையை உடையவனே! திருப் பெருந்துறையுறை சிவனே! எங்கும் பரஷியுள்ள விண்ணும், தீர், நிலம். தீ, காற்றும் ஆகிய ஐம்பூதங்களுமாகி, அவையல் லாதவனுமாகி, அவ்வப்பூதங்களிலேயே மறைந்த உருவான வனே!கண்கள் பொருந்த உன்னே இன்று கண்டுகொண்டேன்; களித்தேன் என்றவாறு.

எல்லாமாய் அல்லவுமாய் · அகத்தெழு சோதியாய் - சிரத்து விளங்கும் செங்கமலப் பொற்பாதமுடைய உன்னே இன்று கண்ணரக் கண்டு களித்தேன் என்பது கருத்து ·

எறும்பு ஊரக் கல்லும் குழிவதுபோல, உன்னேக் காண விரும்பேப் பலமுறை திருமுன்னர் கண்களில் நீர்வார நின்று விண்ணப்பித்தேன்; அதன் பயஞகத் தேவரீர் திருவுள்ளம் இரங்கி என் மனத்துள் ஞானச்சோதியாக எழுந்தருளினீர்; அதுவே அடியேன் நிலக்கு விஞ்சிய சிறந்த திருவஞளாம் என்பதை 'இரந்திரந்து உருக என் மணத்துள்ளே எழுகின்ற சோதியே' என்ற விளியால் விளக்கியவாறு.

இமையோர் - ஓளி படைத்த மேனியையுடைய திருமால் முதலான தேவர்கள். அவர்கள் வந்து வணங்கும்போது இறைவன் திருவடி அவர்கள் தஃலமீது விளங்குதலின் 'சிரந் தனில் பொலியும் கமலச்சேவடியாய்' என்ளுர். அடிகளார்க்கு அகத்தெழு சோதியான இறைவன் தேவர்கட்குச் சிவஞானம் இன்மையால், வழிபடுபொருளாகப் புறத்தே திருவடிசூட்டும் தெய்வமாகக் காட்சி தருகின்ளுர் என்பதால் அவர்கட்குப் பரி பாகச்சிறப்பின்மை குறிக்கப்பெற்றதாம்.

விண், ஏண்ய பூதங்கள் இருத்தற்கு இடந்தந்து வியாபக மாய் நிற்றலின் 'நிரந்த ஆகாயம்' எனப்பட்டது. ஆயவையாய் அல்லவாயெனக் கூட்டுக. பூதங்களாயும், அவையல்லவுமாயும் அவற்றுள் மறைந்து விளங்கும் ஓப்பற்ற உருவே என்குர், இறைவன் அங்கிங்கெனுதபடி எங்கும் நீக்கமற நிறைந்த பரிபூ ரணனுதலின். இன்று உன்ணேக் கண்ணுறக் கண்டுகொண்டு களித்தனன் - குருமேனி தாங்கிவந்த உன்ண அன்று கண்டு உய்ந்ததுபோல இன்று கண்ணுறக்கண்டு, அவ்வுரு மறவாதே என்னுள்ளத்திற் பதியக்கொண்டு, அதலை இடையீடில்லாமற் களித்தேன் என்பதாம்.

கண் என்பதற்கு ஞானம் எனப்பொருள்கொண்டு ஞானக் கண் ளூற்கண்டு களித்தேன் எனலுமாம்.

இனி மனத்துள்ளே எழுகின்ற சோதி என்பதற்கு, குணத் துட்பட்ட திருமேனியைக் காண விரும்பேப் பலகாலும் இரந் துருகும் என் மனத்துள் எழுகின்ற ஒளியே எனப் பொருள் கண்டு இப்பாடல் கருத்தாக, குணத்துட்பட்ட திருமேனியைக் காண விரும்பிய எனக்குக் குணங்கடந்த பேருருவம் கண்டு களிக்கும் வாய்ப்புக் கிடைத்ததெனக் கருத்துரைப்பாரும் உளர்.

உன்ணேக்கண்டு களித்தேன் என்பதால் அநுபோக இலக் கணம் அறிவித்ததாம்.

392 இன்றெனக் கருளி யிருள்கடிந் துள்ளத் தெழுகின்ற ஞாயிறே போன்று நீன்றநின் தன்மை நிணப்பற நிணந்தேன் நீயலாற் பிறிதுமற் றின்மை சென்றுசென் றணுவாய்த் தேய்ந்துதேய்ந்தொன்ருந் திருப்பெருந் துறையுறை சிவனே ஒன்று நீ யல்ஸே யன்றியொன் றில்ஸே யாருன்ணே யறியகிற் பாரே.

இ - ள் : எல்லாப் பொருள்களேயும், சிறிது சிறிதாகக் கடந்து நீங்கிதின்ற ஆன்ம அறிவு சென்று சென்று அணு அணுவாகத் தேய்ந்து தேய்ந்து, முடிவில் பரிபூரண ஏகமாகி நிற்கும் திருப்பெருந்துறைக்கண் எழுந்தருளியுள்ள சிவபெரு மானே! இன்று அடியேற்கு அருள்சுரந்து, என் அகவிருளாகிய அறியாமையைப் போக்கி, என் உயிரினிடமாகத் தோன்றும் சூரியவேப்போன்று ஒளிமயமாக நின்ற நின்தன்மையால் என் நிணேப்பு அற்றுப்போக, உன்னேயல்லாமல் வேறு பொருளின் மையை அறிந்தேன்: அதன்பயன், சுட்டநிவாற் காணப்படு கின்ற ஒருபொருளும் நீயல்ல; உன்னேயன்றி ஒரு பொருளு மில்லே; இவ்வண்ணம் கலந்து கரந்து நிற்கின்ற உன்னே அறியவல்லார் யார்? என்றவாறு.

ஆன்ம அறிவு போய்ப்போய் அணுவாகித் தேய்ந்து தேய்ந்து ஒன்றுதலால் ஆம் சிவனே! என் அறியாமையைப் போக்கி, இன்று எனக்கு அருள் சுரந்து, என் உள்ளத்தில் உதிக்கின்ற ஞானசூரியகை நீ நின்ற தன்மையால் எனது தற் போதம் அழிய அதலைல் என் நிணப்பகன்றுபோக, சிவபரம் பொருளாகிய உன்ணயன்றி வேறுபொருள் இல்லாமையை நிணந்தேன்; பிரபஞ்சத்தில் சுட்டறிவால் உணரப்படும் பொருள்கள் ஒன்று நீ அல்லே, அப்பொருள்கள் எல்லாவற்றி லும் உயிருக்குயிராகக் கலந்திருந்து நீ இயக்குதலின் உன்ண யன்றி ஒருபொருளும் இல்லே; உன்ண உள்ளவாறு உணர வல்லார் யார்? என்பது கருத்து.

சிவனே! இன்று அருளி, கடிந்து, ஞாமிறே போன்று நின்ற நின் தன்மை(யால்) நிணப்பற, நீயலால் பிறிதுமற் நின்மை நிணத்தேன்; ஒன்றும் நீயல்&ு; உன்ண மற்றில்&ு; உன்ண அறியகிற்பார் யார்? எனக்கூட்டுக. உண என்பதை உண்யன்றி, உணயறியகிற்பார் என ஈரிடத்தும் இயைக்க.

சென்ற திருப்பாட்டில் கண்ணுறக்கண்டுகொண்டு இன்று களித்தனன் என்ற அனுபோகம் அருளிய அடிகளார், இந்தத் திருப்பாட்டில் அதணேயே அனுவதித்து இன்றெனக்கு அருளி என்கின்றவர்கள் முதற்றிருப்பாட்டில் என் மனத்துள் எழுகிற சோதியே என்றமைக்கு ஏற்ப இதில் 'என்னுள்ளத்து இருள் கடித்து எழுகின்ற ஞாயிறேபோன்று நின்ற நின் தன்மை' என்று விளக்கந்தருதல் காண்க. அருளி, ஞாயிறேபோன்று நின்ற நின் தன்மை எனக் கூட்டுக.

புறத்திலே உள்ள இருணப் போக்கி ஓளியைத் தந்து பொருள் விளக்கஞ்செய்கின்ற பௌதிக சூரியன்போல உயிரி னிடமாக விளங்கும் அஞ்ஞானத்தையகற்றி ஞானவொளியை

10 mm

நல்கிச் செம்பொருணே உணர்த்துகின்ற சிவசூரியகை நின்ற நின் தன்மையால் என உவமைக்கும் பொருளுக்கும் பொதுத் தன்மை தோன்றவுரைக்க.

குரியன்முன் விளக்கொளி காரியப்படாது அடங்கி நிற்றல் போலவும், தஃவியும் தஃவேனும் கூட்டத்து நுகர்ச்சிக்கண் உணர்வற்று நிற்பதுபோலவும், என் உள்ளத்து ஒளிப்பிழம் பாய் ஞாயிருகச் சிவபெருமான் எழுந்தருளியகாலத்து உயிர்ச் செயலாகிய நிணப்பு அற்றுப்போக, அதனை நிணக்கும் உயிராகிய யாஞெருவனுளனென்ற எண்ணமும் மறைய, நிணக் கப்படும் சிவஞாயிருகிய உன்ணயன்றி வேறு பொருளில்லா மையை நிணேந்தேன் என்பதணே உணர்த்துவது 'இன்றெனக் கருளி ... .. பிறிதுமற்றின்மை நிணந்தேன்' என்ற பகுதி.

ஞாயிறே போன்று நிணயலாற்பிறிதுமற்றின்மை நிணப் பற நிண் ந்தேன் எனக்கூட்டி, ஞாயிற்றை ஒத்து உன்பேயன்றி வேருருபொருளில்லாமையை நிணப்பற நிண் ந்தேன் எனலு மாம். நிணப்பு மறப்பின்வழி நிகழ்வது. மறதியில்லாதபோது நிணப்பேது? எப்போதும் இடைவிடாது எண்ணினேன் என் பார் 'நிணப்பற நிணந்தேன்' என்ருர் என்க. நிணப்பற நிண் தலேச் சொல்லாமல் சொல்லுதலும், உணராமல் உணர்தலும், நிணயாமல் நிண்தலும்போலக் கொள்க.

சிலர், நீயல்லாமல் பிறிது பொருளின்மையை யான் நினேப் பற்றிருந்தமையால் நிணத்தேன் என்பர். அடிகளாருக்குச் சிவ மன்றிப் பொருளின்மையை நிணயாத நாள் இல்லே என்பது வெள்ளிடைமலே. அங்ஙனமாக நான் நிணப்பற்றிருந்தமை யால் இன்று நிணந்தேன் என்பதிற் சிறப்பொன்றுமின்மை தெளிக.

சிலர், இன்று. இருள் கடிந்து எனக்கு அருளி, என் உள் ளத்து எழுகின்ற ஞாயிறேபோன்று எனக்கூட்டி இருள் கடிந்த பேறகே இறைவன் அருளுதல் முறையாமென இயைபு காட்டுவர். சூரியன் எழ இருள் மடிதல்போல இறைவன் அருளுதலும் இருள் கடிதலும் ஒருகாலத்து ஒருசேர நிகழும் செயல்கள். மலபரிபாகமே இருள்கடிதல், சத்திநிபாதமே அருளல்; ஆகவே இவ்விரண்டும் முன்பேன்கை நிகழ்வன அன்று என்க.

ஞாயிற்றையே தொடர்ந்து காண்பவன் பிறிதொனறையும காணன். அதுபோலச் சிவணக் காணுகின்ற யான் சிவமன்றி வேறு பொருணக் காண்கிலேன் என்பதில் இறைவனுடைய எங்குமாய் எல்லாமாய் என்றுமாய் இருக்குந்தன்மைகள் விளக் கப்பெறுதல் காண்க.

அன்பளிப்பு : தஞ்சாவூர்

TAAMARITAANA & MARITAAN AAT

சென்று சென்று தேய்ந்து தேய்ந்து ஒன்ரும் என்ற விணக் கேற்ற விண்முதலாக ஆன்ம அறிவு என்றதை வருவித்துரைக்க.

ஆன்ம அறிவு தனக்கு விண நுகர்ச்சிக்கண் துணேயாம் தத்துவ தாத்துவீகங்களேக்கொஞ்சம்கொஞ்சமாகவிட்டு, நீங்கி, பரம்பொருளே நோக்கிச் சென்று சென்று அணுகப் பசுத்துவம் நீங்கப்பெற்றுச் சிவம் மேலிடச் சிவஞானமாய், தானும் எதிரு மாக இருந்த நிணயும் கழன்று, எதிராகிய சிவமேயாகி ஒன்ருய் நிற்றலாகிய பரிபூரண ஏகமே சுண்டு 'சென்று சென்று அணு வாய்த் தேய்ந்து தேய்ந்து ஒன்கும் சிவன்' என்பதால் விளக்கப் பெற்றது.

சிலர், எல்லாப்பூதங்களும் தத்தம் நிலேயை விட்டுப் போய்ப் போய் அணுத்தன்மையுடையனவாகத் தேயப்பெற்றுப் புலப் படாவாய், நின்னுன் ஓடுங்காதிற்ப, ஆங்கு நீயே ஒரு பொரு னாக நிற்கும் திருப்பெருந்துறையுறை சிவனே எனப் பொரு ளூரைப்பர். பூதங்கள் சடமாகிய தத்துவங்களாதலின் அவை செல்லுதலும் தேய்தலும் இயல்பு. அவற்றை இறைவன் தத்தம் காரணத்துள் ஓடுக்கி, அவையணேத்தையும் மாயையுள் ஓடுக்கி, மாயையைச் சத்தியுள் ஓடுக்கி, சத்தி தன்னுள் ஓடுங்கத் தான் ஒன்ருய் நிற்பன் ஆதலால் பூதச்செயலாக உரைத்தல் பெரருந் தாமை அறிக.

எங்கும் செறிந்து பலவுருவிற்கலந்திருக்கும் சிவம் சென்று சென்று, செறிந்து செறிந்து இறுதி தானேயாய் நிற்பதைக் குறிப்பது என்பாரும் உளர்.

பழையவுரை. தேவரீர் திருவருளானது, அடியேனது தியான பாவணேக்காலத்து அணுவிலும் அணுவாய் அடங்கி, எண்குறையே நின்பெருக்காயில்ஃயை; ஏகபர சிவவடிவாகி, திருப்பெருந்துறைக் குருவாகிய சிவனே என்று கூறும். இதில் திருவருள் அணுவாய்த் தேய்ந்து சிவமாயிற்று என்ற கருத்து வெளிப்படுகின்றது.

அவ்வுரை, 'ஒன்று நீயல்ஃ, அன்றி ஒன்றில்ஃ ' என்ப தற்கு, இவன் அவணே விடாதே அவன் இவணே விடாதே உடந் தையாய்ச் சிவத்தோற்றமாக நிற்கும் நாதனே என்றுரைக்கும். இதன் கருத்து உயிராகிய இவன் சிவகைய அவணே விடா மனும் சிவன் உயிர்களே விடாமலும் மரமும் நிழலும் போலவும், உடலும் உயிரும் போலவும், உடனுய் நிற்கும்நிஃ என்பதாம். யார் உன்ணேயறியகிற்பாரே என்பதற்குத் திருவடிஞானம் பெற்ருரன்றி வேறு யார் அறியவல்லார் என்றுரைக்கும் அவ் வுரை. இவற்றுள் சிறந்தன கொள்க.

இத்திருப்பாடல் இறைவன், பரிபாகமுற்ற உயிர்களுக்கு அநுபவமாங்கால் அருளும் இயல்புகளேத் தொகுத்து உரைத் தலின் அநுபோக இலக்கணம் அறிவிப்பதாயிற்று என்க.

\$93 பார்பத மண்ட மணித்துமாய் முனித்துப் புரந்ததோர் படரொளிப் பரப்பே நீருறு தீயே நிணேவதேல் அரிய நின்மலா நின்னருள் வெள்ளச் சீருறு சிந்தை யெழுந்ததோர் தேனே திருப்பெருந் துறையுறை சிவனே யாருற வெனக்கிங் காரயல் உள்ளார் ஆனந்த மாக்குமென் சோதி.

8

இ - ள் : பூமியும் பதங்களும் அவற்றை அடக்கியுள்ள அண்டங்களுமாதத் தோன்றி எங்கும் பரந்த ஒப்பற்ற மேன் மேலும் படர்கின்ற ஒளியின் பரப்பாகவுள்ளவனே! நீரின்கட் பொருந்திய தீயாக உள்ளவனே! நினேக்க முயற்சித்தால் அதற்கு அரிய மலமற்றவனே! நினது அருள்வெள்ளமாகிய சீர்மைபொருந்திய சிந்தையிலே தோன்றிய ஒப்பற்ற தேனே! திருப்பெருந்துறையுறை சிவனே! ஆனந்த மயமாக்கும் என் ஒளிப்பிழம்பே! இவ்வுலகில் எனக்கு உறவாவார் யார்? அய

இறைவா ! நீயே அணித்தும் அணேவருமாதலேக் காண் கின்றேன் ஆதலால் எனக்கு அயலும் உறவும் ஆவார் யார்? என்பது கருத்து.

சித்தும் சடமுமாய எல்லாப்பொருளும் சிவமாகிய உன் வியாபகத்துள் அடங்கியிருப்பதை அறிகின்ற எனக்கு வேண்டு தலும் வேண்டாமையும் இல்&ல; ஆகவே, அயலாரும் இல்&ல உறவினரும் இல்&ல எல்லாம் நீயே என்றவாரும்.

பார் · பூமி. கன்மபூமியாகிய இதிற்ரேன்றிப் புண்ணியம் பல செய்தார் மறுமைக்கண் சென்று எய்தும் வைகுந்தம் முதலியன பதங்கள். இத்தகைய பாரையும் பதங்களேயும் அடக்கி நிற்பது அண்டம். படரொளிப்பரப்பு · எங்கும் படரு கின்ற ஓளியின் பரப்பாகிய சிதாகாயம். பார்முதல் அணத்து மாய்த்தோன்றி விரிந்து நிற்பது ஒளிப்பரப்பாகிய பரம் பொருளே என்பதாம். இப்பகுதிக்கு, பிருதிவிமுதலான தத்துவங்களும், அவற்றி லுளவாகிய பதங்களும், அவற்ருலுளவாகிய ஆதார ஆகாசம் முதலிய சகலவத்துவும் திருமேனியாக உற்பத்தியாயும் என் பது பழையவுரை . இதன் கருத்தும், பார்பதம் அண்டமாகிய அணத்தையும் திருமேனியாகக்கொண்ட ஓளிப்பரப்பு இறை வன் என்பதாம்.

நீருறு தீ நீர் தோன்று தற்கு இடமாகிய தீ 'தீ முரணிய நீரும்' என்பது புறநானூற்றுப் பகுதி, ஆமினும், நீர் தீமி னின்றே தோன்றுவதென்பதை உபநிடதம் உரைக்கும். பரப்பு என ஆகாயம் கூறிய அடிகள், இதில் நீரும் தீயுமாகிய இரு வடிவம் கூறிஞர். நீருறு தீ - நீரின்கண் இருக்கும் தீயாகிய வடவைத்தீ எனலுமாம். வடவைத்தீ பரந்த கடல்நீரை எல்லே கடவாது அடக்குவதுபோல, இறைவனும், இப்பரந்த உலகில் வாமும் உயிர்களேத் தத்தம் எல்லே கடவாதவண்ணம் காத்த லின் இங்ஙனங் கூறிஞர் எனக் கொள்க. எரியுறுநீர் எனக் கூட்டியுரைப்பர் பழையவுரைகாரர்.

நீர் - அருள்வடிவான நீர். தீ - ஓளிவடிவான இறை. உயிர்களே முத்தொழிற்கட்படுத்தி மலமகற்றி உய்யக்கொள்ளு தற்கு இறைவன் அம்மையோடு வெளிவந்தமை தோன்றற்கு தீருறுதீ என்றும், எல்லாவற்றையும் அழித்துத் தம்மகப்படுத் தியமைதோன்ற 'படரொளிப்பரப்பு' என்றும் கூறினர் என்பர் புத்துரைகாரர்.

நிண்வதேல் அதற்கு அரிய நின்மலா என ஒரு சொல் வருவிக்க. நின்மலன் - இயல்பாகவே மலச்சார்பு அற்றவன். நிணப்பு - ஆன்மபோதத்தால் பண்டைய் அறிவானும் சார் பானும் மனமறிந்ததொன்றை மறந்து மீளவும் எண்ணுதல். இறைவன் ஆன்ம அறிவுக்கப்பாற்பட்டு எவ்வகைச் சார்பா னும், மனம் முதலிய கருவிகரணங்களானும் அறியப்பெருன் ஆதலால், இங்ஙனம் கூறினர். மனத்திற்கு எட்டாத நின்மலா என்பது பழையவுரை. அருள்வெள்ளச் சீர் - அருள்வெள்ள மாகிற சிறப்பு. அதனே அடைந்த மனத்திலே சுரக்கும் தேன் சிவபெருமான் என்க. சிவினத் தேனென்றமையின் மனத்தை மலராகக் கொள்க. மனத்தைப் பதிறைந்தழ்களமைந்த தாமரை மலராகச் சிவாகமங்கள் தெரிவிக்கும்.

்தேன் முதலிய போகப்பொருள்களே நுகர்வதால் விளேயும் களிப்பு ஆனந்தம். ஆனந்தம் அறிவுடைமையின் பேறு. அறிவு ஒளி வடிவானது. ஒளி - பரசிவம். ஆகவே, இறைவண ஆனந்தமாக்கும் என்சோதி என விளித்தார். ஆனந்தமாக்கும் என்பதற்குப் பூவினிற்கந்தம் பொருந்தியவாறு போல் சிவா னந்தத்தைச் சீவனிடமாகத் தோன்றச்செய்த ஓளியென்க.

யாராலும் பெறுதற்கரிய சிவானந்த அனுபவம் பெற்ற யான் உலகில் வேருனவன்; எனக்கு விருப்பு வெறுப்பும், உறவும் அயலும் இல்லே என்பார் 'இங்கு உள்ளார் எனக்கு யார் உறவு, யார் அயல்' என்ருர்.

எல்லாம் சிவமயமாகவே, உறவும் அயலுமில்&ல என்பதாம். இவ்வண்ணம் அனுபோகத்தினிலக்கணத்தை உணர்த்துதல் காண்க.

394 சோதியாய்த் தோன்றும் உருவமே யருவாம் ஒருவனே சொல்லு தற் சுரிய ஆதியே நடுவே அந்தமே பந்தம் அறுக்குமா னந்தமா கடலே தீதிலா நன்மைத் திருவருட் குன்றே திருப்பெருந் துறையுறை சிவனே யாது நீ போவதோர் வகையெனக் கருளாய் வந்து நின் இணேயடி தந்தே.

9

இ-ள்: ஒளியாகத் தோன்றும் உருவமே! உருவற்ற அருவாகிய ஒருவனே! வேதங்களாலும் சொல்லுதற்கரிய முதலும் இடையும் முடிவுமாகியுள்ளவனே! ஐம்மலங்களால் வீளேயும் கட்டினே அறுக்கும் ஆனந்தமாகிய பெரிய கடலே! தீமையே கலவாத நன்மை வடிவான திருவருள் மலேயே! திருப்பெருந்துறையுறை சிவபெருமானே! நீ எழுந்தருளி வந்து நினது இரண்டு திருவடிகளேயும் அடியேனுக்களித்து, உய்ந்துபோவதற்கு உரியதோர் உபாயம்யாது என்று எனக்கு அருளுக என்றவாறு.

இறைவா! அடியேன் உய்யும் உபாயத்தை அருளுக என்பது கருத்து.

இறைவன் திருமேனி ஓளியான திருமேனியாதலின் ஏணேய தேவர் உருவம்போலக் கண்ணும் மூக்கும் கையும் காலும் கூடிய உருவன்று: ஓளி நின்னுருவம் என்பார் 'சோதியாய்த் தோன் றும் உருவமே' என விளித்தார்.

அது ஓர் உருவாகாது ஆதலால், உண்மையில் நீ அருவே ஆவாய் என்பார் 'அருவாம் ஒருவனே' என்ருர். ஆதியாயுள்ள அணேத்திற்கும் ஆதியாயும், நடுவாயுள்ள எவற்றிற்கும் நடுவாயும், முடிவானவற்றிற்கெல்லாம் முடிவாயு மிருத்தலின் அவன்நிஸ் யாராலும் சொலற்கரிது என்பது தோன்ற 'சொல்லுதற்கரிய ஆதியே நடுவே அந்தமே' என விளிக்கின்ருர்.

பந்தம் - கட்டு. அது ஆன்ம அறிவை மறைக்கும் ஆணவ மும் கன்மமும் மாயையும் மாயேயமும் திரோதாயியும் என்ற ஐந்து. அவை ஆன்மாவைச் சாரவிடாது நீக்குதலும், வலி அடக்குதலுமே அறுத்தல். கடல் அலேகளால் மலேகளேயும் கல்லி எறியும். அதுபோல ஆனந்தமாக்கடல் பந்தமாகிற மலேயைக் கல்லி எறியும் என்று ஏகதேச உருவகம் தோன்ற உரைத்தவாரும்.

நன்மை · தீமையினின்று பிரிவதால் விணேவது. இறைவன் அருள் தீமைகலவாத தனித்த நன்மையானது என்பது தோன்ற 'தீதிலா நன்மைத் திருவருள்' எனப்பெற்றது. இறைவன் அத் தகைய அருளேயுடைய குன்றம் என்க. வந்து · எளிவந்த கருணேயால் எம் நிலக்கு இரங்கி இப்பூமியின்கண் குரு நாதகை வந்து என்க.

இணேயடி - பரஞானமும் அபரஞானமுமாகிற திருவடிகள். சி, வ என்னும் சிவசத்திகளிரண்டின் அடிகள் எனலுமாம். அதனேத் தரவே அது உய்யும்நெறியாமாயினும் திருவடியிணே தந்த இறைவன் இதுதான் உய்வகை என்று உணர்த்தாவிடின் உயிர்கள் தாமாக உணர்த்துய்யும் தன்மைய அல்லவாதலான் போவதோர்வகை அருளாய்' என்றருளினர்.

இறைவணே உருவாக, அருவாக, ஆதி நடு அந்தமாகப் பந்தம் அறுக்கும் ஆனந்தக்கடலாக, அருட்குன்றமாக அநுப வித்து உய்யுநெறி உன் திருவடிப்பேறே என்று உணர்த்து தலின் இப்பாடலும் அநுபோக இலக்கணமறிவித்தல் காண்க.

395 தந்ததுன் றன்ணேக் கொண்டதென் றன்ணேச் சங்கரா ஆர்கொலோ சதுரர் அந்தமொன் றில்லா ஆணந்தம் பெற்றேன் யாது நீ பெற்றதொன் றென்பால் சித்தையே கோயில் கொண்டவெம் பெருமான் திருப்பெருந் துறையுறை சிவனே எந்தையே யீசா உடலிடங் கொண்டாய் யானிதற் கிலணெர்கைம் மாறே.

10

இ - ள்: அடியேற்கு அநுபோகப் பொருளாகத் தந்தது உன்னே; அநுபவிப்பலனுக ஏற்றுக்கொண்டது என்னே; சங்கரா! நம்மிருவருள் சாமர்த்தியம் பொருந்தியவர் யார்? அடியேன் தேவரீரிடமிருந்து எல்ஸியில்லாத ஆனந்தம்பெற் நேன்; தேவரீர் அடியேனிடமிருந்து பெற்ற பொருள் ஏதே னும் உண்டோ? என் மனத்தையே கோயிலாகக்கொண்டு வீற்றிருக்கும் எம்பெருமானே! திருப்பெருந்துறையுறையும் சிவபெருமானே! எம் தந்தையே! ஈசா! என்னுடஃயும் நீ எழுந்தருளும் இடமாக்கிக்கொண்டாய்; இத்தகைய பேருத விக்குப் பிரதியாக நான் செய்யும் உதவி ஒன்றும் இலேன் என்றவாறு.

'ஈ தா கொடு எனும் மூன்றும் முறையே, உயர்ந்தோன் ஓப்போன் இழிந்தோன் இரப்புரை' ஆதலின் தா என்பது ஓத்தநிலேயிலுள்ளார் தருவதையும் ஏற்றதையும் உணர்த்தும். இறைவன் என்ஞேடு ஓத்தநிலேயில் வந்து தன்ணேத் தந்தான்; அது அவன் கருணேத்திறம் என்ருர்.

என்றன்ணே என்றதன் குறிப்பு ஆன்ம இயல்பு முழுதும் வாய்ந்த என்ணே என இழிவுதோன்ற நின்றது. கொண்டது என்று இறைவன் விணயாகவே கூறியது, இறைவன் தன் பெருங்கருணேயால் இரங்கிவந்து தன்ணேத் தந்தாளுமினும், எனக்கு ஆன்மகுணம் போகாமையான், எனக்கு என்றும் கருத்தாவாம் தன்மை இல்லே என்பதைத் திருவுளத்தடைத்து அறியாமையாற் புறம்போந்த என்னேயும் தான் ஏற்றுக்கொண் டான் என்பதாம். உன் தன்னே என்பது முற்றறிவும், முற்றுத் தொழிலும், இயல்பாகவே பாசங்களின் நீங்கிய பெருமையும், தடையிலாக் கருணேயும் உடைய உன்னே என்பதை விளக் கியதாம் என்க.

யார்கொலோ சதுரர் · உயர்ந்த பொருணேத் தந்து இழிந்த பொருணக் கொண்டவரா, இழிந்த பொருணத்தந்து உயர்ந்த பொருணப் பெற்றவரா, யார்? இப்பண்டமாற்றில் சாமர்த்தியம் பொருந்தியவர் என்பதாம். கொல்: அசை. ஓகாரம் விஞப் பொருளில் வந்தது.

சிவத்தினிடமிருந்து சீவன்பெற்றபேறு ஆனந்தம், சீவனிட மிருந்து சிவம் பெற்றதென்ன என்று வினவுவதால், சிவமே தியாகமூர்த்தி, கொடுக்கும் வள்ளன்மையுடையது; சீவன் பெறுகிற தகுதியைத் திருவருளாற் பெற்ருற்போதும் என்ற குறிப்பாற் கூறியதாம். என் சிந்தையையும், உட‰யும் கோயிலாக்கி, என் தந்தையு மாய் ஈசனுமாய்த் தீநெறிக்கட்செல்லாது தடுத்தும் கொடுத் தும் ஆட்கொண்டு நீ செய்யும் நன்றிக்கு மாற்று நன்றி என்னல் செய்ய இயலாது என்று அநுபோக முதிர்வால் விணே ந்த செயலற்ற தன்மையைத் தெரிவிப்பதால் இப்பாடலும் அநுபோக இலக்கணம் உணர்த்திற்ருதல் காண்க.

# 23. செத்திலாப்பத்து

### [சிவரனத்தம் அளவறுக்கொணுமை]

மாணிக்கவாசக சுவாமிகள் திருப்பெருந்துறையில் எழுந்தருளியிருக்குங்காலத்து, குருநாதகை எழுந்தருளிய இறைவன் அடியார் கூட்டத்தோடு மறைநந்தருளப் பிரி வாற்ருது செயலற்று இன்னும் செத்திலேனே என்று இரங்கி அருளிச்செய்கின்ருர்கள்.

செத்திலாப்பத்து என்பது தான் செத்திலாமையைக் குறிக்கும் பத்துப் பாடல்களேக்கொண்ட பகுதி.

வாழ்வில் பெற்றதை இழத்தல் மிகப் பெருந்துன்பம், அதுவும் பெறுதற்கரியதொன்றைப் பெற்றிழப்பின் அதனுல் விளேயும் துன் பத்திற்கு அளவே இவ்ஃ. இறைவன் திருவடி பெறுதற்கரியது. அதனே அவன் கருணேயால் காணப்பெற்றேன். என்வினே அதனே அநவரதமும் கண்டுகொண்டேயிருக்க - களிக்கத் துணேசெய்திலது. இடையிலே பிரிய நேர்ந்தது. இத்தகைய பிறவி இருந்து என்ன இறந்துபோகவேண்டும். இறப்பு என்பது வருவித்துக் கொள்ளக்கூடியது ஒன்றன்று. எங்ஙனம் உயிர்களால் தாமே பிறத் தற்குச் சுதந்தரமில்ஃயோ அங்ஙனம் இறத்தற்கும் உரிமையில்ஃ. காம்பூழ்த்த மலர் செடியினின்று கழல்வதுபோல உயிர் தானே நீங்க வேண்டும். அதுவே சாதல். பிரிவால் விளேயுந் துன்பமும், குரு இன்றியமையாமையும் மனத்தில் ஊன்றி ஊறு *நா த*னுடைய விளேக்குமாயின் கணவினப் பிரிந்த கற்புடை மங்கை சாதலிபோலச் சாக நேர்ந்திருக்கும். அங்ஙனம் அழுந்திய அன்பு அடியேற்கின்மை யால் செத்திலேன் என்று அடிகள் இரங்குகின்ருர்கள். இங்ஙனம் செத்திலாமையை உணர்த்துதலால் இப்பத்துப் பாடல்களும் செத் திலாப் பத்தாயிற்று. பத்து, பத்துப் பாடல்களே உணர்த்திப் பின் பத்துப் பாடல்களேக்கொண்ட நூற்பகுதிக்குப் பெயராயிற்று. இது ஆகுபெயர்.

"பளகரு செத்திலாப் பத்துச் சிவானந்தம், அளவறுக்கொண் ணுமையதாகும்'" என்பது அகத்தியர் அருளிய அதுபவச்சூத்திரம். இதன் கருத்து முதற்பதிகத்து, சிவாநுபவ இலக்கணம் இது வென்று விண்ணப்பித்த அடிகள், இப்பதிகத்து, கிடைத்த அநுப வத்தை தெடிது துய்க்க இயலாதவண்ணம் வாசனுமலம் தடுத்தது; கருவி கரணங்கள் அதன்வழிச் சார்த்து தடையாயின; ஆதலால், பரிபாகப்படாத கருவி கரணங்களேயுடைய இப்பிறவியில் வாழ விரும்புகிலேன் இறந்திலேன் என்று இரங்கியவாரும் என்பது பழைய உரைக்குறிப்பு.

இப்பத்துக்குத் திருவுள்ளக்கிடக்கை சிவணைந்தம் அளவறுக் கொணுமை; என்பது சிவானந்தம் அணுகிச் செயிக்கப்படாமை. பழையபுராணம் "மாய பசுபோதம் முற்றுங் கெடவேண்டலே செத் திலாப் பத்தாகும்" என்கிறது. இவையனே த்தையும் ஒருங்கிணேத்து நோக்கின். ஆன்மா அடைந்த சிவானந்தத்தை அளவறுக்க முடி யாதவண்ணம், சீவபோதம் இடைக்கிடையே குறுக்கிட்டுத் தடை செய்தலின் அதுவும் சாகவேண்டிச் செத்திலேன் என இரங்குவ தாகக் கூறப்பெறுவது என்பது புலப்படும். சாதலாவது ஆன்ம போதம் அழிதல்.

### எண்சீர் ஆசிரியவிருத்தம்

#### திருச்சி*ற் றம்ப*லம்

396 பொய்யனேன் அகடுகப் புகுந்தமு தூறும் புதும லர்க்கழ கிணேயடி பிரிந்தும் கையனே னின்னுஞ் செத்திலேன் அந்தோ விழித்திருந் துள்ளக் கருத்திணே யிழந்தேன் ஐயனே அரசே அருட்பெருங் கடலே யத்த னேயயன் மாற்கறி யொண்ணுச் செய்யமே னியனே செய்வகை யறியேன் திருப்பெ ருந்துறை மேனிய சிவனே.

இ-ள்: ஐயனே! அரசே! அருட்பெருங்கடலே! அத்தனே! பிரமனுக்கும் திருமாலுக்கும் அறியமுடியாத சிவந்த திரு மேனியையுடையவனே! திருப்பெருந்துறை மேவிய சிவனே! பொய்யை உடையேஞ்கிய எனது மனம் இளக அதனுட் புகுந்து, நித்ய வாழ்விற்கேற்ற சிவானந்தமாகிற அமுது ஊறு கின்ற புதிய தாமரைமலர் போலும் வீரக்கழலே அணிந்த நின்னுடைய இரண்டு திருவடிகளேப் பிரிந்தும் கீழ்மகஞ்கிய யான் இன்னும் இறந்திலேன்! ஐயோ! கண் விழித்துக் கவன மாக இருந்தும் எனது உள்ளத்தில் விளங்கும் கருத்தாகிய இறையை இழந்தேன்: அதஞல் யான் செய்வதென்ன என்று அறியேன் என்றவாறு.

1

உலக வாழ்வில் ஓட்டி வாழ்வதற்காக உண்மையல்லாத வற்றை உண்மை எனநம்பி, பொய்முதலியனபேசிக் கெட்டேன் எனத் தன் குறையை எண்ணி இரங்கும் முறையில் தன்ணேப் பொய்யனேன் என்ருர். வாசணே ஓயாத பொய்யன் என்னும் பழையவுரை.

உலகோடு ஓட்டிவாழும்போது என்மனம் கல்லாமிருந்தது; நீ புகுந்து இடமாக்கிக்கொண்டதும் நெக்குருகியது என்பார் 'அகநெகப் புகுந்து' என்ருர். தீயை அணுகியவுடன் வெண் ணெய் உருகுவதுபோல நீ புகுந்தவுடன் அகம் நெக்கதென்க.

இறைவன் திருவடிகள் நிறத்தாலும், மணத்தாலும், சுவை யாலும், மென்மையாலும் தாமரைமலர்களே ஒத்தன. அடைந் தார் துன்பமகற்றும் வீரத்தின் அறிகுறியாகக் கழலணிந்தன. அத்தகைய திருவடியைப்பெற்ருர் ஒருக்காலும் பிரிய ஓண்ளூது. அங்ஙனமிருந்தும், திருவடிப்பெருமை அறியாத கீழ்மகளுதலின் பிரிந்தேன்; பிரிந்தும் செத்திலேன் என்று இரங்குகின்ருர். அந்தோ: இரக்கக்குறிப்பு இடைச்சொல்

உலகில் அணவரும் உறக்கத்தில் புறத்தேயுள்ள பொருளே இழப்பர்; நானே விழித்திருந்து உள்ளத்திலுள்ள கருத்துப் பொருளாகிய இறையருளே இழந்தேன் என்பதை 'விழித்து இருந்து உள்ளக்கருத்தினே இழந்தேன்' என்பதால் விளக்கிய வாறு காண்க.

உள்ளதை இழந்தமையால் இனி செய்வகை அறியேன் என்பதாம். விழித்திருந்தும் கைப்பொருள் இழந்தவன்போல, எனது உள்ளம் அதுவாய்ப்போனவண்ணம் காணேனே என்று உரைக்கும் பழையவுரை.

இப்பாடல் 'அகநெகப் புகுந்தமுதூறும் புதுமலர்க்கழல்' எனத் தான்பெற்ற சிவானந்தத்தின் அளவறுக்கொணுமையைப் புகன்று, பின்னர்ப் பிரிந்தமையால் செயலற்றுச் செத்திலேன் என இரங்குதலின் செத்திலாப்பத்து எனும் பதிகத் தொடர்பு உடையதாதல் காண்க.

397 புற்று மாய்மர மாய்ப்புனல் காலே உண்டியா யண்ட வாணரும் பிறரும் வற்றி யாருநின் மலரடி காணு மன்ன என்ணேயோர் வார்த்தையுட் படுத்துப் பற்றினுய் பதையேன் மனமிக வுருகேன் பரிகி லேன்பரி யாவுடல் தன்னேச் செற்றி லேனின்னுந் திரிதரு கின்றேன் திருப்பெ ருந்துறை மேவிய சிவனே. இ-ன்: புற்ருயும், மரமாயும், நீரையும் காற்றையும் உணவாகக்கொண்டு, அண்டங்களில் வாழ்பவரும், பிறரும், யாரும் உடல் உலர்ந்து தவம்பலசெய்தும் நின் மலர்போலுந் திருவடியைக் காணப்பெருத மன்னனே! திருப்பெருந்துறை மேவிய சிவனே! அடியேண் ஒரு சொல்லாற் கட்டுப்படுத்தி அடிமையாகப் பற்றிக்கொண்டாய்; அவ்வுபகாரத்தை அறிந் தும்யான் மனம் பதையேன்; இளகேன்; அன்புகூரேன்; அன்பு செய்யாத இவ்வுடலே அழித்திலேன்; இன்னும் சுழலுகின் றேன் என்றவாறு.

கடுந்தவஞ்செய்வாரும் காண இயலாத மன்னு! உபதேச வார்த்தையொன்ருலாட்கொண்டாய்; அதணே எண்ணி, மனம் பதையேன்; உருகேன்; பரியேன்; பரியா உடம்பைத் தாங்கி இறவாமல் சுற்றிவருகின்றேன்; என்னே என் இழிதகைமை என்று இரங்கியவாரும்.

பல ஆண்டு இடம்பெயராது, உடல் அசையாது தவஞ் செய்யில் மேலே புற்றுக்கிளம்புதலும் மரமுகோத்தலும் இயல்பு என்பதகே வால்மீகி வரலாற்ருனும் அறிக. தேவர்களும் அண்டங்களில் வாழ்வாரும் பிறரும் காற்றையும் நீரையுமே உண்டு அத்தகைய கடுந்தவம் செய்தும் திருவடியைக் காண் கிலர்; அவர்கள் தவஞ்செய்ததன்பயன் உடல்வற்றியதொன்றே.

நின்மலரடி காணு மன்ன என்பதில் காணு என்னும் எதிர் மறைச் செய்விணேயைக் காணப்படாத மன்ன என்று செயப் பாட்டுப் பெயரெச்சமாகக் கொள்க.

ஓர் வார்த்தை - சீபஞ்சாக்கரமும் பிரணவ பஞ்சாக்கரமு மாகிய ஓரேவார்த்தை. பஞ்சாக்கரத்துள் தஃவவனும், தஃவையும், உயிரும், தடையும், தடை நீக்கும் உபகாரமும் இருத்தலால் அதஃயை நிவித்து என்கோப்புறத்தஃயாது போற்றி, அதிலேயே நிற்கப் பண்ணினை என்பார் 'ஓர் வார்த்தையுட்படுத்து' என்ருர்.

"அறியாமை யறிவகற்றி அறிவினுள்ளே அறிவதணே அரு ளிஞல் அறியாதே அறிந்து, குறியாதே குறித்தந்தக் கரணங்க ளோடும் கூடாதே வாடாதே குழைந்திருப்பையாகில்'' என்ற ஓர் விருத்தப் பாதியிஞல் என்னும் பழையவுரை, வேறுரை காரர் நானே நீயாதலால் நீயும் யாளுமிஞய் என்னும் சொற் ருடரால் ஆட்கொண்டாய். இது சிவாகம மரபின் வாராச் சிந்தணேயாம் ஆதலின் கொள்ளற்க.

3

மனம் பதையேன். - 'போற்ருதே யாற்றநாள் போக்கி னேனே' என்று தன் தவறுக்காக மனம் நடுங்குதல் : அதணேச் செய்திலேன் என்கின்ருர்கள்.

வஃமிட்டு விலங்கைப் பிடிப்பார்போல ஓர்வார்த்தையாகிற வஃயுட்படுத்தி என்னேப் பிடித்தாய் என்கின்ருர். தான் இறை பணியாகிற சரியையாதிகளில் பற்றுக்கொள்ளாது உண்டதே உண்டும் உடுத்ததேயுடுத்தும் கண்டதேகண்டும் கதியறியாக் கசடஞகச் சுற்றித்திரிந்தமையை எண்ணி இரங்கியமை குறிக்கப் பெறுகின்றது 'பற்றிஞய்' என்ற சொல்லாட்சியால்.

சிவபெருமான் ஆட்கொண்டும் மனம் பதைத்தலும் உருகு தலும் பரிதலும் செய்யாது ஊர் சுற்றி வருதலின் சிவபோகந் துய்க்க வேண்டிய தான் அது தம்மறிவளவால் அளவறுக்க ஒண்ணுதிருக்கின்ற தன்மையை அறிவித்தலின் இத்திருப்பாடல் பதிகக் கருத்து விளங்கநிற்றல் காண்க.

398 புக்லய னேக்காயும் பொருளென நினேந்துன் அருள்பு ரி ந்தத்ன புரிதலுங் களித்துத் தக்ஸயி ஞனடந் தேன்விடைப் பாகா சங்க ராவெண்ணில் வானவர்க் கெல்லாம் நிக்லய னேயக்ல நீர்விட முண்ட நித்த னேயடை யார்புரம் எரித்த சிக்லய னேயெனேச் செத்திடப் பணியாய் திருப்பெ ருந்துறை மேவிய சிவனே.

இ-ள்: இடபவாகனத்தின் பாகனே! சங்கரா! எண்ணி லாத தேவர்களுக்கெல்லாம் நிலேபேற்றை அருளுபவனே! கடல்நீரினின்றும் தோன்றிய விடத்தை அமுதுசெய்த நித் தனே! பகைவர்களாகிய திரிபுராரிகளின் முப்புரங்களேயும் எரித்த வில்லேயுடையவனே! திருப்பெருந்துறை மேவிய சிவனே! கீழான அடியேணேயும் ஒருபொருளாகத் திருவுளம் பற்றி உனது ஈடில்லாத திருவருளேச் செய்தாய்; அங்ஙனம் நீ புரிதலும், யான் தருக்கிணுற்களித்து, தலேயால் நடந்தேன்; ஆதலால் என்னேச் சாகக் கட்டளே தருவாயாக என்றவாறு.

இறைவா ! ஓன்றற்கும் பற்ருத கீழ்மகளுகிய என்ணேயும் ஒரு பொருளாக எண்ணி நீ அருள்செய்தாய்; நான் செருக் குற்றுத் தஃலகீழாக நடந்தேன்; ஆதலால் அவ்வகங்காரமாகிய நான் என்பது சாகத்திருவுளம்பற்று என்பது கருத்து. விடை - இளமையாலும், வலியாலும் தருக்கியது. அதண அடக்கியாளுகிற உனக்கு அடியேனுடைய செருக்கொழித்தல் முடியாததொரு செயல் அன்று என்று குறிப்பேபார் 'விடைப் பாகா' என்றுர்.

தருக்கொழித்தல் அளவினதன்று உம் திருவருள்; அடி யேன் என்றும் மாருத இன்பநிஃமில் இருக்கச் செய்வதும் கடமையாகும் என்பார் சுகத்தைச் செய்பவனே என்னும் பொருளேத் தரும் 'சங்கரா' என்ற சொல்லால் விளித்தார்.

நிஃபெறு - விணப்போகம் துய்க்கும் அளவும் அதற்குச் சாதனமாகக் கிடைத்த உடலின்கண்ணே நிஃபெற்று வாழ்த லும், பிறரைக் காத்து உய்விக்கவேண்டும் என்ற கைம்மாறு வேண்டாத கருணயால் நிஃபெற்று வாழ்தலும் என இரண் டாம் அவற்றுள், விணப்போகம் துய்க்குமளவும் வாழ்கின்ற நிஃபேறு தேவர்களுடையது; அஃது அங்ஙனமாவதும் உன் னருளால் என்று உறுதிகூறுவார் ' எண்ணில் வானவர்க்கெல் லாம் நிஃயுனே' என்ருர். நிஃயுன் - நிஃபேறளிக்கும் நிஃல பேறுடையவன்.

விடம் பாற்கடலில் தோன்றியதாயினும், அஃநீர் விடம் என்றது கடல் என்ற சாதிபற்றிய பொதுமையால் கூறியது. பாலும் நீர்மையும் அஃலயும் உடையதாதலால் கூறிஞரெனலு மாம். விடமுண்டும் அழியாமைபற்றி 'விடமுண்ட நித்தனே' என்ருர்.

அடையார் - பகைவர். இறைவன் மேருமஃயை வில்லாகக் கொண்டு முப்புரங்களே எரித்தமையின் 'புரமெரித்த சிஃயனே' என்குர்.

புஸேயன் - புஸேத்தன்மையன்; கீழ்மகன். குணத்தாற்கீழான தன்னேக் குறித்துக்கொண்டார். உம்மை இழிவுசிறப்பும்மை. பொருள் - போற்றிக்கொள்ளத்தக்கதொரு பொருள். அடியேன் இழிந்தவன், உன் அருள் மிகவுயர்ந்தது, என் தரம்பாராதே உன்தகுதிநோக்கிப் பேரருணப் புரிந்தனே; ஆயினும் அருணப் பெற்று அடங்கியிராதே தருக்கினேன் என்பார் 'அருள்புரிந் தணே; புரிதலும் களித்துத் தஸமிலை நடந்தேன்' என்ருர்.

தலேயால் நடத்தல்: 'தலேகீழாக நடக்கிருன் ' என்பதோர் வழக்குப்போல்வது. அஃதாவது நடத்தற்குரிய காலால் நட வாது. வணங்குதற்குவைத்த தலேயால் நடத்தலாம். இங்ஙனங் கூறியது செருக்கு முறைமாறி நடக்கச்செய்கிறது என்பதாம். அன்றி அம்மையார் செய்த கமிஃலயாத்திரைபோல்வதொன்ரும் என்க. சிலர் அருள்செய்தலும் தஃலயால் நடந்தேன் அவ்வளவு பணிவுடையஐயினேன் என்பர். அங்ஙனம் கூறின் மீட்டும் செத்திடப் பணியாய் எனல் வேண்டாவென்க.

எணேச் செத்திடப் பணியாய் என்றது தற்போதங்கெடச் செய்து சிவபோதமிகச்செய்து தாடலேபோல் நிற்கச்செய் என் பதாம்; ஆதலால் இத்திருப்பாடல் சிவானந்தம் அளவறுக்க வொண்ணுமையை அறிவிக்கின்றவாறு காண்க.

399 அன்ப ராகிமற் றருந்தவ முயல்வார் அயனு மானுமற் றழனுறு மெழுகாம் என்ப ராய்நிண வாரெ கோப்பலர் நிற்க இங்கெண யெற்றினுக் காண்டாய் வன்ப ராய்முரு டொக்குமென் சிந்தை மரக்கண் என்செவி யிரும்பினும் வலிது தென்ப ராய்த்துறை யாய்சிவ லோகா திருப்பெ ருந்துறை மேவிய சிவனே.

4

இ ் ள் : அழகிய திருப்பராய்த்துறையென்னுந் தலத்தில் எழுந்தருளியிருப்பவனே! சிவலோகா! திருப்பெருந்துறை மேவிய சிவனே! நின் திருவடிக்கண் என்றும் நீங்காத அன்பு உடையவர்களாகி, அவ்வன்பு நீங்காது நிலேத்தற்பொருட்டுச் செய்தற்கரிய தவத்தை மேன்மேலும் முயல்பவர்களும், பிரமனும், திருமாலும், மற்றும் நீசேர் மெழுகொப்பக் கசியும் எலும்பையுடையவர்களாக இடைவிடாது தியானிக்கின்றவர் கள் எத்துணேயோ பலர் இருக்க, இங்கு எழுந்தருளிவந்து ஒரு தவமும் ஞானமுமில்லாத அடியேண் எதற்காக ஆட்கொண்டாய்? அடியேன் சிந்தை வலிய உலர்ந்த மரத்தின் கட்டையை ஒக்கும்; என் கண் மரக்கண்; என் செவியோ

கசிந்து உருகும் மெய்யன்பர்களும் தவத்தோரும் பதவியி லுள்ள தேவர்கள் பலரும் உன் அருணேவேண்டிக் கடுந்தவம் புரிந்தும் கிடக்க, உன்ணே நிணேக்காத மடநெஞ்சும், தாழாத சென்னியும், காணுத கண்ணும், புகழைக் கேளாச் செவியும் படைத்த என்ணே ஏன் ஆட்கொண்டாய் என்பது கருத்து.

பராய்த்துறை - திருப்பராய்த்துறை என்னுந்தலம். பராய்ச் செடி தலவிருட்சமாக இருத்தலின் இப்பெயர்பெற்றது. அன்பராதல் பற்பல பிறவிகளிற்செய்த சிவபுண்ணியச் சிறப்பால் வினேவது. அன்பு உயிரின் குணமாயினும் அது கமரில் உக்க பால் போலாது வாயிற்சிந்திய அமுதம் போல வும், அடியார்க்கிட்ட அன்னம்போலவும் பயன்படும் வகையில் சிவபெருமான் திருவடிக்கே பதித்த நெஞ்சுடைமையே என்க. அத்தகைய சிவபத்தி சார்பாற் கெடாது மாருது நிலேக்க வேண்டுமாயின் அதற்குரிய பதிபுண்ணியஞ்செய்தலாகிய தவம் வேண்டும். அத்தவமும் வருந்திச் செயற்பாலதொன்றன்ருய்த் 'தவமும் தவமுடையார்க்காகும் அவமதனே அஃ்திலார் மேற் கொள்வது' என்றவாறு முடியும் இயல்பினதாதலின் அதனே முயலுதற்கருமை நோக்கி 'அருந்தவம் முயல்வார்' என்ருர்.

முயல்வாரும், அயனும் மாலும், நிணவாருமாகிய எணப் பலர் நிற்க எனமுடிக்க. சிலர் அருந்தவமுயல்வாராகிய அயனும் மாலும் எனக்கூட்டுவர். வற்றல் மரம் தளிர்க்காதவாறு போல அயனும் மாலும் நிஷ்காமியப்பயணக் கருதித் தவம் செய்யார் என்பது உறுதியாதலின் அங்ஙனம் கூட்டலாகாது என்க.

அன்பராகி மற்றருந்தவமுயல்வார் பக்தியோகத்தில் நிற் பார் என்க. அழலுறுமெழுகாம் என்பராய் நிணேவார் - தியான யோகத்தில் நிற்பார் எனலுமாம். நிற்க என்றது நின்னருணப் பெருது ஏமாந்து நிற்க என்றவாறு.

சிந்தை முருடொக்கும், கண் மரக்கண், செவி இரும்பினும் வலிது எனக்கூட்டுக. பராய் முருடு · உலர்ந்த கட்டை. இறைவ னடிக்கண் அன்பகத்தில்லாவுமிர் வாழ்க்கை வற்றல் மரம் தளிர்த்தாற்போலும் ஆதலின் இங்ஙனம் கூறிஞர். பராய் மரத்தின் கணுக்கட்டை என்பாரும் உளர். முருடு உருளுவ தோடு தளிர்க்காமைபோல என்மனம் ஒன்றினும் நிஃபெருது உருண்டு, தனக்கும் தஃவவனுக்கும் பயன்படாதது என்பார் சிந்தையைப் பராய் முருட்டுக்கு உவமித்தார்.

மரக்கண் · மரத்திலுள்ள கணு. அது கண்போல்வதா மினும் காணுந்தன்மையில்லாதது ; என்கண்ணும் அத்தன்மை யது என்பதாம்.

இவ்வண்ணம் என் இந்திரியங்களும் மனமும் திருவடி யன்பிற்கேலாதனவாயிருக்க ஏன் என்ணே ஆண்டாய்; ஆட் கொண்டும் அன்புசெய்யாமையால் யான் செத்திலேன் என்று பதிகத்தோடியைத்துப் பொருள் கொள்க. ஆட்கொண்ட சிவான ந்தம் அளவறுக்கொண்ணுமையால் அவ்வநுபவத்தை முழுதும்பயன்படுத்த உதவாத யான் செத் திலேன் என்பது இசையெச்சத்தாற்பெறவைத்து இரங்குதலின் இச்செய்யுள் பதிகக்கருத்தது ஆதல் காண்க.

400 ஆட்டுத் தேவர்தம் விதியொழித் தன்பால் ஐய னேயென்றுன் னருள்வழி யிருப்பேன் நாட்டுத் தேவரு நாடரும் பொருளே நாத னேயுணப் பிரிவுரு அருளேக் காட்டித் தேவநின் கழலிணே காட்டிக் காய மாயத்தைக் கழித்தருள் செய்யாய் சேட்டைத் தேவர்தந் தேவர்பி ரானே திருப்பெ ருந்துறை மேவிய சிவனே.

5

இ. ள்: நாட்டப்பெற்ற தேவர்களும் தேடி அறிதற்கு அரியபொருளாக உள்ளவனே! தஃவனே! சிறுகுறும்பு செய் கின்ற தேவர்கட்குத் தேவனே! திருப்பெருந்துறை மேவிய சிவனே! அடியேன், ஆட்டுத்தன்மை வாய்ந்த தேவர்களாகிய பிரமணுதியர் விதித்த விதியை அறவே அகற்றி, நின் திருவடிக் கண் வைத்த அன்பால், தஃவோ என்று நினது அருள்விட்ட வழியிலே நடப்பவன் அடியேன்; ஆதலால் என்றும் உன்ஃபைப் பிரியாத திருவருளே அடியேற்குக் காண்பித்து, தேவனே நின் வீரக்கழலணிந்த திருவடிகளிரண்டையும் காண்பித்து, எடுத்த இவ்வுடலின் வஞ்சஃனையப்போக்கி அருள்செய்வா யாக என்றவாறு.

சிவனே உன் திருவருள் விட்டபடியே கிடப்பேன்; ஆத லால் உன்திருவடியை என்றும் பிரியாதவண்ணம் அருளுக; என் உடலின் மாயத்தை அகற்றுக என்பது கருத்து.

ஆட்டுத் தேவர் . ஆடுபோலத் தமக்கென்று தனித்ததோர் அறிவின்றி ஒன்றன்வழியே ஒன்று சென்று மாயும் தன்மையை யுடைய தேவர்கள். ஆடுபோன்ற தேவர் ஆட்டுத்தேவர் எனலு மாம். ஆட்டுத்தஃயையுடைய தேவர் எனின் சிறுவிதியாகிய தக்கன்பெற்ற ஆட்டுத்தஃயையுடைய தேவர் என்க; என்றது தக்கன் முதலான பிரமர்களேயும் உபபிரமர்களேயுமாம். அவர் கள்தம் விதியாவது படைப்புக்காலத்து இவ்வுயிர் இத்தகைய துன்ப இன்பங்களடைக என விதித்த நியதி. இறைவனிடம் அடியேன் இடையீடில்லா அன்புபூண்டமையால் விதிவிலகிற்று மார்க்கண்டேயரைப்போல என்பது கருத்து. ஐயன் தஃவவன். உயிர் சிவணேத் தஃவேனைக என்று உணர்ந்ததோ அன்றே பரிபாகமுற்றது. அதன்பரிபாகம்கண்டு இறைவனருள் பள்ளம் புகு புனல்போல் அவன்மீது பாயும்; அருள் வெள்ளத்தில் அகப்பட்டுப் புணேபோல எனக்கென்று யாதொரு சொல்லும் செயலும் எண்ணமுமின்றிக் கிடப்பேன் என்பார் 'ஐயனே! என்று உன் அருள்வழி இருப்பேன்' என்றுர். சிவனே என்று கிடக்கிறேன் என்ற உலகவழக்கும் உன்னுக.

ஆட்டுத்தேவர் என்பதற்கு ஊழை நுகர்விக்கும் பால்வரை தெய்வங்களாகிய பிரமன் முதலியோர் என்றும் தேவரீர் ஆட்டு வித்தால் ஆடுகின்ற தேவர்கள் என்றும் பொருளுரைப்பர் சிலர். விதி ஒழித்து என்பதற்கு, கட்டணேயை நீக்கி என்றும், ஆட்டுத் தேவர்கள் அருளிய கருமுகாண்டப் பொருளான கற்பணே நூல் வழியே செல்லாது என்றும் உரைப்பர் சிலர்.

அருள்வழி இருப்பேன் என்பதற்கு, பெத்தமுத்தி இரண்டு தசையினும், திருவடியே பரமெனப் பணியற நிறுத்துவேன் என்றும், நீ காட்டிய அருள்வழியே முன்போல மாறுபடாது நிற்பேன் என்றும் உரைப்பர்.

நாட்டுத்தேவர் என்பதற்குப் பூசுரர்களாகிய அந்தணர் என்றும், பிரமாண்டம் வைகுந்தம் முதலான பதவிகளிலிருக்கும் பிரமனுதியர் என்றும் பொருள் கூறுவர்.

அருள், தீக்கண் சூடுபோல என்றும் இறைவணப் பிரியாத குணகுணி சம்பந்தமுடையதாதலின் உணப்பிரியாத அருளேக் காட்டி என்ருர் எனலுமாம். குருந்தின்கீழ் இருந்தகாலேப் பிரிந்தது போன்று பிரியாமல் என்றும் கூடியேயின்புறும் இன் கருக்காட்டி என்பது எமதுரை. அருள் திருவடியாதலானும், அடிகளேக் காணுதற்கு அருள் துணேசெய்தலானும் 'அவனரு ளாலே அவன்ருள் வணங்கி' என்றுற்போல ஈண்டும் கூறிய தாகக்கொள்க. காயம் · உடல். மாயம் · வஞ்சனே. இறைவன் அருளடைதற்குச் சாதனம்போல் தம்மைக்காட்டிநின்று, உலகச் சார்போன்றையே நாடியிருத்தலே உணர்த்துதலின் காயமாயத் தைக்காட்டி என்றது. சிவான ந்தமுற்றுர்க்குப் புளியம்பழத்தின் ஓடுபோலக் காயமும் அது செய்யும் வஞ்சமும் கழலுமாதலின் 'கழித்து' என்றுர்.

சேட்டை - சேஷ்டை என்பதன் திரிபாகிய வடசொல். தாமே பெரியர் எனத் தருக்கிச் சிறுகுறும்புசெய்யும் தேவர்கள் சேட்டைத் தேவர்கள். அவர்கள் பூதங்கள் பசாசங்கள் முதலிய கணத்தோர். அவர்கள்தும் தேவர் - அவர்கள் தணவர்களா கிய கண நாதர் முதலியவர். அவர்கட்கும் பிரான் என்பதாம்.

The grant list was a magning which is a

சேடு – ஐ எனப் பிரித்துப் பெருமையையுடைய தேவர்கள் என் பாரும் உளர். முன்னர் நாட்டுத்தேவர் என்பதாற் குறித்த பிரமன் மாஃயே மீட்டும் குறிக்கலாகாமை உணர்க.

கழலிணே காட்டி என்பதால் சிவான ந்தப்பேறும், நாடரும் பொருளே என வியந்தமையால் அவ்வானந்தமும், அதன் குணியாகிய சிவமும் அளந்தறிய ஒண்ணுத்தன்மையுடையன வென்பதும் உணர்த்துதலின் இத்திருப்பாடல் சிவானந்தம் அளவறுக்கொண்ணுமையை அறிவிப்பது காண்க.

401 அறுக்கி லேனுடல் துணிபடத் தீப்புக் கார்கி லேன்றிரு வருள்வகை யறியேன் பொறுக்கி லேனுடல் போக்கிடங் காணேன் போற்றி போற்றியென் போர்விடைப் பாகா இறக்கி லேனுணப் பிரிந்தினி திருக்க என்செய் கேனிது செய்கவென் றருளாய் சிறைக்க ணேபுனல் நிலவிய வயல்சூழ் திருப்பெ ருந்துறை மேவிய சிவனே.

в

இ - ள்: அழகிய அறவடிவாகிய விடையின் தலேவனே! கரைக்குள் விளங்கும் நீர்பொருந்திய வயல்கள்சூழ்ந்த திருப் பெருந்துறையுறை சிவபெருமானே! உன்னேப் பிரிந்தமை யால், என் உடலேத் துண்டாக அறுக்கும் ஆற்றலற்றேன்; தீயில் பாய்ந்து, அமைவுறேன்; திருவருள் அடியேன்மீது இருந்த முறையை அறியேன்; இவ்வுடலேக் கழிக்கும் இடத் தையும் அறியேன்; உன்னேப்பிரிந்து இதுகாறும் இறந்தேன் அல்லேன்; உன்னேப் பிரிந்தாலும் பேரின்பத்தோடும் வாழ என்னசெய்வேன்; இதனேச்செய்க என்று அருள்செய்வாயாக என்றவாறு.

சிவபெருமானே! உன்ணேப் பிரிந்து ஒருகணமும் இரேன்; ஆதலால், சித்திரவதை செய்துகொண்டாயினும் செத்திலேன்; போக்கிடம் காணேன்; என்ன செய்வேன்; இது செய் என்று தேவரீரே பணித்தருளவேண்டுமென்று வேண்டிக்கொள்கிருர்.

உடல் துணிபட அறுக்கிலேன் எனக் கூட்டுக. அங்கி யாகிய உடல் துண்டு துண்டாகும்படி அறுத்துக்கொண்டா மினும் இறந்திலேன் என்றவாறு. சூரபன்மன் யாகத்தீமுன் தன் தசைநார்களேயும் உறுப்புக்களேயும் ஓவ்வொன்ருகவும் சிறிது சிறிதாகவும் வெட்டிக்கொண்டு உன் திருவருளுக்கு இலக்காயிறைபோன்று ஆவதற்கு எனக்குத் துணிவு இல்லே என்பதுமாம்.

> தஞ்சாவூர் ந**டராஐ பிள்ளை உகைந**ாதன் M.A.B т

108

-5.

அங்ஙனம் சித்திரவதை செய்துகொள்ள விருப்பமும் துணிவுமில்ஃயானுலும், தீயில் புகுந்து ஓரிமைப்பொழுதில் மடியலாமே எனின், அதுவும் செய்கிலேன் என்பார் 'தீப்புக்கு ஆர்கிலேன்' என்கின்ருர். ஆர்தல் நிறைதல்; அமைதியுறல்.

இவ்வண்ணமெல்லாம் மாய்த்துக்கொள்ள எமக்குச் சுதந் தரம் ஏது? என்ற எண்ணம் தோன்றத் திருவருள் இருந்த வகை ஏது என்கின்ருர்.

ஆகுல், ஒன்றுமட்டும் உண்மை; உன்ணப் பிரிந்து இவ் வுடஃப் பொறுத்திருக்க மாட்டேன்; எங்கேயாவது போக்கி விடலாமோ எனின், அதற்குரிய இடமும் அநியேன்; என்ன செய்வேன் என்று மனம் அஃபாய மேன்மேலும் சிவானுபவம் அளவறுக்க ஒண்ணுமையால் அதணப் பிரிந்ததால் வருந்துதல் காண்க.

சிறை - கரை. புனல சிறைக்கணே நிலவிய வயல் - நீர் கரைக்குள் அடங்கி விளங்கும் வயல்கள். வெள்ளமும் கரைக் குள் அடங்கும் திருப்பெருந்துறையாய் என்றது, என் துன்ப வெள்ளம் மனத்திலடங்காமையால் தவிக்கின்றேனே என்றது புலப்பட நின்றது.

402 மாய கே மழி கடல்விட முண்ட வான வாமணி கண்டத்தெம் அமுதே நாயி கே இந்கை நிக்க யவு மாட்டேன் நமச்சி வாயவென் றுன்னடி பணியாப் பேய குகிலும் பெருநெழி காட்டாய் பிறைகு லாஞ்சடைப் பிஞ்ஞக னேயோ சேய குகிநின் றலறுவ தழகோ திருப்பெ ருந்துறை மேனிய சிவனே.

7

இ - ள்: மாயனே! அலேகள் மடிந்துவிழும் கடலில் எழுந்தவிடத்தை உண்டதேவ! நீலகண்டத்தையுடைய எமது அமுதமே! திருப்பெருந்துறை மேவிய சிவனே! நாயின் ஒத்த யானுன்னே நினேக்கவும் வல்லமையிலேன்; 'நமசிவாய' என்று உன் திருவடிகளே வணங்காத பேயை ஒத்தேஞயினும், அடியேனுக்குப் பிறவாப் பெருவழியாகிய முத்தியைக் காண் பிப்பாயாக: பிறை விளங்குகிற சடையின்யுடைய பிஞ்ஞகா! அடியேன் தூரத்திலிருப்பவஞிகி நின்று வாய்விட்டலறுவது தேவரீருக்கு அழகாமோ? என்றவாறு. நாயேன் உன்ணே நிணேயேளுயினும் நமசிவாய என்று அடிபணியேளுமினும் தூரத்தில்நின்று அலறுவது அழகன்று; ஆதலின், அடியேனுக்குப் பெருநெறி காட்டி அருள்செய்க என்பது கருத்து.

மாயனே மாயையையுடையவனே. மாயை சுத்தம் அசுத் தம் பிரகிருதி என மூவகைப்படுவதாய், சிவசத்தி சங்கற்ப ரூப சந்நிதியினின்றும் வாக்கு நான்கையும், காரண தத்துவம் ஐந்தையும் போக்கிய தத்துவமிருபத்து நாலேயும் தோற்றுவித் தலின் இறைவன் மாயன் என விளிக்கப்பெறுகின்ருர். இதனே 'விந்துவின் மாயையாகி' என்னும் சித்தித் திருவிருத்தத்திற்குச் சிவஞானசுவாமிகள் அருளும் பொழிப்பும் நன்கு விளக்கும்.

இங்ஙனமன்றி 'மாயையை ஓச்சும் மகாதேவனே' என்று பழையவுரையும், நஞ்சிணே அமுதாகக் கொண்டமையாலும், எத்தகைத் தன்ணேயாட்கொண்ட பிறகு தன்னே எத்தகை மயக்கி வருதலானும் மாயன் என அழைத்தார்; சூழ்ச்சிக்காரன் என்ற படி எனப் பின்னுரைகாரர் ஒருவரும் உரைப்பர். இதனுல் சிவாகமத்தோடொட்டிய செம்மையான நயந்தோன்ருமையின், தன் சந்நிதியினின்று மாயையைக் காரியப்படச்செய்தலின் மாயன் என்ருர் என்ற கருத்துச் சிறத்தல் காண்க.

விடமுண்டவானவா என்றது வானவர்கள் அமுதுண்ண வாய்பினந்தனரேயன்றி நஞ்சுண்டபோது ஓடியொளிந்தனர்; தேவரீர் விடமுண்டீர் என்ற பெருமைதோன்ற 'மறி கடல் விடமுண்ட வானவா' என்ருர். அங்ஙனம் விடமுண்டதால் அவர்கண்டம் மணிகண்டமாகப் புத்தழகுபெற்றது. எமக்கெல் லாஞ் சாவாமைதந்தது என வியப்பார் 'மணிகண்டத்து எம் அமுதே' என விளிக்கின்ருர். "கறையிடறணியலும் அணிந் தன்று'' என்பது புறநானூறு.

நாயின்தன்மை நன்றி மறவாமை. அங்ஙனமாகவும் நான் உன்னே நிணயவும்மாட்டேன் என்றமையால் நாய்க்குணமும் இல்லாத கடைப்பட்டவனென்று கருதவைத்தவாரும். உயர்ந்த உணவளித்துக் காப்பாற்றினுலும் இழிந்த உணவையும் விரும் பிச்செல்லும் நாய்போல அருளுட்டிக் காக்கவும் புலனூண் விரும்பிப் புறம்போன தன்மையால் நாயினேன் என்ருர் எனலுமாம்.

நிணயவும்மாட்டேன் என்ற உம்மை, புகழவும் மாட்டேன் என்ற ஏணய தொழில்கணயும் உணர்த்தின. சிவப்பணி செய்யும்போது திருவைந்தெழுத்தைத் தியானித் துச் செய்வதே உத்தமம். ஆதலின் திருவைந்தெழுத்தை நெஞ்சழுத்தி அடிபணியவேண்டிய அடியேன் அங்ஙனம் செய் யேன் ஆதலால் பேயன்னவளுமினன் என்றதாம்.

பேயன் - பேய்த்தன்மை உடையவன். பேய் நன்றி செய் தாரையே வருத்தும் இயல்பினது; பிறரைப் பற்றிநின்று அவர் தம் அறிவைத் தமதாக்கி மயக்குவது. அதுபோல 'அடியேனும் சிவன்செய்த நன்றியை மறந்து பிறரை வருத்துமியல்பினன் ஆயினேன் என்றவாரும். தற்போதமாகிய பேய்பிடித்த யான் என்பது பழையவுரை.

சிவபெருமாணத் தரிசிக்க எண்ணியபோது செல்வேன் செல்வேன் என்றியம்பும் ஆசைப்பேயும், தரிசித்தவழிச் செல் வேன் என்று செப்பிச் செல்லுதலின்றித் தனது சத்தி அணு வணுவாகத் தேய்ந்துசெல்லும் ஆணவப்பேயும், தரிசித்தும் வீரோதமின்றிச் சிலகாலம் இருந்து செல்லும் பிராரத்துவப் பேயும், இதனேடு யானும் செல்வேன் என்று இரந்துநிற்கும் மாயைப்பேயும் ஆகிய இவற்ருல் பீடிக்கப்பட்டேன் ஆதலின் தன்ணப் பேயேன் என்ருர் என்பர் சிவ அருணகிரிமுதலியார். பேயன் என என்ண ஓதுக்கிவிடுதலாகாது பெருநெறிகாட்ட வேண்டும் என்பது 'பேயனுகிலும்' என்பதாற் குறிக்கப்பெறு

பெருநெறி - முத்திநெறி. திருவடி என்பது பழையவுரை. மெலிந்தாரை வாழவைக்கும் பெருந்தகையாதஃப் 'பிறை குலாம் சடை' என்பது விளக்கி நிற்கின்றது. குலாவும் -குலாம் - விளங்கும். பிஞ்ஞகன் - தஃலக்கோலம் அணிந்தவன். மமிற்பீலி என்பாரும், தஃலப்பாகை என்பாரும் உளர். ஏ ஓ என்பன இரக்கக்குறிப்பு இடைச்சொற்கள்.

சேயஞகி நின்று · நின்னருள்பெற்று அணுக்கத்தில் வாழ வேண்டிய நான் தூரத்தில் நின்று என்க. சேயன் · மகணே ஓத்தவன். நின் மகணே ஒத்தவகை நின்று அலறுவது அழகோ எனலுமாம். தேவரீர் அடிமைப்புத்திரகுகிய யான் என்பது பழையவுரை.

இங்ஙனம் நின் அருளனுபவம் அளவிட ஓண்ணுதவண் ணம் எம்மை ஆட்கொண்டமையால் அதஃனப் பிரிதல் பெரும் துன்பமாகிறது; ஆதலால், பெருநெறிகாட்டிப் பிரியாதே மறியாதே இன்பத்துள் ஆழ்த்தவேண்டுதலின் இச்செய்யுள் பதிகக்கருத்தினே விளக்கி நிற்கின்றமை காண்க. 403 போது சேரயன் பொருகடற் கிடந்தோன் புரந்த ராதிகள் நிற்கமற் நென்கோக் கோது மாட்டி நின் குரைகழல் காட்டிக் குறிக்கொள் கென்று நின் தொண்டரிற் கூட்டாய் யாது செய்வதென் றிருந்தனன் மருந்தே அடிய னேனிடர்ப் படுவதும் இனிதோ சீத வார்புனல் நிலவிய வயல்சூழ் திருப்பெ ருந்துறை மேவிய சிவனே.

8

இ-ள்: குளிர்ந்த ஒழுகுகின்ற நீர் நிறைந்து விளங்கும் வயல்கள் சூழ்ந்த திருப்பெருந்துறைக்கண் விரும்பி எழுந் தருளிய சிவனே! என் மயக்கநோய்க்கு மருந்துபோல்பவனே! செய்வது யாது என்று மயங்கியிருந்தேன்; அடியேன் துன்பப் படுவதும் தேவரீருக்கு இனிதோ? தாமரைப்போதில் எழுந் தருளியுள்ள பிரமனும், அலேகள் கரையைப் பொருகின்ற கடலின்கண் அறிதுயில் கொள்ளும் திருமாலும், இந்திரனும் முதலான தேவர்கள் நிற்க, என்னேக் கோதாட்டி, உன்னு டைய ஒலிக்கின்ற கழல் அணிந்த திருவடிகளேக் காட்டி, 'இவற்றைக் குறிப்பாகப் பற்றிக்கொள்க' என்று நின் அடி யார் கூட்டத்திற் கூட்டுவாயாக என்றவாறு.

சிவனே! இனி என்ன செய்வது என்று இருந்தேன்; நான் அல்லற்படுவது உனக்கு அழகோ? பிரமன் திருமால் முதலிய தேவர்கள் கிடக்கட்டும்; என்ணேக்கோதாட்டித் திருவடி காட்டி, திருத்தொண்டர் கூட்டத்துள் சேர்ப்பாயாக என்பது கருத்து.

சீதப்புனல் என்பது திருப்பெருந்துறைக்கண் உள்ள பொய்கையின் பெயர். அதன் நீர் பரவிய வயல்கள் சூழ்ந்த பெருந்துறை எனலுமாம்.

மருந்து - பிணி நீக்கும் மருந்து. பிறவிப் பிணியை நீக்கு தலின் இறைவணே மருந்தே என விளித்தார். "மருந்திவை மந்திரமிவை" "மருந்தவன்காண்" "மந்திரமும் தந்திரமும் மருந்துமாகி" என்பன முதலிய திருமுறைகளேயும் எண்ணுக.

பீள்ளேயை அடித்து அழவைத்து இன்புறுவார் போல, அடியேண இடர்ப்படவைத்துப் பார்ப்பது இனிமையோ என்ற வாரும்.

போது சேர் அயன் முதலிய அடைமொழிகள் அவரவர் செய்த காமியப் புண்ணியங்கட்கு ஏற்பப் பதவிகளினின்று இன்புறுவார்கள்; அவர்கள் நிற்க என்ற பொரு**கோவிள**க்கியது. கோதும் ஆட்டி · கோதாட்டி, உம் தவிர்வழி வந்தது.
·கோதாட்டும் சீலமும் பாடி' 'நந்தம்மைக் கோதாட்டி' என் பனவும் உன்னுக. கோதாட்டல் · சீராட்டல்போல்வதோர் வழக்கு. கோது · குற்றங்களே, ஆட்டி · அழித்து என்பாரும் உளர். பாசக்கொத்தையும் அறுத்து என்பது பழையவுரை. கோது · கொத்து.

குறிக்கொள்க என்று எனற்பாலது குறிக்கொள்கென்று எனத் தொகுத்தல் விகாரம் பெற்றது.

கழல்களே நீ அடையவேண்டிய இலட்சியத்தானம்; ஆத லின் இவற்றை இறுகப்பற்று என்று கூறி என்பார் 'குறிக் கொள்கென்று' என்ருர்.

இங்ஙனம், கோதாட்டிக் குரைகழல் காட்டிய அநுபவம் பெரிதாத‰ அறிவித்து, அது என்றும் நீங்காது இருக்கத் தொண்டரிற்கூட்டுத‰விரும்புதலின் சிவானந்தம் அளவறுக்க ஒண்ணுமையை அறிவித்தவாறு காண்க.

404 ஞால மிந்திரன் நான்முகன் வானவர் நிற்க மற்றெண் நயந்தினி தாண்டாய் கால ஞருயிர் கொண்டபூங் கழலாய் கங்கை யாயங்கி தங்கிய கையாய் மாலு மோலமிட் டலறுமம் மலர்க்கே மரக்க ணேணேயும் வந்திடப் பணியாய் சேலு நீலமும் நிலவிய வயல்சூழ் திருப்பெ ருந்துறை மேவிய சிவனே.

9

இ-ன்: கெண்டை மீன்களும், நீலப்பூக்களும் விளங்கு கின்ற வயல்கள் சூழ்ந்த திருப்பெருந்துறை மேவிய சிவனே! பூமியின்கண்ணுள்ளோரும், இந்திரனும், பிரமனும் மற்றத் தேவர்களும் திருவடியை விரும்பிக் காலம்நோக்கி நிற்க, அடியேனே விரும்பி இனிதாக ஆட்கொண்டனே; காலனது அரிய உயிரைக்கொண்ட ்பொலிவாகிய கழல்களேயுடைய வனே! கங்கையை உடையவனே! அக்கினி தங்கப்பெற்ற கைகளே உடையவனே! திருமாலும் கிடைக்கப்பெருது ஒல மிட்டு அலறும் அத்திருவடித் தாமரைகளில், மரக்கண்ணே ஒத்த கண்களேயுடைய என்னேயும் வரும்படிக் கட்டளே தரு வாயாக என்றவாறு.

எல்லோரும் நிற்க என்ணே ஆட்கொண்டாய்; திருவடித் தாமரையைக் கண்டு கசியாத மரக்கண் படைத்த என்ணயும் வரக் கட்ட 2ளமிடுக என்பது கருத்து. ஞாலம், இடவாகுபெயராக மக்க2ோயுணர்த்தியது. ஞால மிந்திரன் எனக்கூட்டி வானுலகத்துள்ள இந்திரனும் என்றலும் ஒன்று. நயந்து - தானே விரும்பி. ஆட்கொள்ளுதற்கேற்ற பரிபாகமில்லாத என்2னயும் காரணம் இன்றியே கருணேகாட்டி ஆண்டாய் என்பார் 'நயந்து இனிது ஆண்டாய்' என்மூர்.

காலன் ஆருமிர்கொண்ட எனப்பிரிக்க. மார்க்கண்டேயர் உமிரைக் கவரவந்த காலன் உமிரைக் கவர்ந்த திருவடியாய் என்றது.

திருமால் பன்றியாய்த் தேடியடையமுடியாத திருவடியாத லால் 'மாலும் ஓலமிட்டலறும் அம்மலர்க்கு' என்ருர். மலர்க்கு -மணற்கு என்புழிப்போல மலரில் என ஏழாம் வேற்றுமையாகப் பொருள்கொள்க.

திருவடியைக்காட்டியும் சூட்டியும் ஆட்கொண்டும் கண்கள் கசியாதிருந்தமையின் தம்மை மரக்கண்ணேன் என்ருர். முன் னும் 'மரக்கண்' என்றும், 'கண்ணும் மரமாம் அடியனேற்கே' என்றும் வருவனவற்றைச் சிந்திக்க.

இத்திருப்பாடல், யாருக்குங்கிடையாத பேறு அடியேற்குக் கிடைத்தது என வியந்தமையானும், 'மலர்க்கு வந்திடப் பணி யாய்' என மீட்டும் அவ்வநுபவத்தை வேண்டலானும் சிவா னந்தமளவறுக்க ஒண்ணுமையை உணர்த்தியவாறு காண்க.

405 அளித்து வந்தெனக் காவவென் றருளி அச்சந் தீர்த்தநின் அருட்பெருங் கடலில் திகோத்தும் தேக்கியும் பருகியும் உருகேன் திருப்பெ ருந்துறை மேவிய சிவனே வணேக்கை யாணுடு மரைவன் அறியா வான வாமலே மாதொரு பாகா களிப்பெ லாமிகக் கலங்கிடு கின்றேன் கயில் மாமலே மேவிய கடலே,

10

60

#### **திருச்சிற்றம்பலம்**

இ - ள் : திருப்பெருந்துறை மேவிய சிவனே! சங்கினேக் கையில் ஏந்திய திருமாலொடு தாமரைக்கண் இருப்பவஞகிய பிரமனும் அறியாத தேவனே! இமயமலே அரசன் மகளாகிய உமாதேவியை இடப்பாகங்கொண்டவனே! திருக்கயிலே மலே யில் விளங்குகின்ற கடலே! மதத்தான் வினேந்த களிப்பு மிக அறிவு திரிந்து கலங்குகின்றேன்; அடியேற்குக்கருணேசெய்து, ஆஆ என்று அருள்வழங்கி, அச்சத்தைப் போக்கிய நின் அரு ளாகிற பெரிய கடலிலே மூழ்கியும், நிறைத்தும், குடித்தும், மனம் உருகேன்; யான் என்செய்வேன் என்றவாறு.

சிவனே! நீ எனக்கு அருளிய அருட்கடலில் திஃாத்தும் நிறைத்தும் குடித்தும் உருகிலேன்; களிப்பாற் கலங்குகிறேன் எனலும் ஆம்.

அளித்து - கருணேசெய்து. அளி என்னும் பெயரடியாகப் பிறந்த விணயெச்சம். அளி - விணயடி என்பாரும் உளர்.

ஆவ: இரக்கக்குறிப்பு இடைச்சொல். அருட்பெருங்கடல் என்றது சிவானந்தத்தை. திணேத்தும் தேக்கியும் என்பன முதலி யன அநுபவம். உருகேன் என்னநுபவ அளவில் அது அடங் கிற்றிலது என்ற கடந்த தன்மை. இவற்ருல் சிவானந்தம் அளவறுக்கொண்ணுமையை உணர்த்தியவாரும்.

வீனக்கையான் - பாஞ்சசன்யம் என்னும் சங்கிணக் கையி லுடைய திருமால். அரி அரற்குத் தேவியாதலின் வீனயைக் கையிலுடையவன் எனலுமாம்.

அறியா வானவா என விளித்தது அவர்கள் மூவரில் ஒருவ னென நிணத்திருந்தும் அவர்களாலும் அறியப்படாத அரு மையை விளக்கியது.

ம2லக்கண் மேவிய கடலே என்றது வியப்பென்னும் சுவை தோன்ற நின்றது. கடல் - அருட்கடல்.



நடுப்பகலில் கடுமணலில் நல்லடியார் செந்ந்நிமிலே சுடுசெங்கல் ஏற்றிவைத்துத் துயரமிகத் தண்டித்தல்.

.

## 24. அடைக்கலப்பத்து

#### [பக்குவ நிண்ணயம்]

அடிகளார் திருப்பெருந்துறையில் எழுந்தருளியிருக் குங்காலத்து, அடியார்கள் அனேவரும் இறைவனது திரு வடிக் கமலத்தைச் சேர்ந்து பேரின்பக் கடலில் அமிழ்ந் திருக்கத் தாம்மட்டும் தனித்தமைக்குக் காரணம் தமக்குப் பரிபாகமின்மையே என உணர்ந்து, அடி அடை தற்குரிய பக்குவத்தை வரையறுப்பாராக, இப்பதிகத்தை அருளுகின் ருர்கள்.

அடைக்கலம் புகுவதை அறிவிக்கும் பாடல் பத்திணேக்கொண்ட நூற்பகுதி அடைக்கலப்பத்து. இதில், ஏணேய அடியார்கள்போலத் தாமும் திருவடியை அடையவிடாது தடுத்து நின்றது வாசஞமலம் ஆதலின் அதற்கு அஞ்சி, இறைவனிடம் அடைக்கலம் புகுந்ததை அறிவிக்கும் பகுதி என்பது கருத்து. இதன் கருத்தாவது பக்குவ நிர்ணயம்; அதாவது வித்தும் அங்குரமும்போல என்று பழைய குறிப்புக்கூறும். வித்தின்தன்மை முணியிற் காணப்படுமாறுபோல, வித்தொன்றும் முணியொன்றுமாக மாறித் தோன்ருதவாறுபோல வாசஞமலம் கெடாத ஆன்மா ஒருக்காலும் திருவருளுக்கிலக்கா காது என்பதணே உணர்த்த இப்பதிகத்து 'அழுக்கு மனத்தடியேன் உன் அடைக்கலம்; வல்விணயேன் உன் அடைக்கலம்; கெடுவேன் உன் அடைக்கலம்; எனத் தடையும், அவற்றை நீக்கும் உபாயமும் தெரிவித்து வேண்டிக்கொள்கின்றுர்.

பழையவுரை ''அத்துவிதந் திகழடைக்கலப் பத்து, வத்து நிர் ணயம் வகுத்துரைத் ததுவே'' என்ற அகத்தியச் சூத்திரத்தை மேற்கோள்காட்டி, வாசஞமலத்தை அகற்றி, அருளாம்வகையில் திருவடிக்கீழ் வைத்திருக்கும் பெருங்கருணேயைத் துதித்தது எ**ன்று** அநுபவப்பொருள் அறிவிக்கும்.

பழையபுராணம் ''ஓதுவல் வாதணேகள் வந்தணுகாமல் அடைக் கலப்பத் துரைத்ததாமே" என்னும்.

முன்பதிகத்து, செத்திலேன், செத்திடப் பணியாய், தீப்புகேன் என்றிங்ஙனம் நைந்து இறைவணேப் பிரிந்து இருப்பதைவிட இறப்பதேமேல் என விண்ணப்பித்தும், சாதல் கிடைக்காமையால் வருத்தமிக்கும், ஆன்மபோதநிஃயில் வழிகாணமுயன்று முடியாமை யாலும் செயலற்றுத் தற்போதமும் தன்முணப்பும் அற்று, ஆண்ட நீ எதுசெய்யினும் செய் நான் உன் அடைக்கலம் எனத் தன்ணயே திருவடிக்கண் அளித்தமையே அடைக்கலம் என்பது. சுருங்கக் கூறின் தஃயில் தீப்பற்றிய ஒருவன் ஓடோடியும் வந்து குளத்தி னிடம் அடைக்கலம்புகுவதுபோல வாசனுமலம்வந்து தாக்க அதற்கு அஞ்சி ஓடிவந்து அருட்கடலில் அடைக்கலம் புகுதஃ அறிவிப்பது

#### கலவைப் பாட்டு

**இருச்சிற்றம்பலம்** 

406

செழுக்க மலத்திர ளன நின் சேவடி சேர் ந்தமை ந்த பழுத்த மனத்தடி யருடன் போயினர்யான் பாவியேன் புழுக்க ணுடைப்புன் குரம்பைப்பொல் லாக்கல்வி ஞானமிலா அழுக்கு மனத்தடி யேன்உடை யாயுன் அடைக்கலமே.

1

இ-ள்: வளமான தாமரைக் கூட்டத்தையொத்த நின் சேவடிகளேத் தியானித்து அடங்கிய அன்புகனிந்த மனத்தின் யுடைய அடியார்கள் உன்னுடன் வீட்டின்பவுலகை எய்தினர்; பாவியேஞ்கிய யாஞே புழுக்கள் நிறைந்த இடத்தின் யுடைய புன்மையான உடலாகிய கூட்டிணேயும், கல்வி அறிவில்லாத பொல்லாத காம கோப தாபங்களாகிய அழுக்குகள் நிறைந்த மனத்தின்யேடைய அடியேன்; எம்மை உடைமையாக அநா தியே பெற்றவனே! உனக்கு அடைக்கலம் என்றவாறு.

பரிபாகம் பெற்ற அடியார்கள் நின்னுடன் கூடவே வீட் டுலகம் புக்கனர்; பாவியாகிய நானே விணவயத்தாற்பெற்ற உடற்கூட்டில் உறைபவன்; அழுக்கு மனத்தவன்; உனக்கு அடைக்கலம்; நீயே அழுக்கு அகற்றிப் பாதுகாக்கவேண்டும் என்பது கருத்து.

செழுங்கமலம் எனற்பாலது எதுகை நோக்கிச் செழுக் கமலம் என வலித்தல் விகாரம் பெற்றது. திருவடி இரண்டா தலின் செந்தாமரைமலரின் திர‰யொத்த சேவடி என்ருர்.

சேர்தல் • இடைவிடாது தியானித்தல். அமைதல் • அறிவு இச்சை செயல்கள் அடங்குதல். பழுத்த மனம் • அன்புமிக அதஞற்கனிந்த - கனிகின்ற மனம். உண்மையடியார்கள் இடை வீடாது தியானித்தலும், மனமொழிமெய்கள் பொறிவழி பற்றிப் புலன்களிற் செல்லாது அடங்குதலும், கனிந்த மனமுடைமையு மாகிய மூன்று இயல்பும் உடையவர்கள் என்பது உணர்த்தப் பெற்றது. இதுவே பக்குவநிண்ணயமாதல் தெளிக.

உடன் போயினர் ஆசாரியனுடன் செல்லுதல் மாணுக் கர்க்குப் பெருமைதரும் செயல். மன்னருடன் செல்லுதல் பரி வாரங்களுக்குச் சிறப்பு. அதுபோல மெய்யடியார்கள் உடன் சென்றமை அவர்கள் பரிபாக விசேடத்தைத் தெரிவிப்பது. பழையவுரை அபேத அத்துவித அடிமை வாழ்வான இன்பம் இம்மையிலே பெற்ரூர்கள் என்னும். உடன் போயினர் . இம்மையிலே பெற்ரூர்கள். எடுத்த இப்பேறவியிலேயே குரு வுடன் சென்று பெற்றனர் என்பது கருத்து. இதற்கு அடிக் குறிப்பு எழுதுகிற ஒருவர் உன்னேடு சென்றனர் என்றும் கூறுவர் என்று எழுதிஞர். பழையவுரைக்கும் வேற்றுரைக்கும் மாற்றம் யாதோ என விடுக்க.

பாவியேன் யான் அழுக்கு மனத்தடியேன்; உடையாய் ! உன் அடைக்கலம் என முடிக்க.

என்ணே நின்னுடன் போகாதவாறு தடுத்தது என் பாவமே என்பார் 'பாவியேன் யான்' என்ளுர்.

புழுக்கண் உடை புன் குரம்பை - புழுக்கள் நிறைந்த இடத் தையுடைய (புல்லிய) இழிந்த உடம்பு. மலந்தங்கிக் கெட்ட இடங்களிலெல்லாம் புழுக்கள் நெளிகின்ற இழிவிண்யுடைய உடல் என்றவாரும். குரம்பை உருவகம்: உடல். கல்வி ஞானம் இலாப் பொல்லா அழுக்கு மனத்து அடியேன் எனக்கூட்டுக. கல்வி கலாதத்துவத்தின் காரியமாய்ச் சிறிது அறிவு விளக்கம் தருவது; பாசஞான வடிவினது; திருவருள் துணே செய்யு மாறைல் பதிஞானம் பெறத் துணே செய்வது. அதணே முறைப் படிப் பெருமையால் பொல்லாத – தீமை பயப்பதான அழுக்கு கள் என்மனத்தில் நிரம்பிவிட்டன என்பார் இங்ஙனம் கூறிஞர். நின்றமுறையேகொண்டு, மெய்ஞ்ஞானம் பயவாத - கலகல கூறித்திணையதான வீண் கல்வியிறைல் மெய்ஞ்ஞானமில்லாத அழுக்குமனத்தேன் என்பது பழையவுரை.

உடையாய் என்றது எனக்கு என்றும் சுதந்திரம் இன்று; என்பதணே விளக்கிநின்றது. பின்னரும், 'மலரடிக்கே கூவிடு வாய் கும்பிக்கே இடுவாய் நின் குறிப்பறியேன்'(413) என்றது காண்க. உன் அடைக்கலம் - கருவி கரணங்கள் செயலற்றுப் பசு போதம் கழன்று தருக்காகிய ஆணவம் அடங்கிய நிஃலயில் விண்ணப்பிக்கும் பக்குவநிண்ணய விண்ணப்பமிது என்க.

407 வெறுப்பன வேசெய்யு மென்சிறு மையை நின் பெருமையினுல் பொறுப்பவ னேயராப் பூண்பவ னேபொங்கு கங்கைசடைச் செறுப்பவ னே நின் றிருவரு ளாலென் பிறவியைவேர் அறுப்பவ னேயுடை யாய்அடி யேனுன் அடைக்கலமே.

2

இ-ள்: வெறுக்கத்தக்க பாவங்களேயே செய்யும் அடி யேனது சிறுமைக் குணங்களே நின் பெருமைக் குணங்களாற் பொறுப்பவனே! பாம்பை அணியாகப் பூண்பவனே! மேன் மேலும் பொங்கி வருகின்ற கங்கையாற்றைத் திருச்சடையின் கண்ணே அடக்குபவனே! நின்னுடைய கருணேயிஞலே என் பிறவியை வேரோடுகளோபவனே! என்னே உடைமையாகவுடை யவனே! அடியேன் உனக்கு அடைக்கலமாவேன் என்றவாறு.

பாம்பும் கங்கையும் செய்யாத தீமைகளே அடியேன் செய் திலேன்; அவற்றைத் தாங்கி ஆட்கொண்டதுபோல என்ன யும் (பிறவியை நீக்கி) ஆட்கொள்ளவேண்டும்; நான் உன் அடைக்கலம் என்பது கருத்து.

'சிறியோர் செய்த சிறு பிழை யெல்லாம் பெரியோராமிற் பொறுத்தலும் கடனே' என்பவாகலின் யான் செய்த சிறுமை களேப் பொறுத்தல் நின் பெருந்தன்மைக்கு இயல்பு என்பார் 'என் சிறுமையை நின் பெருமையினுல் பொறுப்பவனே' என் ருர். சிற்றறிவும் சிறுதொழிலுமுடைய உயிர்களாகிய நாங்கள் அநாதியே அறியாமையைச்செய்யும் ஆணவமலத்தோடு கூடிய வர்களாதலின், தேவரீர் திருவுள்ளத்திற்கு உவப்பாவன இவை என்பதைச் சிவாகமங்களாலும், ஆன்ரேர் ஆசாரத்தானும் தெரிந்துவைத்திருந்தும், மலமறைப்பால் அகங்கரித்து உவக் கத்தகாத - வெறுக்கத்தக்க செயல்களேயே செய்வேமாயினும், அவை எம் அறியாமை ஏதுவாக நிகழ்ந்தன என்று திருவுளம் பற்றி இரங்கிப் பொறுத்தருளவேண்டும்; அங்ஙனம் பொறுப் பதே நின் பெருந்தன்மைக்கு அழகுமாம் என்பது கருத்து. அரா - பாம்பு. இது நஞ்சும், நன்றிகெட்ட தன்மையும் உடைய தாமீனும் அதனேப் பெரிய அணிகளாக அணிந்து தேவரீர் ஆட்கொள்ளவில்ஃயா? நான் நச்சுப்பாம்பைவிட மிகக்கொடி யவஞ? என்பார் 'அராப்பூண்பவனே' என்று விளித்தார்.

மேலும் கங்கை எவ்வளவு மிடுக்கோடு உன் சந்நிதானத் தில் இறங்கிஞள்; அவள் ஆணவத்தை ஓடுக்கிச் சடையில் அடக்கிப் பொறுத்த உனக்கு என் சிறுமையிஞல் விளேந்த வெறுப்பனவற்றையும் பொறுத்தல் மிக மிக எளிதாம் என்று வேண்டுவார் 'பொங்கு கங்கை சடைச்செறுப்பவனே' என்ருர்.

பிறவி விணவயத்தால் ஓயாமற்கிளேக்கும் மரம்போல்வது. அடியேன், பதிபுண்ணியங்களேச் செய்தலால் கிளேகளேக் கழித் துக் கொண்டே இருப்பேளுமினும், அது என்சோர்வின்கண் மீட்டும் கிளேத்துத் தழைத்துவிடும் இயல்பினது; அதண நின் திருவருளாகிற குந்தாலிகொண்டு வேரையே களேயவேண்டும் என்பதை 'என் பிறவி வேர் அறுப்பவனே' என்ற விளியால் புலப்படுத்துகிருர்.

உடைமையாக உள்ளவனுக்கு மீட்டும் அடைக்கலம்கூறல் தகுதியாமா? அங்ஙனமிரு ந்தும் உடையாய் உன்னடைக்கலம் எனற்கு இயைபு யாது எனின், உன்ணே உடையான் என்றும் நான் உன் உடையான் என்றும் நான் உன் உடைமை என்றும் உணர்வதற்கு முன்னே தற் போத முணப்பால் புறம்பான பாவ கன்மங்களேச் செய்துவிட்டேன்; அவை முதிர் ந்து என்ணே இப்போது வாட்டத்தொடங்கு கின்றன; அவைகளினின்று அடியேணேக் காக்கவேண்டும் என் பது கருத்தே அன்றி, இயல்பாகவே உடைமையமைந்ததாக (ஸ்வதசித்தமாக) இருக்க உன் அடைக்கலம் என யான் இப் போது விண்ணப்பிக்கவில்ல; அச்சத்தாற் கூறும் அவல உரையே என்றவாரும்.

இவ்வண்ணம் விண்ணப்பிப்பதும், உன்ணே உடையான் என்றுணர்தலும், அடைக்கலம் புகுதலும் ஆகிய இவைகள் பரிபாக சின்னமாதலின் இத்திருப்பாடல் பக்குவ நிண்ணய மாதல் காண்க.

408 பெரும்பெரு மானென் பிறவியை வேர றுக்குப் பெரும்பிச்சு த் தரும்பெரு மான்சது ரப்பெரு மான்என் மனத்தினுள்ளே வரும்பெரு மான்மல ரோன் நெடு மாலறி யாமனின்ற அரும்பெரு மானுடை யாய்அடி. யேனுன் அடைக்கலமே. இ - ள் : மிகப் பெரிய பெருமானே! என் பிறவியாகிற விருட்சத்தின் வேரை அறுத்து எனக்கு உனது திருவடிக் கண்ணே பெரும் பித்தாக விளங்கத்தரும் பெருமானே! சாமர்த்தியம் பொருந்திய பெருமானே! என் மனத்தினுள் எழுந்தருளும் பெருமானே! பிரமனும் திருமானும் அறியா மல் அவர்கள் எதிரேயே அண்ணுமலேயாக நின்ற அரிய பெரு மானே! உடையாய்! அடியேன் உன் அடைக்கலம் என்றவாறு.

பெரியவற்றுள் பெரியஞயும், அரியவற்றுள் அரியஞயும், எல்லாந்தருபவஞயும் உள்ள நீ என்கோ உடையாய் ஆதலால் யான் உன் அடைக்கலம் என்பது கருத்து.

பெருமான் - பெருமையையுடையவன். அங்களமாயும் பெரும் பெருமான் என்றது பெருமான் என்ற பெயரைக் காரணங்கருதாமலே எத்தணேயோ தேவர்கள் தாங்கிலிருக்க அவர்கட்கும் தணவனுதற்சிறப்பு உனக்கே உளது என்பதை வியந்ததாம்.

பிறவி நீங்கிய சிவானுபவ காலத்தில் ஆன்மா, சிவத்தை யன்றி வேளுன்றையும் சாராது சிவத்தையே நோக்கிச் சிவ மாகவே விளங்கியிருக்கும் ஆதலின், கண்டதையே கண்டு. கொண்டதையே கொண்டு, கூறியதையே கூறும் பெரும் பிச் சான அத்தன்மையை விளக்கிப் 'பெரும்பிச்சுத் தகும் பெரு மான்' என்ருர்.

சதுரன் · சாமர்த்தியம் பொருந்தியவன். விச்சதின்றியே விளேவுசெய்தலும் வைச்சுவாங்கலும் பிச்சதாக்கு**தலும் முதலா** மின இறைவன் செய்யும் சதுரப்பாடுகள் என்க. சதுரர்கள் எல்லாருக்கும் தணேவன் சதுரப்பெருமான்.

என்மனம் என்ற குறிப்பு இறைவன் எழு**ந்தகுளுதற்**குத் தகாத அறுவகைப் பகைகளும் நிரம்பியது எ**ன்பதாம். ஆயி** னும் கருணேயினுல் வருகின்ருன் என்ற எளிமை**தோன்ற 'என்** மனத்து வரும்பெருமான்' என விளித்தார். ம**னத்தைக்**காட்டி லும் அணிமையானதொன்று இன்மையின் இத்**திருப்பாட**லிற் கூறப்பெறும் விளிகள் அணேத்தும் அண்மைவிளிகளாகவே அமைந்துள்ளமை சிவானுபவ முதிர்ச்சியின் விணேவெள்க.

இத்திருப்பாட்டில், பெருமாணப் பலபடப் பு**கழ்ந்து தோ**த் தரித்தலும், இறைவன் தானே உவந்து எழு**ந்தருளுதலுமாகிய** பக்குவங்கள் நிண்ணயிக்கப்பெறுகின்றமை காண்க. 409 பொழிகின்ற துன்பப் புயல்வெள் ளத்தினின் கழற்புணேகொண் டிழிகின்ற அன்பர்க ளேறினர் வான்யா னிடர்க்கடல்வாய்ச் சுழிசென்று மாதர்த் திரைபொரக் காமச் சுறவெறிய அழிகின்ற னன்உடையாய்அடி யேனுன் அடைக்கலமே.

4

இ - ள் : உடையாய்! பிறவிப்புயல் பொழிகின்ற துன்ப வெள்ளத்தில் இழிந்து செல்கின்ற அன்பர்கள், நின் திருவடி யாகிற தெப்பத்தைக்கொண்டு முத்திக்கரையை ஏறிஞர்கள்; யான் திருவடித்துணே பற்ருது துன்பக்கடலில் சுழியில் அகப் பட்டு, மாதர்களாகிய அலேகள் மோத, காமமாகிய சுருமீன் எதிர்த்துவரக் கெடுகின்றேன்; அடியேன் உனது அடைக்கலம் என்றவாறு.

பிறவித்துன்பத்தில் அகப்பட்ட அன்பர்கள் திருவடியாகிற தெப்பத்தை உறுதியாகப் பற்றியமையின் கரை சேர்ந்தனர்; யான் அதணப் பற்ருமையால் துன்பக்கடலில் வீழ்கின்றேன்; மாதர‰ மோதுகிறது, காமச்சுரு கதுவுகிறது, அழிகின்றேன்; உன் அடைக்கலம் என்கின்ளுர்.

பொழிகின்ற துன்பம் என்றதால் துன்பம் மழையாகவும், பேறவி புயலாகவும், வான் ஏறினர் என்பதால் வான் கரையாக வும் கொள்ளப்பட்டன.

பிறவி நாம் ஈட்டிய விணேகள் திரண்டு கருக்கொண்டு முதிர்ந்துவருதலின் புயலாக உருவகிக்கப்பெற்றது. புயல் மகம். பிறந்தோருறுவது பெருகிய துன்பமாதலின் துன்பம் மழையாகவும், அதன் திரட்சி வெள்ளமாகவும் கொள்ளக்கிடந்தன. கழல் ஆகுபெயராகத் திருவடியை உணர்த்திற்று. பிறவியும் அதனைல் வரும் துன்பமும் யாரையும் விடா ஆகலின் அன்பர்கள் அதனுட்பட்டு இழிவாராமினர். ஆமினும், அவர்கள் திருவடிப்புணேபற்றிக் கிடந்தார்கள், கரை ஏறிஞர்கள் என்பதாம்.

எனக்கும் அவர்களுக்குக் கிடைத்தகாலத்துத் திருவடித் தெப்பம் கிடைக்கத்தான் செய்தது; அறியாமையால் அதணப் பற்றிலேன்; அதனுல் துன்பக்கடலிலேயே விணச்சுழியில் அகப்பட்டு வருந்துகிறேன் என்பார் 'யான் இடர்க்கடல்வாய்ச் சுழி சென்று' என்ருர். அண ஒன்றன்பின் ஒன்ருக எழுந்து, நீரளவு சிறிதாயினும் பெருக்கக்காட்டி கடலுள்ளும் புறம்புமாக இழுத்து அஸேக்கும் தன்மையது. அதுபோல மாதர்களும் ஐம்புல இன்பங்களே ஒன்றன்பின் ஒன்ருக ஊட்டி, தம்மின்பம் சிற்றின்பமாயினும் அதனேப் பேரின்பமாகக் காட்டிப் பிரியவுமுடியாமல் கூடியே இருக்கவும் முடியாமல் அஸேக்கழித்தனர் என்பார் மாதர்களேத் திரையாக உருவகித்தனர்.

சுறவு வாயங்காந்து யாணயாமினும் அதணே விழுங்கித் தம் மகப்படுத்தும் தன்மையது. சுறவின் வாய்ப்பட்டது மீளாது. அதுபோலக் காமத்தின்வயப்பட்டார் மீளாது, சிறிது சிறிதாக நசித்துப்போதலின் காமத்தைச் சுறவாகக் காட்டினதாம் என்க.

இத்தகைய சூழ்நிஃமில் உய்யும் உபாயம் ஒன்றுமறியேன்; உம்மையே அடைக்கலமாக அடைகின்றேன் என்பதாம்.

ஆன்மா விணப்போகங்களுக்கீடாக எத்துணேத் துன்பத் துட்பட்டு எவ்வளவு வருந்தினுும் திருவடிப்புணே பற்றிக் கிடக்குமேல் உய்யும்; அஃதின்றி உலகவின்பத்தை உறுதி யெனக் கொண்டுழலுமேல் இடிமேலிடியாகத் துன்புறும் என உடன்பாட்டு முகத்தானும், எதிர்மறை முகத்தானும் பக்குவ நிண்ணயம் செய்தவாறு காண்க.

410 சுருள்புரி கூழையர் சூழலிற் பட்டுன் திறமறந்திங் கிருள்புரி யாக்கையி லேகிடந் தெய்த்தனன் மைத்தடங்கண் வெருள்புரி மானன்ன நோக்கிதன் பங்கவிண் ணேர்பெருமான் அருள்புரி யாயுடை யாய்அடி மேனுன் அடைக்கலமே.

5

இ-ள்: வெருளுகின்ற மான்பார்வையை ஒத்த நோக் திண உடையவராகிய உமாதேவியாரை இடப்பாகத்திற் கொண்டவனே! தேவர்கள் தலேவா! உடையாய்! சுருண்ட விருப்பத்தை விளேவிக்கின்ற கூந்தலேயுடைய பெண்களின் மைபூசிய விசாலமான கண்ணின் சூழலிற்சிக்கி, உன் கருணேத் திறத்தை மறந்து இக்கன்மபூமியில், அறியாமையை விளேவிக் கின்ற உடல் என்னும் வலேயிலே அகப்பட்டுக்கிடந்து இளேத் தேன்; அடியேன் உனது அடைக்கலம்; அருள்புரிவாயாக என்றவாறு. அடியேன் பூமியில் மாதர்மயக்கிலகப்பட்டு வருந்துகின் றேன்; அடைக்கலம் ஆவேன்; காத்தருள்க என்பது கருத்து.

மைத்தடங்கண் சூழலிற்பட்டு எனக் கூட்டுக. பழைய உரை 'மைத்தடங்கண் வெருள்புரி மான் அன்ன நோக்கி' எனக் கூட்டி, மை படிந்த கண்ணுள் பெத்தநிலே முத்திநிலே என்ற மருட்சி பொருந்திய மான்பார்வைபோலும் பார்வையை யுடைய உமாதேவி என உரைக்கும்.

உன் திறம் · சிவபெருமான் நமக்கு அருள் புரிந்ததன்மை கள். பழையவுரை அறக்கருணேயும் மறக்கருணேயும் ஆகிய தன்மைகள் என்னும்.

இருட்டறையிற்புகுந்தவனுக்குப் பொருள் புலப்படாதவாறு போல இவ்வுடலுட்புகுந்த எனக்குச் செய்வன தவிர்வன புலப் படாவாயிற்று. அன்றியும், இருட்டறையில் இருளன்றி வேறு ஒன்றும் காணப்படாததுபோல என்னுடலின் அடங்கி யான் கண்டது அறியாமையே; அதனைல் எய்த்தேன் என்பார் 'இருள் புரி யாக்கையிலே கிடந்து எய்த்தனன்' என்ருர்.

இவ்வண்ணமாகிய துன்பநிஃலயில் உறுதுணேயாவார் பிறரின்மையின் உன் அடைக்கலமானேன் ; நீ அருள்புரியாய் என்றவாறு.

மாஃ மாதர் போகத்தை வெறுத்தலும், உலகப்பற்றைத் துறத்தலும், இறைவன் உடையான் யாம் என்றும் உடைமை என உணர்தலும் திருவடிச் சார்பிற்குரிய பக்குவங்களாக இப் பாட்டில் நிண்ணயிக்கப்பெறுதல் காண்க.

411

மாழைமைப் பாவிய கண்ணியர் வன்மத் திடவுடைந்து தாழியைப் பாவு தயிர்போல் தளர்ந்தேன் தடமலர்த்தாள் வாழியெப் போதுவந் தெந்நாள் வணங்குவன் வல்விணேயேன் ஆழியப் பாவுடை யாய்அடி யேனுன் அடைக்கலமே.

6

இ - ள் : கருணேக்கடலான அப்பனே! உடையாய்! மாவடு வின் பிளவையொத்த மை தீட்டப்பெற்ற கண்களேயுடைய பெண்களாகிய வலிய மத்திட்டுக்கடைய அதஞல் உடைந்து தயிர்ப்பானேயில் சுற்றிச்சுற்றி அலேகின்ற தயிரைப்போலத் தளர்ந்தேன்; வாழி; வலிய விணேயேஞகிய யான், தடாகத்தில் உள்ள தாமரை மலர்போலும் திருவடிகளே எந்நாளில் எப் பொழுது வந்து வணங்குவேன்? அடியேன் உன் அடைக்கலம் என்றவாறு.

ஆழியப்பா! உடையாய்! மகளிர் வன்மத்தாற் கடையப் பெற்ற தயிர்போல மறுகுகிறேன்; நின் மலர்த்தாளேக் காண்ப தெப்போது? என்று அலமருகின்ருர்.

ஆழி - கடல். ஈண்டு கருணேயாகிற கடல். ஆழி அப்பா -கருணேக்குக் கடலான தந்தையே என்பதாம். பழையவுரை சக்கரபாணியே என்னும். விற்குடியில் சலந்தராசுர வதத்தில் சிவபெருமான் சக்கரபாணியாக இருந்ததை உணர்த்தும் என்பர். அங்கு இறைவன், அந்தணச் சிறுவகைவந்து தன்னே டெதிர்ந்த சலந்தரன் வலியையுணர்த்தப் பூமியில் தன் திருவடி வால் ஒருசக்கரம் கீறி 'இதனே த்தூக்கி உன் த‰யில்வைத்துக் கொண்டால் தீ இறைவணே வெல்லும் ஆற்றல் உடையாய் என்று கருதுவேன்' என்றுராகச் சலந்தரன் அலட்சியமாகப் பூமியைப்பெயர்த்து அவ்வட்டத்தைத் தன் தலேமீது வைத்துக் கொள்ள, அது அவன் தலேயை அறுத்தது என்பது வரலாறு ; ஆதலால், அக்குறிப்புரைகாரர் கூற்றுப் பொருந்தாது என்க. தக்கயாகத்தில் வீரபத்திரராக இறைவன் எழுந்தருளியபோது கரங்களில் சக்கரமும், சூலமும், கேடயமும், வச்சிரமும், மணியும் ஏந்திச்சென்ருர் என்ற வரலாறும் வீரபத்திர தியானசுலோக மும் நிணத்தற்குரியன. அன்றி, அறக்கடலாகிய அப்பனே என்பாரும் உளர்.

மாழை · மாவடு. வடு கண்ணுக்கு வடிவால் ஓப்பு. கண் ணின் தோற்றமும், அதன் ஓப்ப‰யும் வசப்படுத்தின என்பார் · மாழை மைப்பாவிய கண்ணியர் ' என்ருர்.

மத்து · தமிர் கடையும் மத்து. அது கடைந்து கட்டியான தமிரை உடைத்து, ஆடைமில் எங்கும் பரவியுள்ள வெண் ணெயையும் வெளிப்படுத்தி, அதனேத் தமிர் என்ற பெயரை யும் மாற்றி மோராய் நீராக்குகிறது. அதுபோல, மகளிரும் தன்னே விரும்பியவனுடைய மனவுறுதியை உடைத்து, வலிமை யைப் புறம்போக்கி அழகைக் கெடுத்து மனிதப்பதராக்குகின் றனர் ஆதலின் மகளிரை வலிய மத்திற்கு உவமை ஆக்கிஞர். வன்மம் · மர்மம் என்பதன் போலியாகக்கொண்டு மார்பால் உழக்க உடைந்து என வேறும் ஒரு பொருள் தோன்ற நிற்றல் காண்க. பாவுதல் · மறுகுதல்; பரவுதலுமாம். வாழி என்பது முன்னிஃலயசை. தடமலர்த்தாள் வாழி எனக் கூட்டி, செங்கமல வியாபகத் திருவடி சுகமே வாழ்க என உரைக்கும் பழையவுரை.

வல்வினேயேன் நின் தடமலர்த்தாள் எந்நாள் எப்போது வந்து வணங்குவேன் எனக் கூட்டுக.

குருடகுக நடித்து வழியில் கிடந்த பெரும்பொருகோத் தாண்டிச் சென்ற பேறிலான்போல, நீயே கருணேயால் வந்து தாளிணே காட்டினும் என் வல்விணே காண ஓட்டாது என்பார் தன்ணே வல்விணேயேன் என்ரூர். விணே பரிபாகமுறும் நாளே உன் தாளேக் காணும் நாள்; அந்நாள் எந்நாள் என்பதைச் சிற்றறிவினஞ்கிய அடியேன் எங்ஙனம் அறிவேன் என்பார் 'எந்நாள் எப்போது வந்து வணங்குவேன்' என்ரூர். இதன் பயன் அந்நாளேயும் காலத்தையும் தேவரீரே குறிப்பித்தருள வேண்டும், அடியேன் உன் அடைக்கலப் பொருளாதலின் என்பதாம்.

மாதர்போகமே பெரிது என மயங்கியிருந்த நிஃல மாறி, அதன் இழிவு புலப்பட நின் தாஃா வணங்குவது எந்நாள் என்ற எண்ணம் தோன்றியகணமே பக்குவம் விஃாந்தமைக்கு அறிகுறி; மேலும் அடைக்கலம் புகுதல் பக்குவநிண்ணயம் என்பதறிக.

412 மின்கணி ஞர் நுடங்கு மிடையார் வெகுளிவஃயி கைப்பட்டுப் புன்கண ஞய்ப்புரன் வேஃவப் புரளாமற் புகுந்தருளி என்கணி லேயமு தூ றித்தித் தித்தென் பிழைக்கிரங்கும் அங்கண னேயுடை யாய்அடி யே னுன் அடைக்கலமே.

7

இ - ன் : மின்னு கின்ற கண்களே யுடையவர்களும், துவள் கின்ற இடையினே யுடையவர்களுமான பெண்களின் புலவி யாகிய கோபவலேயில் அகப்பட்டு, துன்பமுடையவஞகப் புரள் கின்ற என்னே, அங்ஙனம் புரளாதவண்ணம் என்னுள்ளத்தில் புகுந்து எழுந்தருளி, என்னிடத்தில் அமுதம்போல இனிமை சுரந்து தித்தித்து, என்னுடைய பிழைகட்காகக் கருணே காட்டும் அழகிய கண்களேயுடையவனே! உடையாய்! அடி யேன் உன் அடைக்கலம் என்றவாறு. யான் செய்த பிழை, பேரின்பம் விரும்பிப் பெருமாஞகிய உன்ணேச் சரணடையவேண்டியிருக்கச் சிற்றின்பத்தை வெஃகி மாதர்புலவி வஃலமில் அகப்பட்டமை; அதணேப் பாராட்டாது என் பிழைக்கு இரங்கி ஆட்கொள்ளவேண்டும்; யான் உன் அடைக்கலப்பொருள் என்பது கருத்து.

கண்ணின் ஓளியால் வசப்படுத்துவாரும், இடையழகால் வசப்படுத்துவாரும் ஆகிய மாதர்கள் என்றது மாதர்கள் ஆட வரை வசப்படுத்தும் கருவிகளாக அவ்விரண்டையுமே பயன் படுத்துவர் என்பதை உணர்த்த.

கலவியாற் குறைந்த காதஃ நிறைவித்துக் காதலர் தம்மை விட்டுப் பிரியாமலிருக்கப் புலவியாகிய வஃயை விரிப்பர். புலத்துறை முற்றிய [கஃலஞஞமினும் சிலந்திவஃயுட்பட்ட ஈப் போல அவ்வஃயுள் அகப்பட்டு அறிவிழந்து வருந்துவதை லின் வெகுளியை வஃயாக உருவகித்தார்.

புன்கண் · துன்பம். புன்கணன் - துன்பமுடையவன். புரள் வேணே என்றது இடமும் காலமும் சூழலும் நோக்காது கள்ளுண் டார் கீழே விழுந்து புரள்வதுபோலச் செய்வதறியாது புரண் டேன்; அங்ஙனம் புரளாதவண்ணம் தெளிவுறுத்தியாண்டான்; இனித்தான்; என் பிழைக்கு இரங்கினுன்; அத்தகைய கருணே யாளன் சிவன் என்றவாறு.

கண்ணிலே அமுதூறி என்றது காட்சிக்கு இனிமையும், தித்தித்ததென்றது நாவிற்கினிமையும் பயந்தமை அறிவித்தது.

பிழைக்கு இரங்குதலாவது அடியவன் அறியாமையாற் பிழை செய்தான் ; நாம் அருளாமையாற் பிழைத்தான் என்று மனமிரங்கிப் பிழையெலாந்தவிரப் பணித்தல்.

அங்கணன் · அழகிய கண்களே உடையவன். கண்ணுக்கு அழகு கண்ணேட்டமாதலின் பிழைக்கு இரங்கும் பெற்றியண அங்கணன் என்றுர்.

பிழைக்கு இரங்கும் அங்கணனே என்று போற்றுதலும் அடைக்கலம் புகுதலுமாகிய பக்குவங்களே இப்பாடல் நிண்ண மித்தல் காண்க.

413 மாவடு வகிரன்ன கண்ணிபங் கா நின் மலரடிக்கே கூவிடு வாய்கும்பிக் கேயிடு வாய் நின் குறிப்பறியேன் பாவிடை யாடு குழல்போற் கரந்து பரந்ததுள்ளம் ஆகெடு வேனுடை யாய்அடி யேனுன் அடைக்கலமே.

8

இ-ள்: மாலடுவின் பிளவையொத்த கண்களேயுடைய உமாதேவியாரை இடப்பாகத்துடையவனே! நின் திருவடித் தாமரையிடமாகக் கொள்ளும்படி அடியேணக் கூவி அழைப் பாய் அல்லது கும்பிபாகம் என்னும் நரகத்தில் தள்ளுவாய்; நின் திருவுள்ளக்கருத்து எதுவோ? அறியேன்; என் மனம், நூற்பாவுக்குள் ஓடியாடும் குழல்போல மறைந்து பரவிற்று; ஆ! கெடுவேன்; உடையாய்! அடியேன் உனது அடைக்கலம் என்றவாறு.

நீ ஆண்டவன்; யான் அடியவன்; என்ணேத் திருவடியில் சேர்த்து; நரகத்தில் தள்ளு; நின் திருவுள்ளம் எதுவோ யான் அறியேன்; என் மனம் பாவில் குழல்போலத் தடுமாறுகிறது; ஆதலால், அமைதி காண யான் உன் கழலில் அடைக்கலம் புகுகின்றேன் என்பது கருத்து.

தஃவன் அடிமையை எதுவேனும் செய்யலாம் என்பார் 'மலரடிக்கே கூனிடுவாய், கும்பிக்கே இடுவாய்' என்கின்ரூர். சுந்தரமூர்த்திசுவாமிகளும் ''விற்றுக்கொள் ஒற்றிவை விரும்பி ஆட்பட்டேன்'' என்றல் காண்க. இறைவன் வேண்டத்தக்கது அறிவோன் ஆதலின் இன்னது அருளுக என்று வேண்டிக் கோடலும் அடிமை செய்யத்தகாத செயலாதலின் 'நின் குறிப்பு அறியேன்' என்ருர்.

பாவு - நெசவிற்காகக் கஞ்சிமிட்டு முறுக்கேற்றிப் பதப்படுத் தப்பட்ட நூற்பாவு. குழல் - நூலுண்டை போட்ட குறுக்கு நூல் நெய்யும் தார்க்குழல். மேலும் கீழுமாக மாறித் தூக்கப் பெற்ற பாவினுள் தார் மறையும்; பின்னர், நூஃப் பரப்பும்; அதணே அச்சால் நெருக்கி நெய்தவுடன் நூல் பரந்துதோன் றும்; அதுபோல, என் மனமும் ஒருநிஃப்படாது இங்கும் அங்குமாக அஃமந்து பரந்தது, ஒன்றிநின்றிலது என்பதாம்.

' நன்றே செய்வாய் பிழை செய்வாய் நானே இதற்கு நாயகமே ' எனத் தன்முணப்படங்கித் தஃவன்தாளில் தஃப் படுதலும், மனம் பாவாடுகுழல்போலாது எழுதிய விளக்குப் போல ஓன்றுபட்டு நிற்றலுமே பக்குவ நிண்ணயமாதல் அறிவித்தவாறு. 414

878

பிறிவறி யா அன்பர் நின்னருட் பெய்கழற் குளிணேக்கீழ் மறிவறி யாச்செல்வம் வந்துபெற் ருருன்னே வந்திப்பதோர் நெறியறி யேனின்கே யேயறி யேனின்கே யேயறியும் அறிவறி யேனுடை யாய்அடி யேனுன் அடைக்கலமே.

9

இ-ள்: உடையாய்! நின்னப் பிறிதலேயே அறியாத அன்பர்கள் நின் அருள்வடிவாகிய வீரக்கழலே அணிந்த திரு வடியின்கீழ் மீளாச் செல்வமாகிய வீட்டினே வந்தடைந்தனர்; யாஞே உண்ண வணங்குதற்குரிய சிவாகம நெறிகளேயும் அறி யேன்; உன்னேயே உள்ளவாறுணரேன்; உன்னே அறியும் அறிவாகிய சிவஞானத்தையும் உணரேன்; அத்தகைய அடி யேன் உன் அடைக்கலம் ஆவேன் என்றவாறு.

பிறித&ை அறியாத அன்பர் பிறிவறியா அன்பர். எப்போ தும் அவன் குறிப்பிலேயே ஒன்றிவாழும் அன்பர் என்றவாறு.

கழல்பெய் நின்னருள் தாளிணேக்கீழ் வந்து எனக்கூட்டுக. வீரக்கழல் இடப்பெற்ற நின்னருள்வடிவாகிய திருவடியின்கீழ் வந்து என்க.

மறிவறியாச் செல்வம் · பெற்றவர் மீளவும் பெறுத‰ அறி யாத செல்வம் எனலுமாம். மீளாச்செல்வமாவது வீட்டின்பம். தாட‰போல ஒன்றிநின்று மோட்சவின்பம் பெற்ருர்கள் என்க.

வந்திப்பது · பூசிப்பது. இதற்குரிய நெறிகளே மந்திரங்க ளுடன் விளக்கும்நூல் சிவாகமங்கள் ஆதலின் சிவாகமங்களே ஓதி விதிப்படி உன்ணப் பூசிப்பதற்குரிய நெறிகளே அறியேன் என்ருர்.

நெறியறியாமைமட்டும் அன்று; ஆன்மாக்கள்மீ துவைத்த கருணேயால் ஆகமங்களே அருளிய உன்னேயே அறியேன்; என்றது சங்காரகாரண குகிய சிவனே முதல் என அறியாமை. இதுபோல வருவன அணத்தும் சகலான்மாக்களின் நிலேயைத் தம்மேலிட்டு உலகருய்ய உணர்த்தியதாம்.

பாச பசு ஞானங்களால் சிவன் அறியப்படான் ஆதலின் சிவணேயேயறியும் அறிவு சிவஞானம். இதுவே திருஞானம், மெய்ஞ்ஞானம், பரஞானம் என்றெல்லாம் வழங்கப்பெறுவது. இத்ணயடை ந்தோர் சிவமே கண்டிருப்பர் ஆதலின் அச்சிவம் அடியேற்கு அனுபவமாகாமையால் 'நின்ணயேயறியும் அறிவு அறியேன்' என்ருர்.

இத்தகைய குற்றங்கள் உடையேஞமினும் அடைக்கலம் புகுந்தேன் ஆதலின் பிறிவு அறியா அன்பர் பெற்ற வாராத செல்வத்தை வருவித்தருள்க என்றதாம்.

பிறிவறியா அன்புடைமையும், வந்திக்கும் நெறியறி தலும், தஃவேணே அறிதலும், சிவஞானப்பேறும் ஆகிய இவைகளே ஆன்மா பரிபாகம் பெறுதற்குரிய இலக்கணம் என நிர்ணயித் தனின் இது பக்குவநிண்ணயம் உணர்த்திற்று என்க.

415

வழங்குகின் முய்க்குன் னருளா ரமுதத்தை வாரிக்கொண்டு விழுங்குகின் நேன்விக்கி னேன்விணே யேனென் விதியின்மையால் தழங்கருந் தேனன்ன தண்ணீர் பருகத்தந் துய்யக்கொள்ளாய் அழுங்குகின் நேனுடை யாய்அடி யேனுன் அடைக்கலமே.

10

#### திருச்சிற்றம்பலம்

இ-ள்: உனது அருளாகிய நிறைந்த அமுதத்தை வாரிக் கொண்டு வழங்குகின்ற உனக்காக விழுங்குகின்றேன்; தீவினே யுடையவளுகிய எனக்கு உண்ணத்தக்க ஊழ் இல்லாமையால் தொண்டைவிக்கினேன்; வருந்துகிறேன்; ஒலியற்ற தேனன்ன தண்ணீரைக் குடிக்கக் கொடுத்து அடியேனே உய்யக்கொள்க; உடையாய்! அடியேன் உனது அடைக்கலம் என்றவாறு.

நீ அருளமுதம் அளித்தாய், அதணே உண்ண எனக்கு நல் லூழ் துணே செய்திலது; கொடுத்த உனக்காக விழுங்கினேன்; விக்கிக்கொண்டது; வருந்துகின்றேன்; குடிக்கத் தண்ணீர் கொடுத்துக் காப்பாற்று; யான் உன் அடைக்கலப் பொருளா வேன் என்பது கருத்து.

வழங்குகின்ருய்க்காக விழுங்குகின்றேன் விக்கினேன் என முடிக்க.

உன் திருவருள் அமுதம்போல இனிமையும், என்றும் அழி யாமையும் அளிப்பது; நிறையக் கிடைப்பது. அங்ஙனமிருந்தும் கைப்பி&னயுண்பார்போல விருப்பின்றி ஒரே கவளமாக வாரி உண்டேன்; சுவையான பொருண உண்பார் சிறிதுசிறிதாகச் சுவைத்து விரும்பியுண்பர்; அங்ஙனமின்றி வாரிவிழுங்கினேன்; அதுவும் பெருந்தகையாகிய நீர்கொடுத்தீரே என்று உமக்காக உண்டேன்; விக்கியது; கொடுக்கின்றவர்கள் கொடுத்தாலும் உண்ண எனக்கு ஊழ் வேண்டாமா? அஃதில்2ல; அதனைல், விக்கினேன்; வருந்துகின்றேன்; குடிக்கத் தண்ணீர் கொடு; தொண்டை அடைக்கிறது; ஐயோ! வருந்துகின்றேன்; உன் அடைக்கலம் என்பதாம்.

விக்கிக்கொண்டது அமுதம்; வெறுந்தண்ணீர் குடித்தால் அதன் சுவை குன்றக்கூடும்; அதலை தேனன்ன தண்ணீர் கொடு என்று வேண்டுகிருர். விக்கல் எடுக்கும்போது தொண் டையிலிருந்து ஓரொலி உண்டாகும் அது நீங்கக் கொடு என் கின்ருர். தழங்கு அரு தேன் - ஒலியில்ஃயான தேன். தழங்கு; முதனிஃலத் தொழிற்பெயர். அருமை - இன்மை.

அரு&ாயளித்த தேவரீர் அவ்வரு&ா அடியேன் நுகரும் வன்மையையும் உதவவேண்டும்; இல்&லயேல் திருவருட்பயண அடியேன் நுகரேன் என்பதால் அருளடைதற்குரிய ஆன்மா வின் பக்குவத்தை நிண்ணயம் செய்தவாறு காண்க

இங்ஙனம் அடைக்கலம் கூறிய பத்துப் பாடல்களாலும் திருவடித்தியானமும், முதிர்ந்த அன்பும், திருவருட் சிறப்பை விளக்கும் கல்விஞானமும், விதித்தன செய்தலும், விலக்கியன செய்யாமையும், திருவடிக்கே பிச்சாதலும், காமதாபங்களின்மை யும், திருவடிச்சார்பு எப்போது கிடைக்கும் என்றெண்ணி அத கோயே எதிர்நோக்கலும், தம்முடைய நலந்தீங்குகளேத் தலேவ னிடத்திலேயே ஒப்பித்தலும், தனக்கு எதிலும் முதன்மையில்லா மையும், அவனருளத் துய்த்தற்குக்குட வன்மையில்லாமைய உணர்தலுமான பக்குவங்கள் நிண்ணயஞ் செய்யப்பெறுதல் காண்க.

# 25. ஆசைப்பத்து

#### [ஆத்தும இலக்கணம்]

இதுவும், அடிகள் திருப்பெருந்துறையில் எழுந்தருளி யிருக்குங்காலத்து, இறைவன் திருவடியைச்சார ஆசைப் படுவதாக அருளிச்செய்யப்பெற்றது.

ஆசை முறுகிய அன்பு காரணமாக ஒரு பொருடோ அடைய வேண்டும் என்றெழுகின்ற விருப்பம். அடிகளார்க்கு இறைவனது செவ்வி காணவும், செவ்வியில் ஈடுபட்டு அழுந்திநிற்கின்றபோது அருடீப்பெறவும், அருடோ விரும்புகின்ற என்னேப்பார்த்து இரங்கி வா வா என்று உன்னுல் அழைக்கப்பெறவும், அழைத்தாலும் வர முடியாமை என்பாலிருப்பதை அறிந்து நீயே என்பால் எழுந்தருளி வந்து அருள்வழங்கப்பெறவும் ஆசைப்படுவதாக அறிவிப்பதால் இப்பத்துப் பாடல்களும் ஆசைப்பத்து எனப் பெயர்பெற்றது.

இதன் கருத்து ஆத்தும இலக்கணம்; அஃதாவது ஆன்ம ரூபத்தை அறிதல் என்பது பழைய குறிப்பு. ''தீர்க்கரும் ஆசைப் பத்து ஆன்ம இலக்கணம்" என்பது அகத்தியச் சூத்திரம்.

முன்னுள்ள அடைக்கலப்பத்தால், சிவா**நந்தச் செருக்**கால் பற்றற்றுத் தஃவனடியில் தன்னே ஒப்பித்தலே **மேன்மையானது** என்று உணர்த்தப்பெற்றது. இப்பத்தில் அ**தற்குக் காரணமான** அருளே ஆசைப்படுதல் உணர்த்தப்பெறுகின்றது. இதனுல் பதிக இயைபும் காண்க.

பழைய திருப்பெருந்துறைப் புராணம் ''கரு**வியுறு மூனுடற்** கண் வாராமல் திருவருளிற் கலப்பதற்கே, அ**ரனடியைப் புகழ்ந்து** பெரு கார்வமொடு பாடுதலே ஆசைப்பத்தாம்'' **என்று வினக்**கம் தருகிறது.

கண்ணெளி விளக்கொளியோடு கலந்து ஓர் உருவைக் கலந்தா லல்லது அவ்வுருவம் அறியப்படாதவாறுபோல, உணர்த்த உண ருந்தன்மையையுடைய உயிர்கள் திருவருளோடுகலந்து, அதனேடு சிவத்தைப் பொருந்தினைல்லது சிவானந்தாநுபவம் சேராது என்பதனே அறிவிப்பதால் இது ஆத்தும இலக்கணம் ஆயிற்று. தொகுத்துநோக்கின், பெற்றதை விட்டுப் பெற வேண்டியதை விரும்புதலே ஆசையாதலின் பெற்ற உலகச்சார்பை விட்டு, பெற வேண்டிய அருட்சார்பை விரும்புதல் இதனுல் உணர்த்தப்பெறு கிறது என்பதாம்.

### அறுசீர் ஆசிரியவிருத்தம்

திருச்சி*ற் றம்ப*லம்

416 கருடக் கொடியோன் காண மாட்டாக் கழற்சே வடியென் னும் பொருளேத் தந்திங் கென்ணே யாண்ட பொல்லா மணியேயோ இருளேத் துரந்திட் டிங்கே வரவென் றங்கே கூவும் அருளேப் பெறுவான் ஆசைப் பட்டேன்

கண்டாய் அம்மானே.

1

இ-ன்: கருடக்கொடியைத் தாங்கியவஞ்கிய திருமாலும் காணமுடியாத வீரக்கழில் அணிந்த சிவந்த திருவடியென்னும் பொருளேக் கொடுத்து இப்பூவுலகில் ஆட்கொண்ட முழு மாணிக்கமே! என் மலவிருகுப்போக்கி 'இங்கே வா' என்று வீட்டுலகிலிருந்து அழைக்கும் திருவருகோப் பெறுவதற்கு விரும்பினேன்; அம்மானே! இதுவே எனது விருப்பங்காண் என்றவாறு.

முழு மாணிக்கமே! இங்கே வா' என்று ஆனந்த இன்ப வுலகில் இருந்துகொண்டு நீ அழைக்கவேண்டும் என்பதே என் ஆசை என்பது கருத்து.

திருவடியின் அருமையைத் தெரிவிக்கின்ருர், எல்லா உல கையும் காப்பதாகக் கருடக்கொடியைப் பிடித்திருக்கின்ற திரு மாலும் காணமுடியாதது என்று. திருமால் நான் காண்பேன் என்று சென்ற முணப்பாற் காணுகுயினன். 'காண்பாரார் கண் ணுதலாய் காட்டாக்காலே' என்ற உண்மையை உணர்ந்த அடியேன், பணிசெய்து கிடந்தேன்; நீ கழற்சேவடி என்னும் அரியபொருளேத் தந்து 'ஆண்டாய் என்பார் 'க்ருடக்கொடி யோன் காணமாட்டாக் கழற்சேவடி யென்னும் பொருளேத் தந்திங் கென்னே ஆண்ட பொல்லா மணியே' என்றுர்.

இருள் ஆணவமலம். நோய் நீங்கிலைல்லது அமுதம் உண்டாலும் உடல் வளம்பெருத்துபோல அது என்ணப் பற்றி நின்று தன் வகிமையைக் காட்டுகின்ற வரையில் அடியேன் உன்னேச் சாரகில்லேன்; அதனே முன்னர் ஓட்டவேண்டும்; அதன்பிறகு இங்கே வா என்றழைத்தால் வருவேன் என்பார் 'இருணத்துரந்திட்டு இங்கே வா என்று அங்கே கூவும் அருள்' என்றுர். முன்பு குரு நாதகை இங்கு எழுந்தருளி ஆண்ட காலத்து இங்கே நின்று வாவென்ற வான் கருணே காட்டினீர்; எனது உலகச்சார்பினுல் பிற்பட்டொழிந்தேன் நோய்க்கு விருந்தாக; அந்தநிலே மீட்டும் வாராதபடி நீர் அங்கே நின்று இங்கேவா என்று கூவியழைக்கும் அருணேயே அடியேன் விரும்புவது என்கின்ற நயம் தெளியத்தக்கது. இங்கே என்பதற்குக் கேவ லாவத்தையிலே என்றும், அங்கே என்பதற்குச் சகலாவத்தை மிலே என்றும் பழையவுரை விளக்கந்தருகிறது. அம்மான் • தலேவன்.

புறப்பற்று அறுதலும், அருட்பற்று விரும்புதலுமே ஆன்ம விலக்கணமாதல் அறிவிக்கப்பெற்றமை காண்க.

417 மொய்ப்பா னரம்பு கயிருக மூனே யென்பு தோல்போர்த்த குப்பா யம்புக் கிருக்க கில்லேன் கூவிக்கொள்ளரய் கோவேயோ எப்பா லவர்க்கு மப்பா லாமென் ஞரமு தேயோ அப்பா காண வாசைப் பட்டேன் கண்டாய் அம்மானே.

2

இ-ள்: நெருங்கிப் பல பகுதிகளாக விளங்கும் நரம்பு களே கயிருக மூளே எலும்பு இவற்றைத் தோலால் போர்க்கப் பெற்ற சட்டையாகிய இவ்வுடலிற்புக்கு நெடுங்காலம் இருக்க மாட்டேன்; என்*னே* அழைத்துக்கொள்; அரசே! எத்தன்மை யுடையார்களுக்கும் அப்பாலாகக் கடந்து விளங்கும் அரிய அமுதமே! என் தந்தையே! நின்னே எப்போதும் தரிசிக்க விரும்பினேன்; அம்மானே! காண் என்றவாறு.

எலும்பும் நரம்பும் மூளேயும் பொதிந்து தோலாற்போர்க்கப் பெற்ற இவ்வுடலாகிற சட்டைக்குள் இருந்து நெடுங்காலம் வாழ முடியாது; ஆதலால், யாருக்கும் அரிய அமுதமே! என்ண அழைத்துக்கொள்; உன் திருவடியை எப்போதும் காண விரும் பினேன்; இதுவே என் ஆசை காண் என்பது கருத்து.

மொய் · நெருக்கம்; வவிமை எனலுமாம். பால் · பகுதி; அதாவது பிரிவு. உணர்ச்சி நரம்பு, இரத்த நாளம், கிணே நரம்பு முதலாகப் பல பகுதிப்பட்ட நரம்புகள். உடல் ஏழு தாதுக்களால் ஆக்கப்பட்டிருப்பினும் குழம்பிற்காக மூனேயை யும், கெட்டிப்பொருளுக்காக எலும்பையும், மூடுபொருளாகத் தோஃலயும், பிணிப்பிற்காக நரம்பையும் கூறி ஏணயவற்றையும் உபலக்கணத்தாற் கொள்ளவைத்தார்.

" கருவாகிக் குழம்பிருந்து கலித்து மூணே கருநரம்பும் வெள்ளெலும்பும் சேர்ந்தொன் ருகி'' "ஈனமிகு துணதோலும் உடையபுழுப் பொதிந்த துச்சில்'' எனத் திருநாவுக்கரசு சுவாமி கள் கூறுவதுங்காண்க. குப்பாயம் • சட்டை.

எப்பாலவர்க்கும் எத்தகைய பரிபாகம் உள்ளவர்களாலும்; என்றது அனந்தாதி அஷ்டவித்தியேசுரர்களாலும் என்றபடி அப்பாலாதல் • அவர்கள் அறிவின் எல்லேயைக் கடந்து அளவி லாற்றலும் கருணேயுமே திருமேனியாக விளங்குதல். அங்ஙனம் விளங்கினும் எனக்குக் கிடைத்தற்கரிய அமுதாய்க் கிடைத்தார் என்பார் ' என் ஆரமுதே ' என்ருர். தந்தையை நெடுநாள் பிரித்திருந்த தனயன் காணவிழைந்ததுபோல 'அப்பா காண ஆசைப்பட்டேன்' என்கின்ருர்.

ஆன்மா விணேப்போக நுகர்ச்சிக்காக நரம்பும் எலும்புங் கூடிய உடலிற் புக்கது; உவர்ப்புக்கண்டு உவப்பான திருவடிச் சார்பைப்பெற விரும்புவதே அதனிலக்கணம் என்றுணர்த்திய வாரும்.

418 சீவார்ந் தீமொய்த் தழுக்கொடு திரியுஞ் சிறுகுடில் இதுசிதையக் கூவாய் கோவே கூத்தா காத்தாட் கொள்ளுங் குருமணியே தேவா தேவர்க் கரியானே சிவனே சிறிதேன் முகநோக்கி ஆவா வென்ன ஆசைப் பட்டேன் கண்டாய் அம்மானே.

3

இ-ள்: தஃவவா! கத்தா! எம்மைக் காத்து அடிமை கொள்ளும் குருமணியே! தேவா! தேவர்களுக்கு அரியவுனோ! சிவனே! அம்மானே! சீ ஒழுகி, ஈமொய்த்து, மலத்தொடு அஃவைக்றை சிறு குடிசையாகிற இவ்வுடல் அழிந்துபட என்னே விரைந்து அழைப்பாயாக; அடியேனுடைய முகத்தைச் சிறிது பார்த்து, ஆ!வா! என்று நீ அழைக்க விரும்பினேன்; இதுவே என் விருப்பம் கண்டாய் என்றவாறு.

சிவனே ! அம்மானே ! அருவருக்கத்தக்க பொருள்களேப் பொழியும் இவ்வுடல் நீங்கும்வண்ணம் பணித்தருள்; அடி யேணே வா என்று உன் திருவாயால் அழைப்பதொன்றே யான் வேண்டுவது என்பது கருத்து. சீ - சீழ். செங்குருதி கெட்டு வழியும் நச்சுப்பொருள். வார்ந்து, மொய்த்து முதலிய செய்விணேகள் செயப்பாட்டு விணேயாய்த் திரியும் என்னும் உடலின் விணேயைக் கொண்டு முடிந்தன. சிணவினே முதலொடு செறிந்தது என்பாருமுளர். சீ உடலின் உறுப்பன்மையானும், ஈ அவ்விதிக்கும் சிறிதும் ஏலாமையானும் அது பொருந்தாது என்க. வார்ந்து . ஒழுகி. ஓழுகப்பெற்று என்க. சிறுகுடில் என்றது உடலே. இது உரு வகம். சுவாய் என்றது இவ்வுடலேத் தாங்ககில்லேன்; விரைந் தழைக்க என்னும் குறிப்பினது.

எம்மைத் தீயநெறிக்கட் புகுதாமலும், அதன் பயஞகத் தீநரகிலும் தீப்பிணியிலும் புகுதாமலும் தடுத்துக் காத்தருளும் குருமணியே என்பார் இங்ஙனம் கூறிஞர்.

தேவன் - ஓளிவடிவானவன்.

' என் முகம் சிறிது நோக்கி' என்றது. இவ்வண்ணம் வருந்துகின்ற என் முகத்தை நின் பெருங்கருணேயால் சிறிது நோக்கி என்றவாரும். இதஞல் குழவியின் குடர் அளவறிந்து பாலூட்டும் தாய்போல் கருணேயை என்மீது பொழியுமிடத்துப் பெரிது பொழியின் அடியேன் தாங்ககில்லேன் ஆதலால் சிறிதே நோக்கில் அமையும் என்பார் இங்ஙனம் கூறிஞர் என்க.

'ஆ! வா என்ன ' என்றும், 'ஆ! ஆ! என்ன ' என்றும் பிரிக்கலாம்.

விணப்போகத்திலும். அதற்குச் சாதனமாகக் கிடைத்த உடலினும் உவர்ப்புத் தோன்றலும், இறைவண இறுகப்பற்ற ஆசைப்படுதலும் பரிபாகம் பெற நின்ற ஆன்மாவினிலக்கண மாதலே அறிவித்தவாரும்.

419 மிடைந்தெலும் பூத்தை மிக்கழுக் கூறல் வீ றினி நடைக்கூடம் தொடர்ந்தெண் நனியத் துயருறு கின்றேன் சோத்தமெம் பெருமானே உடைந்துதைந் துருகி யுன்னெளி நோக்கி உண்றிரு மலர்ப்பாதம் அடைந்து நின் றிடுவான் ஆசைப்பட்டேன் கண்டாய் அம்மானே,

இ - ள் : எலும்புகள் நெருங்கி, ஊத்தை மிகுந்து, அழுக்குநீர் ஊறுதலேயுடைய, சிறப்பில்லாத நடைவீடாகிய இவ்வுடல் என்னேத் தொடர்ந்துவருத்தத் துன்புறுகின்றேன்; எம்பெருமானே! வணக்கம்; என் அகந்தை கெட்டு. மனம் நைந்து, உருகி, உன் திருவருட்பிரகாசத்தையே கண்டு, உன் மலர்போன்ற திருவடிகளே அடைந்து, அதன்கண்ணேயே நிவேபெற்றிருக்க ஆசைப்பட்டேன்; அம்மானே! இதனேக் கண்டருள் என்றவாறு.

உட‰ வெறுத்து, உன் திருவடியை அடைய ஆசைப் பட்டேன் என்பது கருத்து.

வீறு · வேளுன்றற்கில்லாத தனிச் சிறப்பு. வீறிலி · சிறப் பில்லாத. நடைக்கூடம் · இயங்கும் இல் ; என்றது உருவக வாய்பாட்டால் உட‰க் கூறியதாம்.

சோத்தம் - தோத்திரம் என்பதன் திரிபு. உடைந்து - மனம் உடைந்து என்பாரும் உளர். நின்றிடுவான் - திருவடிப்பற் ருன்றிலேயே நிணத்து நிற்க என்க.

அகந்தை கெடுதலும், ஆண்டவனடிக்கே அன்பு வைத்து நைதலும், மனம் உருகுதலும், மலரடியிற் பற்றுவைத்தலுமே ஆன்மவிலக்கணமாதல் அறிக.

420 அளிபுண் ணகத்துப் புறந்தோல் மூடி அடியே இடையாக்கை புளியம் பழமொத் திருந்தேன் இருந்தும் விடையாய் பொடியாம எனிவந் தென்னே யாண்டு கொண்ட என்னு ரமுதேயோ அனிய னென்ன ஆசைப் பட்டேன் கண்டாய் அம்மானே.

5

இ-ன்: இடபவாகனத்தை உடையவனே! திருநீற்றை அணிந்தவனே! எளியஞக எழுந்தருளிவந்து எம்மை ஆண்டு கொண்ட என்னுடைய அரிய அமுதமே! அடியேனுடைய உடல், அகத்தே அளிந்த புண்ணேயும் புறத்தே தோலாய முடியையும் உடைமையால் புளியம்பழமும் அதன் ஓடும் ஒத் திருந்தேன்: அங்ஙனம் இருந்தும், நீ வந்து இவன் இரங்கத் தக்கான் என்று அழைக்க விரும்பினேன் அம்மானே! இதனேக் காண் என்றவாறு.

என்வாழ்வு புளியம்பழமும் அதன் தோடும்போலப் பற்றற் றது ஆயினும் நீ வந்து இவன் இரங்கத்தக்கான் என்றருள் செய்யவேண்டும் என்று ஆசைப்படுகின்றேன் என்பதுகருத்து. பற்றற்ற என்ணே விரைந்து ஆட்கொள்ள வேண்டியது நின் கடமையும் கருணேயுமாகவும் காலந்தாழ்க்கின்றமையின், இவன் கருணேசெய்யத்தக்கான் என்ளுவது திருவாயாற்சொல் லுக என இரங்கியவாளும்.

அளியேன் என்ன எனப்பாடங்கொண்டு இரங்கத்தக்கவன் என்று நீ சொல்ல எனப் பொருள் காண்பர் சிலர். கொண்டு கூறும்போது அளியேன் என்று தன்மைச்சொல்வாராமையறிக.

இதுவும் பற்றறுதலும், திருவடியைப் பற்றிநிற்றலுமாகிய ஆன்மவிலக்கணம் அறிவித்தல் காண்க.

421 எய்த்தேன் நாயேன் இனியிங் கிருக்க சில்லேன் இவ்வாழ்க்கை வைத்தாய் வாங்காய் வானே ரறியா மலர்ச்சே வடியானே முத்தா வுன்றன் முகவொளி நோக்கி முறுவல் நகைகாண அத்தா சால ஆசைப் பட்டேன் கண்டாய் அம்மானே.

в

இ ்ள் : நாயையொத்த அடியேன் இனேத்தேன்; இனி இவ்வுடலோடு கன்மபூமியாகிய இங்கிருக்க ஆற்றவிலேன்; இவ்வாழ்க்கையை அடியேற்குக் கூட்டிவைத்த நீயே மீட்டுக் கொள்; தேவர்களால் அறியப்பெருத திருவடித் தாமரைகளே யுடையவனே! முத்தனே! அத்தா! உன் திருமுகச்செவ்வியை நோக்கிப் புன்முறுவலேக் கண்டு மகிழ மிக விரும்பினேன்; அம்மானே! இதுவேகாண் என் விருப்பம் என்றவாறு.

இனி இவ்வுடலோடு பூமியில் வாழமாட்டேன்; இவ்வுடலேக் கொடுத்த நீயே இதணே வாங்குதல் வேண்டும்; நின் திருமுகச் செவ்வியையும் புன்முறுவலேயும் காண விழைந்தேன் என்பது கருத்து.

நாயேன் என்றமைக்கேற்ப எய்த்தேன் என்ளுர். நாய் ஒரு காரியமும் இன்றி ஓடி ஓடி இணித்ததுபோலப் பயனின்றியே உழைத்து உணவுற்றேன் என்பதாம்.

இங்கு · விணேகட்கு ஈடாகப் பிறந்திறந்து உழலும் கன்ம பூமியாகிய இங்கே. பிறந்து விணேகளே நுகர்ந்தும் விணேத்தும் வருந்தியது போதும்; என்னைல் இனிமேல் இருக்க இயலாது என்று தன் உவர்ப்பின் மிகுதியை உணர்த்துவாராக · இனி இங்கிருக்ககில்லேன் ' என்ருர். இவ்வாழ்க்கை - இவ்வுடலோடு கூடி விணேப்போகந்துய்த் துக் கழிப்பதாகிய இந்த வாழ்கை. இதணேக்கொடுத்த நீயே மீட்டாலல்லது யானே மீளும் தணமையும், மீட்கும் உரிமையும் இல்ஸே என்பதை உளங்கொண்டு 'இவ்வாழ்க்கை வைத்தாய் வாங்காய்' என்ருர்.

மலர்போல மணமும், நிறமும், மென்மையும் பெற்றிருந் தும், தேவர்கள் பொறியுணர்ச்சிகள் நிரம்பியிருந்தும் திருவடி மலரை அறியாராயிஞர்; அவர்கள் அறியாமை இருந்தவாறு என்னே என்பார் 'வாஞேரறியா மலர்ச்சேவடியானே' என்ருர். எளியோர் உணர்ந்து உய்வதற்காகவே திருமேனிகொண்டு எழுந்தருளியிருந்தும் அவர்கள் அறியார்களாயினரே என இரங்கிக் கூவியதுமாம்.

முத்தா - அநாதியே மலங்களினின்று விடுபட்டவனே!

முகவொளி அடியேனுடைய அறியாமையை அகற்றுவது. நகை, திரிபுரம் எரித்ததுபோல என் மலக்கோணேயகற்றுவது. ஆகவே, ஆணவம் குன்றி அறியாமை நீங்க என்பதாம்.

தனயன் ஆசைப்பட்டவற்றை அளிக்கும் அத்தன் ஆவாய் நீ எனக்குறிப்பார் 'அத்தா சால ஆசைப்பட்டேன் கண்டாய் ' என்குர்.

அம்மான் - மாமனுமாம். மருகன் விழைந்தவற்றை ஈடேற் றுதல் மாமன் கடமையாதல்போல நீயும் ஆசையை நிறைவிக்க வேண்டும் என்றதுமாம்.

இதுவும் முன்னதுபோல உடற்பற்று அகற்றி, இறையருட் பற்றை விழையும் ஆன்மவிலக்கணமாதல் காண்க.

422 பாரோர் விண்ணேர் பரவி யேத்தும் பரனே பரஞ்சோதி வாராய் வாரா வுலகந் தந்து வந்தாட் கொள்வானே பேரா யிரமும் பரவித் திரிந்தெம் பெருமா னெனவேத்த ஆரா வமுதே ஆசைப் பட்டேன் கண்டாய் அம்மானே.

7

இ-ள்: பூமியிலுள்ள மக்களும், விண்ணிலுள்ள தேவர் களும் வணங்கித் துதிக்கும் பரம்பொருளே! பரஞ்சோதி! தேவரீரே எழுந்தருளிவந்து வாராய் என மீண்டும் வாராத உலகமாகிய வீட்டினேத் தந்து ஆட்கொள்பவனே! உண்டு தெவிட்டாத அமுதமே! நின் ஆயிரம் திருநாமங்களேயுஞ் சொல்லி அலேந்து, எம்பெருமான் என்று வணங்க ஆசைப் பட்டேன்; அம்மானே! இதனேக் கண்டருள் என்றவாறு.

ஆயிரம் திருநாமங்கணேயும், எம்பெருமான் என்ற சிறப்புப் பெயரையும் சொல்லி வணங்க விரும்பீனேன் என்பது கருத்து.

பரவுதல் - தோத்தரித்தல். ஏத்துதல் - வணங்குதல். முன் னது வாக்கின் தொழில், பின்னது காயத்தின் தொழில். இரண் டும் கூறவே உபலக்கணத்தால் உள்ளத்தால் எண்ணுதலும் கொள்க. பரன் - எங்கும் நிறைந்த பொருளாய் விளங்கும் பர சிவன். பரஞ்சோதி - ஆன்மாக்களின் ஆணவ இருளே அகற்ற எழுந்தருளிய கருணேத் திருவுருவாகிய அருள்மேனி.

'வாராய்' என்றது இறைவன் அடிகளாரை நோக்கிக் கூறி யதைக் கொண்டுகூறியது. இங்ஙனமன்றி, அடிகள் இறைவணே நோக்கி வாராய் எனக் கூறியதாகவும் உரைப்பர்.

வாரா உலகம் · மோட்ச உலகம். 'வந்து வாராவுலகம் தந்து ஆட்கொள்வானே ' எனக் கூட்டுக.

பேர் ஆயிரம் • சகத்திர நாமம். இறைவனுடைய ஆயிர நாமங்கணேச் சொல்லி அணந்து இறுதியில் அனுபவம் முதிர 'எம்பெருமான்' என்ற அனுபவத்திருப்பெயர் அனுபவத்திற்கு வர அதணேயே உறுதியாகப்பற்றி அடியேன் வணங்க என்ப தைப் 'பேராயிரமும் பரவித் திரிந்து, எம்பெருமான்! என (யான்) ஏத்த ஆசைப்பட்டேன்' என்றருளினர்.

ஆரா அமுதே - தெவிட்டாத அமுதமே. தேவர் முதலிய பசுக்களால் அநுபவிக்கமுடியாத அமுதமே எனலுமாம்.

தஃமிலே தீப்பற்ற அரற்றி அஃவார்போலப் பிறவியால் வருந்தி ஆயிரம் நாமஞ்சொல்லி அஃவந்து, இறுதியாக யான் மீளா அடிமை அவன் என்பெருமான் என்ற ஆண்டானடிமைத் திறத்தை விளக்கும் எம்பெருமான் என்ற பெயரைச்சொல்லி ஏத்த ஆசைப்பட்டமையை அறிவித்தலால் இது ஆன்ம இலக் கணமாதல் உணர்த்தப்பெற்றது.

423 கையாற் ரெழுதுன் கழற்சே வடிகள் கழுமத் தழுவிக்கொண் டெய்யா தென்றன் த&ுமேள் வைத்தெம் பெருமான் பெருமானென் றையா என்றன் வாயா லரற்றி அழல்சேர் மெழுகொப்ப ஐயாற் றரசே ஆசைப் பட்டேன் கண்டாய் அம்மானே.

8

இ-ன்: திருவையாற்றில் எழுந்தருளியுள்ள அரசே! கைகளால் உன்னேத் தொழுது, வீரக்கழல்களேயணிந்த உன் சேவடிகளே நிரம்பத் தழுவிக்கொண்டு, யான் இடைவிடா வண்ணம் அவற்றை என்தலேமேற் சூட்டிக்கொண்டு, எம் பெருமானே பெருமானே என்று, ஐயா! என்னாயாற்புலம்பி நெருப்பைச்சேர்ந்த மெழுகினே ஒத்து உருக ஆசைப்பட்டேன்; அம்மானே! இதனேத் திருவுளம்பற்றுக என்றவாறு.

ஐயாற்றரசே! உன் திருவடிகளே ஆரத்தழுவிக்கொண்டு அளல்சேர் மெழுகைப்போல உருக விரும்பினேன்; இதுவே என் ஆசை என்பது கருத்து.

கழலணிந்த சேவடிகள் காந்தம் போல என்னே இழுப்பன. ஆகவே அடியேன் கைகளால் தூர நின்று தொழுதகாலத்தே அவற்றின் ஓளியும், நிறமும், அழகும் என்னுடைய மனத்தை இழுத்தன. அடியேன் ஓடி வந்து இறுகத்தழுவினேன்; தழுவிய போது ஓரின்பம் உண்டாக, அவ்வின்பம் எல்லாவற்றினும் சிறந்ததாக, இவ்வின்பம் எங்கே கைநழுவிவிடுமோ? அதனுல் நமக்கு இடையீடு வருமோ? என அஞ்சி என் தலேமேற் சூடிக் கொண்டேன் என்பார் 'சேவடிகள் கழுமத் தழுவிக்கொண்டு எய்யாது என்றன் தலேமேல் வைத்து' என்றருளினர். கழும நிறைய. எய்யாது - இடைவிடாமல்; இனேக்காமல் எனனுமாம்.

அரற்று - நாண் நழுவியபோது ஆராமையால் நிகழ்வது. அவ்வின்ப உணர்ச்சி மீதூர ஐயா! எம்பெருமான்! பெருமான் என்று அரற்றி மனம் கசிய ஆசைப்பட்டேன் என விண்ணப் பிக்கின்முர்கள்.

காதல் கைம்மிக்க இருவர் கலந்த புணர்ச்சியில் ஒருவரின் நி யமையாமையை ஒருவர் உணர்ந்து தழுவியும், உச்சிமோந்தும், தஃவளி தஃவளி தஃவா தஃவா என அரற்றியும் மனம் கசிய நிற்பதுபோலச் சிவத்தோடு கலந்து இரண்டற்ற நிஃல வரு தற்கு முன்பு நிகழ்வதாகிய சிவபோக துகர்விளே விரும்புகின் றேன் என்பதரம். ஆதலால் இது ஆத்தும் இலக்கணமாதல் காண்க. 424 செடியா ராக்கைத் திறமற வீசிச் சிவபுர நகர்புக்குக் கடியார் சோதி கண்டு கொண்டென் கண்ணிணே களிகூரப் படிதா னில்லாப் பரம்பர னேயுன் பழவடியார் கூட்டம் அடியேன் காண ஆசைப் பட்டேன் கண்டாய் அம்மானே.

9

இ-ள்: அம்மானே! ஒப்பில்லாத பரம்பொருளே! முடை நாற்றம் பொருந்திய உடலுக்கு வேண்டிய திறங்களே அறவே வீசி, சிவபுரமாகிய நகரின்கண் புக்கு, மிக்கவீளக்கம் பொருந் திய சோதியாக உன்னேக்கண்டு, அகத்துட்கொண்டு, என் இரண்டு கண்களும் களிப்புமிக, அடியேன் உன்பழவடியார் கூட்டத்தைக்காண ஆசைப்பட்டேன் கண்டாய் என்றவாறு.

அம்மானே! என்னுடலே வளர்க்கும் உபாயங்களே அறவே எறிந்துவிட்டு, சிவநகர்புக்குப் பரஞ்சோதியாகிய உன்ணக் கண்டும், உன் பழவடியார்கூட்டம் காணவும் ஆசைப்பட்டேன் என்பது கருத்து.

ஆக்கைத்திறம் · யாக்கையை உண்டும், உடுத்தும், புணந் தும், போற்று ந்திறம். செடி - ஒருவகை நாற்றம். அற - முற்றும்; என்றது உடற்பற்றை ஒழித்து என்றவாரும்.

சிவபுரம் - முத்தியுலகு கடி - விளக்கம்; தெய்வத்தன்மையு மாம். கடி ஆர் சோதி - தெய்வத்தன்மை நிறைந்த சோதி. இடைவிடாது சோதியைத் தரிசித்துக்கொண்டே இருப்பதால் கண்ணிணே களிகூரவும், கூட்டங்காணவும் ஆசைப்பட்டேன் எனக் கூட்டுக.

இத்திருப்பாடலுக்கு, ஆண்டவனே! அடியேன் அழுக்குப் பொருந்திய யாக்கையைத் தேவரீர் திருவருளால் நீக்கிச் சிவ புரநகரிலே புகுந்து, ஞானமணம் பொலிவதான சிவஞானச் சோதியைத் திருவுருவாகவே கண்ணின்புறக் கண்டேன்; கண் களிகூர்வதானேன்; யாதொரு குணமும் இல்லாத ப்ரம்பரா! பரமசிவனே! தேவரீர்திருவடிக்குத் தொன்றுதொட்டு அடிமைப் பணிசெய்யும் சீரடியார் திருச்சபை காண ஆசைப்பட்டேன் என்பது பழையவுரை. இதில் செடி - குற்றம், கடி - ஞான மணம், சோதி - சிவஞானச்சோதி, படி - குணம், கூட்டம் -திருச்சபை எனப் பொருள்கொள்ளப் பெற்றிருத்தல் காண்க. பின்னுரைகாரர், கடி - மன்றல், புதுமையும் ஆம் எனக் கொண்டு கடியார் சோதி என்பதற்கு மங்கலச்சோதி என்றும், ஆக்கைத்திறம் என்பதற்கு உடம்பின்வகையணத்துமென்றும் கூறுவர். உடம்பின்வகை எனத் தூலமும், சூக்குமமும், காரணமு மாகிய மூவகையைக் குறித்தனராயின் உயிர் ஒன்றணப்பற்றி யன்றி நில்லாது என்னும் மரபிற்கு இழுக்காதலின் அவ்வுரை தெளிவின்றென்க.

சோதி காண்டல் - சிவதரிசனம். அடியார் கூட்டம் காண் டல் - நேயமலிந்த அடியரர் வழிபாடு. இவை இரண்டுமே பரிபாகமுற்ற ஆன்மாக்களின் இயல்பென்பதை "நேயமலிந்த வர் வேடமும் ஆலயந்தானும் அரனெனத் தொழுமே'' என்ற அணேந்தோர் தன்மை அறிவிக்கும். ஆதலால், இச்செய்யுள் ஆன்மவிலக்கணம் உணர்த்திற்குதல் தெரிக.

வெஞ்சே லக்கைய கண்ணூர் தம் வெகுனி வக்காசி கைப்பட்டு நைஞ்சேன் நாயேன் ஞானச் சுடரே நானூர் அண்க காணேன் பஞ்சே ரடியான் பாகத் தொருவா பவனத் திருவாயால் அஞ்சே லென்ன ஆசைப் பட்டேன் கண்டாய் அம்மானே.

10

#### திருச்சி*ற் ந*ம்பலம்

இ-ன்: அம்மானே! ஞானவினைக்கே! பஞ்சிண் ஒத்த இரு வடிகளே புடைய உமாதேவியை இடப்பாகத்துக்கொண்ட ஒப்பற்றவனே! நாயை ஒத்த யான், விரும்பத்தக்க சேல்மீண் ஒத்த கண்களே புடைய மாதர்களின் புலவியாகிற கோபவல்ல வில் அகப்பட்டு ஸைந்துபோனேன்; நான் ஒருவகையாண துணேயையும் காணேன்; ஆதலால் செம்பவளத்தை ஒத்த இருவாயால் 'அஞ்சாதே' என்று நீ சொல்ல ஆசைப்பட்டேன் கண்டோய் என்றவாறு.

இவ்வுலகில் மாதர்போகமே பெரிதென மயங்கி, அவர் வெகுளிவலேயில் அகப்பட்டு நைந்துபோனேன் ; உன்வாயால் 'பயப்படாதே' என்று நீ சொல்ல நான் அதனேக் கேட்க விகும்பினேன் என்பது கருத்து. நீ அபயம் அளிப்பதொன்றே யமையும் என்றவாளும்.

மாதர்களின் விருப்பம் விளேக்கும் கருவிகளுள் கண்ணே கருத்தையும் காட்டி விருப்பத்தையும் மிகுவித்தவின் கண்ணூர் எனச் சிறப்பித்தார். அவர்கள் கண் சேல்மீணே ஓத்தன, அதிலும் பிறழ்ந்து விருப்பத்தை விளேவிக்கும் கெண்டைமீணே ஓத்தன என்பார் 'வெஞ்சேல் அணேய கண்ணூர்' என்ரூர். வெம்மை -விருப்பம்.

வெகுளி - புலவி. புலவியாகிய வெகுளியே வெகுளப் பட்டாரைப் புறம்போகவிடாமலும், அணுகவிடாமலும், அணு கற்குரிய ஆத்திரத்தை மிகுவித்து வஃபோலப் பின்னி நைய வைக்கும் என்க. நைஞ்சேன் - நைந்தேன் என்பதன் மரூஉ.

நாய், பெண்நாய் வயப்பட்டு அஃது ஓடுமிடமெங்கும் ஓடி ய‰ந்து பொருந்தி வருந்திநிற்கும். அதுபோன்ற தன்மையை யுடையேன் என்பார் 'நாயேன்' என்ருர்.

ஞானச்சுடராகிய உன்ணப்பெற்றும் துணே கண்டிலேன் என இரங்குவார் ஞானச்சுடரே எனவிளித்துத் துணேகாணேன் என்கின்ருர்.

பஞ்சு ஏர் அடி · செம்பஞ்சு ஊட்டிய அடி. பஞ்சை ஓத்த மெல்லிய அடி என்பாரும் உளர்.

எனக்கு அபயந்தரவும் வேண்டாம்; உன்வாயால் சொன் றைபோதும், அதுவே எனக்கு ஆறுதலாம் என்பார் 'வாயால் அஞ்சேல் என்ன ஆசைப்பட்டேன் ' என்கின்ருர்.

இவ்வண்ணம் இப்பத்துப் பாடலும், இங்கே வா என்னும் அருகோப்பெறவும், எக்காயழைத்து உன்கோக் காணச்செய்யவும் என் முகம்பார்த்து இரங்கவும், திருவடியைச்சார்ந்து நிற்கவும், பாவம் இவன் இரங்கத்தக்கவன் என்று நீ சொல்லவும், முக வொளிநோக்கி முறுவல்காணவும், ஆயிரந்திருநாமம் சொல்லி ஏத்தவும், ஐயா ஐயாற்றரசே என அரற்றவும், உன் ஒளியான திருமேனியையும் பழவடியார் கூட்டத்தையும் காணவும், அஞ்சேல் என்று உன்வாயால் சொல்லவும் நான் ஆசைப்பட்டேன் என, ஆன்மா தன் குறையறிந்து தலேவணேச்சார விரும்புவ தாகக் கூறுதலின் ஆன்ம இலக்கணம் உணர்த்தியமை காண்க.

## 26. அதிசயப்பத்து

#### [முத்தியிலக்கணம்]

அடிகளார் திருப்பெருந்துறையில் எழுந்தருளியிருக் கின்ற காலத்து, தன்ணேயும் ஒரு பொருளாக ஏற்று ஆட் கொண்டு அடியார்களுள் ஒருவஞை ஆக்கிய அதிசயத்தை வியந்து இப்பத்தையும் பாடியருளுகின்ருர்கள்.

அதிசயம் - வியப்பு. வியப்பாவது இதுவரை உண்டாகாததும், இனியும் உண்டாகக் கூடாததாகவும் உள்ள நிகழ்ச்சியொன்று நம் அநுபவத்திற்கு வந்தபோது வினேயும் ஓர் சுவை. இதனே வட நூலார் அற்புதாசம் என்பர். பொறி புலன்களிற்சிக்கி உலகியலிலே உழன்று கிடக்கின்ற தன்னே, உயர்வற உயர்ந்த நிலேக்கு உயர்த் தியது ஓர் வியப்புத்தரும் நிகழ்ச்சியாதலின் அதனேப் பாராட்டிய இப்பத்துப் பாடலும் அதிசயப்பத்து எனப் பெயர்பெற்றது.

இதற்கு முத்தியிலக்கணம் அதாவது மோட்சத்தின் அடை யாளம் என்று பழைய குறிப்புக் கூறுகிறது. அகத்தியச்சூத்திரம் ''அடியரிற் கூட்டும் அதிசயப்பத்து, முடிவிலாத முத்தியிலக்கணம்" என்கின்றது.

பழையபுராணம், ''வெருவி மலத்திணேச் சீலத்தொன் ருகும் அடியார் குழாத்துடனே கூட்டும், பரம ரருட்பெருமை மிகுதியைப் புகழ்ந்து பாடல் அதிசயப் பத்தாமே'' என்கின்றது.

இவை அணேத்தையும் ஒத்துநோக்கின், ஆணவ மலத்திற்கு அஞ்சிய அடியார்களின் கூட்டத்தோடு சேர்த்த சிவபெருமான் திரு வருணே வியந்து கூறும் அணேந்தோர் தன்மையாகிற முத்தியிலக் கணம் அறிவிப்பது என்பது விளங்கும்.

பழையவுரையும், முதற்பதிகத்தில் அன்பு நேசமுடன் கழிப்ப தற்கு இரங்கி, நன்றி அறிந்து, இத்திருப்பதிகத்தில் நயந்து அதிச மித்த அன்பால் இரங்கிய சிவானந்த சிவானுபவ சுவானுபூதிகம் எனக்கூறுதல் காண்க.

1

#### அறுசீர் ஆசிரியவிருத்தம்

திருச்சி*ற்றம்ப*லம்

428 வைப்புமா டென்று மாணிக்கத் தொளியென்று மனத்திடை யுருகாதே செப்பு நேர்முண் மடவர லியர்தங்கள் திறத்திடை நைவேண் ஒப்பி லாதன வுவமனி லிறந்தன ஒண்மலர்த் திருப்பாதத்

தப்ப ஞண்டுதன் அடியரிற் கூட்டிய அதிசயங் கண்டாமே.

இ-ன்: இறைவனேச் சேமநிதி யென்றும், மாணிக்கத் தொளியென்றும் மனத்திடை எண்ணி எண்ணி உருகாமல், கிண்ணத்தை ஒத்த முல்லகளேயுடைய மடப்பம் வளரப்பெற்ற பெண்களின் இன்பமாகிற தன்மையிலே நைகின்ற அடியேனே, ஒப்பில்லாதனவும், உவமமாகக்கூறப்பெறும் பொருள்களின் பொதுவியல்பைக் கடந்தனவும் ஆகிய ஒளிபொருந்திய மலர் போன்ற திருவடிகளேயுடைய என் தந்தையாகிய சிவபெரு மான், ஆட்கொண்டு தன் அடியாருள் ஒருவனைகச் சேர்த்துக் கொண்ட அதிசயத்தை யாம் கண்டாம் நீவிருங்கண்டீர்களா? என்றவாறு.

மாதர் மயக்கிற்பட்டு நைந்த என்ணே ஆட்கொண்டு, அடி யாருள் கூட்டிய அதிசயத்தைக் கண்டீர்களா என்பது கருத்து.

வைப்பு மாடு - வைத்த செல்வம். அதாவது இடர்வந்த காலத்து ஆம் எனச்சேமித்துவைத்த செல்வம். ஆன்மாக்கள் தற்போத முணேப்பால் அறியாமை வயப்பட்டுத் தடுமாறுகின்ற காலத்துச் செய்வன தவர்வன அறியாது விணேகளேச் செய்து பின்பு வருந்துவன. அக்காலத்து இறைவன் வைத்தமாநிதியாக உயிர்களே அறியாமைப் படுகுழியினின்று எடுத்து. அன்பூட்டி இன்பருத்தி வீட்டுலகத்துச் சேர்ப்பிக்கின்ருதைலின் அவணே வைப்புமாடு என்று எண்ணி உருகவேண்டியது உயிர்களின் கடமையாயிற்று. அங்ஙனமாகவும் உருகாது நைத்தேன் என் கின்ருர்.

மாணிக்கம் ஓளியைத்தாங்கி நிற்கும் உருவுடைய சுட்டியறி யப்படும் பொருள். அது அருவாய் அறிவாய் விளங்கும் சிவத் திற்கு ஓப்பாகாது ஆதலின் மாணிக்கத்தொளி என்ருர். இறை வண் "குருகாம் வயிரமாம் மாணிக்கமாம்" என்றெல்லாம் திரு முறைகள் உரைத்தின்பூட்டுதல் நிணேக. அடிகளார் மாணிக்கம் என்னுது மாணிக்கத்தொளி என்றதன் அநுபவம் எண்ணி அதில் அமைக.

இறைவணே இவ்வண்ணம் எண்ணி மனமுருகவேண்டிய அடியேன் அங்ஙனமுருகாமல், மடவார்நலனில் நைகின்றேன். அத்தகைய இழிதகையேணேயும் ஆண்டுகொண்டு அடியரில் கூட்டினுன்; அதுவோர் அதிசயம் என்கின்ருர் மேல்.

மடவரல் - மடப்பம் வரப்பெற்ரூர்; பெண்கள். மடப்பம் கொளுத்தக் கொண்டும் கொண்டது விடாப் பேதைமைக்குண முடைய இளமை. அதணே வரப்பெற்ரூர் மடவரலியர் என்க. அத்தகைய இளமாதரது எழும் உறுப்பாகிய முஃயே அவர்கள் திறத்தில் என்ணே நையவைக்கின்றது என இரங்குவார் 'முஃல மட வரலியர் திறத்திடை நைவேணே' என்ரூர்.

அம்முஃகள் கிண்ணங்கள்போல் செம்மாந்து ஈர்க்கிடை புகாது மார்பிடங்கொண்டு மனத்தை நைவித்தமை தோன்ற 'செப்பு நேர்முஃ மடவரலியர்' எனச் சிறப்பித்தார்.

திறத்திடை நைதல்ாவது அணிக்கு ஆடைக்கு, உணவுக்கு உரைக்கு, காதலுக்கு மோதலுக்கு. அழுகைக்குத் தொழுகைக்கு வருந்துதல். அவர்கள் செய்வன யாவும் வஞ்சமென ஓராது உண்மையென நம்பி மோகக்கள் அருந்தி, அவர்கள் தரும் இன்பத்தேள் கொட்டக் குரங்குபோலிருந்து வருந்துதல்.

மகன் தந்தைவழி நில்லாது தவருன நெறிக்கட்செல்லின் அவன்தொலேயட்டும் என விடாது தடுத்து எடுத்து இன்பத் துறையிற் செலுத்துதல்போல, என் அப்பளுகிய இறைவனும் ஆண்டு தன் மகன் கெட்டது சகவாசதோஷத்தால் என்று எண்ணி நல்லோரிணக்கம் சேர்த்திய அதிசயம் புரிந்தான் என்றவாரும்.

ஓப்பு இலாதன உவமனில் இறந்தன-தனக்குப் பிறிதொன் றும் ஓப்பிலாதனவும், தான் பிறிதொன்றற்கு உவமிக்கப்படும் தன்மையினின்று அப்பாற்பட்டனவும்'ஆகிய திருவடிகளென்க. அங்ஙனமாகவும் பின்னர் 'ஒண்மலர்த் திருப்பாதம்' என்றது தன்னெஞ்சத்துப்பட்டு அனுபவத்திற்குரியதானபோது ஒளி பொருந்திய மலர்போல இருந்தது என்று ஒருவகையால் அநுபவம் உணர்த்திய அளவினதாகக்கொள்க.

சிலர் இல்லறத்திற்கெனத் தேடிவைத்த செல்வமே செல்வம் மாணிக்கத்தின் ஓளியே ஓளி என்று கருதியிருந்த நான் அவற்றை மாதர்க்காகச் செலவழித்துவிட்டு வருந்துகின்றேன்; அத்தகைய என்ணயும் ஆண்டு அடியரிற்கூட்டிய அதிசயம் அறியேன் என உரைப்பர். இவ்வுரையின் சிறப்பின்மையை உரைக்கிடை முறையானே உணர்க. பழையவுரையும் நம் உரைக்குத் துணேயாதல் காண்க.

இந்தத் திருப்பாடலே காழித்தாண்டவராயர் திருவாசக வியாக்கியானம் எழுதுதற்குக் காரணமாக விளங்கினமையை, " தகரவித்தியாபுரமாகிய திருத்தில்ஃமில் வாழும் சிவனடியார் இவ்வுரை அனுபூதி என்பதைத் திருவுளங்கொள்வதோ என்று எண்ணி, திருவுளச்சீட்டொன்று எழுதிப்பொன்னம்பலவாணர் சந்நிதியான முத்தி பஞ்சாட்சரப்படியில் வைக்க, இப்பாடல் தோன்றித் திருவடிப்பெருமை உணர்த்த, அதனுடன் அருள் ஓஃவயும் காட்டி, ஆண்டருள் செய்ததென்க'' என்னும் வரலாறு

குறுமுனி யெழுகடலே யும்பருகும் கொள்கைபோற் நில்லேயி னடஞ்செய்(து) உறுபவனு மகிழ்ந்தருளச் சீட்டங்(கு) உதவுமுத் தரவினுற் சிறந்த மறுவிலா விடையான் திருவடிப்பெருமை வாதவூ ரையன்முன் விடுத்த சறுவநற் கருத்தும் தாண்டவராயன் தகுமுரை செய்தனன் தமிழால்.

என்னும் இராமசாமிபாரதியின் பாயிரப்பாடல் குறிக்கின்றது.

திருப்பாதவியல்பாக முத்தியிலக்கணமும் அடியாரோடு கூடுதலாகிய அணேந்தோர் தன்மையும் உணர்த்துகலின் இத் திருப்பாடல் முத்தியிலக்கணம் உணர்த்தியமை தெளிவாதல் கான்க.

427 நீதி யாவன யாவையு நிினக்கிலேன் நிண்ப்பல ரொடுங்கூடேன் ஏத மேபிறந் திறந்துழல் வேன்றின யென்னடி யானென்று பாதி மாதொடுங் கூடிய பரம்பரன் நிரந்தா மாய்நின்ற ஆதி யாண்டுதன் அடியரிற் கூட்டிய அதிசயங் கண்டாமே.

2

இ-ன்: தம் திருமேணியிலே பா தியாக உமாதேனியொடும் கூடிய பரம்பரனும், எங்கும் நீக்கமற நின்ற முதல்வனும் ஆகிய சிவபெருமான், அடியேன் நீதியென வேத ஆகமங் களாற் கூறப்பெற்றவை ஒன்றையும் நிணேக்கவும் செய்யேன்; அங்ஙனம் நிணேக்கும் அடியார்களொடும் கூடேன்; துன்பத் திலே துன்பத்திற்காகவே பிறந்து இறந்து சுழல்கின்ற என்னே, என்னுடைய அடியான் என்று உரிமையோடும் ஆண்டு தன் அடியார்களில் ஒருவஞகக்கூட்டிய அதிசயத்தைக் கண்டாம் என்றவாறு.

நீதிகளே மனத்தாலும் எண்ணுதவனும், நினேக்கின்றவர் களின் கூட்டத்தை வெறுப்பவனும் ஆகிய என்ணே அடியான் என்று ஆண்டு அடியார்களில் ஒருவனுக்கிய அதிசயத்தைக் கண்டாம் நீயிரும் காண்பீர்களாக என்பது கருத்து.

நீதி - வேதாகமங்களில் விதிமார்க்கங்களாகவும், ஞான மார்க்கங்களாகவும் செய்யத்தக்கவை இவை என விதிக்கப் பெற்றவை. அவை சரியைமுதலாகிய தொண்டுகள். அவற்றைச் செய்து அருளுக்கு இலக்காகுதல் உடலெடுத்த உயிர்களின் கடமை. இதனே உணர்ந்து முற்பேறப்பில் பரிபாகமுற்ற புலி, பசு, யானேமுதலிய விலங்கினங்களும். கரிக்குருவி நாரை கோழி முதலிய பறவைகளும், ஈ எறும்பு முதலியவைகளுங்கூடச் சரியை கிரியைகளேச் செய்து சிவலோகம் பெற்றுள்ளனவே என்று அறிந்து ஓழுகவேண்டிய யான் நீதிகளே நிலேக்கவும் செய்யேன் என்றுர்.

நிணயாமற்போயின், அது ஆன்மாவின் குற்றம் அன்று. அத்தகைய சார்பு இருந்தால் சார் ந்ததன்வண்ணமாம் ஆன்மா நீதியை நிணக்கும் அடியார்கூட்டத்தைச் சார்ந்து நீதியை நிணக்கவும் ஒழுகவும் தொடங்குமே என்று நிணப்பவர்களே நீ காட்டியபோது அவர்களோடு கூடவும்செய்யேன் என்பார் 'நிணப்பவரொடுங்கூடேன்' என்கின்ருர்.

ஏதம் துன்பம். அது பிறவிக்கேதுவாகிய துன்பம். அது விணேயின் வந்தது. பிறந்த பின்னர் நுகருவதும் ஈட்டுவதும் துன்பமே ஆதலின் விணக்கு விளேவாகியது. ஆகவே, ஏதமே பிறந்து என்பதற்குத் துன்பத்தால் பிறந்து துன்பத்திற்கு இடமான பிறவி எனப் பொருள்கொள்க. கறங்கும் சகடமும் போலப் பிறத்தலும் இறத்தலும் மாறிமாறி வருதலின் 'பிறந்து இறந்து உழல்வேன்றின்' என்ருர்.

முதல்வன், ஒருவண என் அடியான் என்று தம்வாயால் பிறரநியக் கூறவேண்டின், முதல்வனுக்குகந்த குண நலங்களும் செயல்நலங்களும் அமைதல் அடிமைக்கு இன்நியமையாதது; அத்தகைய நலங்கள் சிறி துமிலாத என்ணேயும் 'என்னடியான்' என்று திருவாய்மலர்ந்தான் இறைவன்; இஃது எத்துணேப் பெருங்கருணே என வியக்கின்றவர் அதற்குரிய காரணங்களாக எம் இறைவன் பாதி மாதொடுங்கூடிய பரம்பரன், நிரந்தரமாய் நின்ற ஆதி என்று இறைவன் இயல்பை உணர்த்துகின்ருர். பரம்பரன் மேலானவற்றிற்கெல்லாம் மேலானவன். நிரந்தரம் இடையீடில்லாமை.

தன் அடியரிற்கூட்டினமையாவது எனது அகப்பற்று புறப் பற்றையும், அதற்கேதுவாகிய அறியாமையையும் அதற்கேது வாகிய ஆணவமலத்தையும், அது பரிபாகமுறுத்தக் கூட்டப் பெற்ற மாயா மல கன்மமலங்களேயும் போக்கிச் சுத்தானமா வாக்கிச் சிவத்தையே நோக்கிச் சிவமயமாக விளங்கும் சிவ னடியார் கூட்டத்தில் சேர்த்தல்.

என்னடியான் என ஏற்றுக்கொள்ளுதலும், அடியாரொடு கூட்டுதலுமாகிய முத்திமிலக்கணம் உணர்த்துதலின் இதுவும் பதிகப்பொருளதாதல் காண்க.

428 முன்னே யென்னுடை வல்வினே போயிட முக்கண துடையெந்தை தன்னே யாவரும் அறிவதற் கரியவன் எளியவன் அடியார்க்குப் பொன்னே வென்றதோர் புரிசடை முடிதனில் இளமதி யதுவைத்த அன்னே யாண்டுதன் அடியரிற் கூட்டிய அதிசயங் கண்டாமே.

3

இ-ள்: மூன்று கண்களேயுடைய என் தந்தை: தன்னே எத்தகையவராலும் அறிதற்கு அரியவன்: ஆஞல் தம் அடி யார்க்கு அறியமட்டுமன்றி அறிந்து அனுபவிப்பதற்கும் எளி யவன்; பொன்னே நிறத்தால்வென்ற புரிகளாகிய சடைமுடி யில் இளம்பிறையை அணிந்திருக்கின்ற என் தாய்; அவண் என்னுடைய பழவின்கள் யாவும் பாறும்வண்ணம் ஆட் கொண்டு தன் அடியாருடன் கூட்டிய அதிசயம் கண்டோமே என்றவாறு.

சிவனடியார்களுடன் அடியேன் கூடுதற்குத் தடையாக இருந்தவை மல மாயா கன்மங்களே என்பதைத் திருவுளம் பற்றி, மல மாயைகளேப்போக்கி ஆண்டமையை முன்னருள்ள திருப்பாடல்களில் தெரிவித்த அடிகள், இத்திருப்பாட்டில் இறைவன் விணப்போகங்களேயும் ஓழித்து ஆட்கொண்ட மையை உணர்த்துகின்ருர்.

முக்கண் · சோம சூரிய அக்கினிகளாகிற மூன்று கண்கள். இவை காலக்கருவியாகிற சூரிய சந்திரர்களுக்கு ஓளி தருவன வாயும், அக்கினிக்கு வலியும் சுட்டொன்றுவிக்கும் ஆற்றலும் அளிப்பதாயும், யாகசாட்சியாகவும், யாகாக்கினிக்கு மூலமாயும் அமைந்தவை என்பது சிவாகமக் கருத்து. அவற்றைத் தம் கண்களாகக்கொண்டது ஆன்மாக்களுடைய விணப்போகங் களே வரையறுத்துக் காட்டவும், அவர்கள் தீவிணகளேச் சுட்டு எரித்துத் தம் திருவடிக்கீழ் ஒன்றுவிக்கவும் என்க.

யாவரும் - பதமுத்தியினும், பதவிகளிலும் இருப்பவர்களா கிய அயன் முதல் அனந்தாதிவரை உள்ள எவராலும் என்க. அவர்கள் மலமுடையவர்களாதலின் மலரகிதஞகிய இறைவன் அவர்களால் அறியவொண்ணுதவஞயினன் என்க.

அடியார்கள் 'சிவன் ஒருவனே தியானிக்கத் தக்கவன்' என்பதையுணர்ந்து, அதற்குரிய உபாயங்களில் நின்று, உப தேசம் பெற்று, ஐந்தெழுத்தருமறை வழி நின்று சிவஞானம் பெற்றவர்களாதலின் அவர்கள் அறிந்துய்ய எளியஞமினன் இறைவனென்பார் 'அடியார்க்கு அறிதற்கு எளியவன்' என்ருர். அறிவதற்கு என்ருராயினும் அறிந்து அனுபவித்தற்கு எனப் பொருள்கொள்க; அச்செயற்குரியார் அவர்களே ஆதலின்.

இறைவன் தமக்குச் செய்த கருணேயை எண்ணும்போதும், இளம்பிறை செய்த மாபாதகங்களேயும் மறந்து அதனே இரட் சித்துத் தன் தஃமீது வைத்துக்கொண்ட பேரருளே நிணயும் போதும் அவனிடம் தாயின் கருணேயே விளங்கக் காண்கின்று ராதலின் 'அன்'ன' என்ருர்.

இத்திருப்பாட்டு, தம்மையாண்ட திறங்களேயும், அடிய ரொடு கூட்டுதஜேயும் கூறுதலின் பதிகக்கருத்ததாதல் காண்க.

429 பித்த ணென்றெண் யுலகவர் பகர்வதோரி காரண மிதுகேளீர் ஒத்துச் சென்றுதன் திருவருட் கூடிடும் உபாயம தறியாமே செத்துப் போயரு நரகிடை வீழ்வதற் கொருப்படு கின்றேண் அத்த ணுண்டுதன் அடியரிற் கூட்டிய அதிசயங் கண்டாமே. இ ்ள்: உலகமக்கள் என்னேப் பித்தன் என்று கூறுதற் குரிய காரணத்தைக் கூறுகின்றேன் கேளுங்கள்; இருவின் ஒப்புநிகழச் சென்று, தனது திருவருளோடு கூடும் உபா யத்தை அறியாமல், வீணுக இறந்து கொடிய நரகிடை வீழ எண்ணியிருந்த அடியேனே அத்தஞைகிய இறைவன் ஆண்டு கொண்டு தன் அடியார் திருக்கூட்டத்துள் சேர்த்த அதிசயம் கண்டோம் என்றவாறு.

அருநரகிற்குப்போகவிருந்த என்ண ஆண்டு அடியருடன் கூட்டியது பேரதிசயம் ; அதணேக்கண்டோம் என்பது கருத்து.

பொன்னும் மணியும் வழியிற்கிடக்கும்; அவற்றை மிதித்து இடறிவிட்டு ஓட்டைப் பொறுக்கும் உலகவணப் பித்தனென்று உலகம் சொல்வதுபோல, திருவருளோடு கூடி நித்தியானந்தம் அனுபவிக்கவேண்டிய அடியேன் திருவருளோடு கூடாமல் அரு நரகில் வீழ்ந்து அவதிப்பட்டேன்; ஆதலால், உலகவர் என்னேப் பித்தன் என்றனர் என்கின்ருர்கள். உலகவர் என்றது சுண்டுக் கன்மபூமியிலுள்ள பசுபோதமுணப்புள்ள மக்களே அன்று; ஞானபூமியிலே உலாவும் சிவஞானியரை என்க. அவர்களுக்குத்தான் இவர் பொருந்தவேண்டியதை விட்டுப் பொருந்தத் தகாததைப் பொருந்தி உழல்வது புரியும்; ஆகவே, இரங்கிப் பித்தன் என்று உரைப்பர் ஆதலான் என்க.

ஓத்து · இருவிணே ஓப்புவந்து. இதற்குத் தஃவிறைடு ஓத்து என்றும், குணங்களால் ஓத்து என்றும், வேதாகமவிதிக ளோடு ஒத்து என்றும் உரை கூறுவர். மரபுவழிக்குப் பொருந் தியது கொள்க.

சென்று: காந்தத்தைக் கண்டவுடன் இரும்பு நகருவது போல இருவிணயொப்பும் மலபரிபாகமும் பெற்றவழி உயிர் உபாயங்களால் இறைவணே அணுகுதற்கும், அனுபவித்தற்கும் உரியனவாகலான் 'சென்று' என்ருர். சென்று - இறைவணே அணுகி என்க. அணுகுதலாவது சிவயோக சிவஞானங்க ளால் சென்று சேருதல்.

உபாயம் - சரியையாதி உபாயங்கள் . செத்து - பயனற்று; இறந்தென்க . அரு நரகு - அனுபவிக்க முடியாத துன்பமே வடிவான அரிய நரகம். ஒருப்படுகின்றேணே - மனம் ஒன்றிய என்னே.

பழையவுரை: சீரடியார்களே நன்மை தீமை தெரியாதவ னென உலகத்தார் சொல்வதான காரணம் கேண்மோ! அடி யேன் உண்மை வினவில், "ஆரண உருவாம் தில்ஃல யம்பலம் எய்தப்பெற்ரோர், ஒருணர் வாவர்'' என்றும், ''ஒன்றல்லார் ஓன்ருரல்லர் காரணராகார் ஓத்த கருத்தினர், நிருத்த வின்பப் பூரணராகி யுள்ளார் வாழும் புவனமும் போதுவாம்'' என்றும், உள்ள பரமுத்தியான திருவருளின்ப உபாயமான உடந்தை யாய சிவன்தோற்றம் ஒன்றுமேகண்டு நிட்டையன்பாற்கூடாது, வேறெனக் கருதிச் சவமாகி அவமே நரகவேதணேக்கு ஆளான பாவியைத் திருவருளால் இரங்கி, வேறின்மை காட்டி, அடிமை யானந்தச் சிவானுபவமாகச்செய்து, திருக்கூட்டத்தருகிலருள் வதையும், ஞானமே பித்தாகக்கொண்ட உண்மையையுங்கண்ட உலகத்தார் எனக்குத் தகாதென அருளிய அதிசய இன்பம் அனுக்கிரகம் செய்தது என்று கூறும். இதணே அனுபூதியுரை என்றமைக்கு ஏற்பச் சிறந்த சிவானுபவத்திறம் தெரிய நிற்றல் கண்டு தெளிந்து இன்புறுக.

இருவிணே ஓப்பும், மலபரிபாகமும், சரியையாதியினிற்றலும் ஆகியவற்ருல் முத்தி எய்துதற்கு உரியதென இத்திருப்பாடல் முத்தியிலக்கணம் மொழிதல் காண்க

430 பரவு வாரவர் பாடுசென் றணேகிலேன் பன்மலர் பறித்தேத்தேன் குரவு வார்குழ லார்திறத் தேநின் று குடிகெடு கின்றேணே இரவு நின்றெரி யாடிய எம்மிறை யெரிசடை மிளிர்கின்ற அர*ு* ஞண்டுதன் அடியரிற் கூட்டிய அதிசயங் கண்டாமே.

5

இ-ள்: துதிப்பவர்கள் பக்கமும் சென்றணேயேன்; பல பூக்களேப் பறித்துச் சிவபூசை செய்யேன்; குராமலரைச்சூடிய நீண்ட கூந்தஃயுடைய பெண்கள் நலத்திலேயே நின்று குடி கெட்டுப்போகின்ற என்னேப் பேரூழிக் காலத்து இரவிலே, ஊழித்தீயில் நின்று ஓங்காரதாண்டவம் புரிகின்ற எம்மிறை வனும், தீக்கொழுந்து போ லும் சிவந்த சடையிலே விளங்கு கின்ற பாம்புகளே அணிந்தவனுமாகிய சிவபெருமான் ஆட் கொண்டு அடியாரொடுங்கூட்டிய அதிசயத்தைக் கண்டோம் என்றவாறு.

துதித்தலும் சிவபூசையும் செய்யாத என்**ணயும் ஆ**ட் கொண்டு அடியரொடு கூட்டியது பெரிய அதிசய**ம்; அத**ணக் கண்டோமே என்பது கருத்து. பரவுவார் - இறைவன் புகழ்களேச் சொல்லித் துதிப்பவர். பாடு - பக்கம். துதிப்பவர்களின் பக்கம் சென்று துதிகளேக் கேட்பின் ஊமைத்தசும்பில் நீர் நிறைந்தாற்போலச் சிறிது சிறிதாகவேனும் சிந்தையில் அன்புநீர் சுரக்கும். அதனுல் சிவ பூசை செய்யும் விருப்புண்டாம். ஆதலால், புகழ்வார்பக்கமே போகேன். அங்ஙனமிருக்க எங்ஙனம் மலர்பறித்திட்டு ஏத்து வேன் என்பார். தன் குறைகளே விதியும் உடன்பாடுமாகிய இருவகையானும் உணர்த்துகின்றவர் 'அணேகிலேன்; ஏத் தேன்; குழலார்திறத்தே நின்று குடிகெடுகின்றேன்' என்ருர்.

குழலார் குடிகெடுப்பவர் என்பதை அறிந்திருந்தும் அவர் திறத்தே நிற்பது என் அறியாமையின் முதிர்வு என்றவாரும்.

இரவு - எல்லாம் ஒடுங்கிய. ஒளிப்பொருள்களாகிய சூரிய சந்திரர்களும் ஒடுங்கிய பேரூழிக்காலத்துப் பேரிரவு. நின்று -எல்லாம் தம்மகத்து ஓடுங்கத் தாம் ஒருவனே நின்று.

எரி - பேரூழிக்காலத்து எல்லாவற்றையும் சுட்டெரித்த ஊழித்தி. ஆடிய - மகாசங்கார தாண்டவம் செய்த. இதன் இலக்கணத்தை எமது ஆடல்வல்லான் என்னும் நூலிற் காண்க.

அணேகிலேன் என்பதற்கு அடியார்பால் சென்று ஏவல் கேட்கின்றிலேன் என்றும், இரவு என்பதற்கு மகாகேவல இருட்டு என்றும், எரியாடிய என்பதற்கு எரிவடிவாகிய மழு சேபந்தித் திருநடனம் புரிகின்ற என்றும், ஆண்டு என்பதற்குச் சகலத்தில் சுத்தஞ்செய்து என்றும் பழையவுரை கூறும்.

இத்திருப்பாடல் உலகபோகமே பெரிதென்றழிய இருந்த என்ணேத் தடுத்தாண்டு அடியரிற்கூட்டினுன் இறைவன் என் கின்றமையால், மலமாயா கன்மங்களோடுகூடிய ஆன்மாவைப் பரிபாகமுறுத்தி, திருவடி கூட்டி, அடியார் கூட்டத்துடனிருந்து சிவபோகம் நுகரச்செய்தலே முத்தியென இலக்கணமுணர்த்து தல் காண்க.

431 எண்ணி லேன்றிரு நாமவஞ் செழுக்துமென் ஏழைமை யதனுலே நண்ணி லேன்க&ல ஞானிக டம்மொடு நல்வி&ன நயவாதே மண்ணி லேபிறந் திறந்துமண் ணுவதற் கொருப்படு கின்றே&ன அண்ண லாண்டுதன் அடியரிற் கூட்டிய அதிசயங் கண்டாமே. இ ்ள்: என் அறியாமையால், நின் திருப்பெயராகிய திருவைந்தெழுத்தை எண்ணினேன் அல்லேன்; கவே ஞானத் தையும் நண்ணிலேன்; சிவஞானியர்தம்மொடும் கூடிச் சிவ புண்ணியங்களே விரும்பாது, இப்பூமியீல் பிறந்து இறந்து மண்ணுவதற்கு ஒருப்பட்டேன்; அத்தகைய அடியேண் அண்ணலாகிய தேவரீர் ஆட்கொண்டு அடியார்கூட்டத்திற் கூட்டிய அதிசயம் கண்டாமே என்றவாறு.

திருவைந்தெழுத்தை ஒதுதலும் கண்ஞானங்கணே அடைத லும் ஞானியர்தம்மோடு கூடிப் பதி புண்ணியமே புரிதலும் பிறவி எடுத்த உயிர் பேறடையும் நெறிகளாக இருக்கவும், யான் அவற்றைச் செய்யாது, மண்ணிலே பிறந்து இறந்து மண் ஞூடு மண்ணகப் போவதற்கு இருக்கின்றேன்; என்ணேயும் அண்ணல் ஆண்டு அடியார்கூட்டத்திற்கூட்டினர்; இதுவோர் அதிசயம் காணீர் என்பது கருத்து.

திரு நாம அஞ்செழுத்து - அஞ்செழுத்து மந்திரமுமதுவே, அவர் பெயருமதுவே என்றபடி. எண்ணிலேன் - உருச்செழியேன் என ழதுமுறையினும், தியானியேன் என நிற்குமுறையினும், தியானியேன் என நிற்குமுறையினும் எண்ணுமைக்குக் காரணம் என் ஆணவமலகாரியமாகிய அறியாமையே என்பார் ' ஏழைமை யதனுலே எண்ணிலேன்' என்ருர். வாய்வைத்தளவில் மரு ந்தாய் வாசனுமலங்கெடுப்பது ஐந்தெழுத்தாகலின் அதனே எண்ணி மலவாசனேயை அகற்றேன்; அன்பரோடு மருவுதனும் அங்ங னமே நன்மை பயப்பதாகலின் அதனையும் செய்கிலேன் என்ற வாரும். உயிர்கள் உலகில் உடலொடு வந்தது சிவபுண்ணியங்களேச் செய்து சிவகதிசாரவேயாதலின் அடியேன் ஆங்ஙனம் செய்யாது, மண்ணிலே பிறந்து நல்வினே நயவாது இறந்து மண்ணுவதற்கு ஒருப்படுகின்றேன் என்பதாம்.

அண்ணல் பெருமையிற் சிறந்தவன். உலகியலில் பெத் தான்மாவாகப் பிறந்திறந்துழல இருந்த என்ணயும் அடிய ரொடு கூட்டுதலாகிய பேரருணச் செய்தான்; இதுவோர் அதி சயம்! இதணக் காணுங்கள் என்றவாறு.

அஞ்செழுத்து எண்ணுதனும். 'அடியாரை அடைதலுமாகிய இரண்டும் முத்திக்குரிய இலக்கணம் என மொழிதலின் பதிகக் கருத்திற்கு இயைபுண்மை அறிக.

482 பொத்தை யூன்சுவர் புழுப்பொதிந் துளுத்தகம் பொழுசிய பொய்க்கூரை இத்தை மெய்யெனக் கருதிதின் திடர்க்கடற் சுழித்தணப் படுமேவண முத்து மாமணி மாணிக்க வயிரத்த பவளத்தின் முழுச்சோதி அத்த இண்டுதன் அடியரிற் கூட்டிய அதிசயங் கண்டாமே.

7

இ-ள்: முத்தும், கரிய மணியாகிய நீலமும், மாணிக்க மும், வயிரமும், பவளமுமாகிய இவை அணேத்தும் ஒருங்கே கூடி ஒளிசெய்தால் ஒத்த முழுச்சோதி வடிவான அத்தன், பொள்ளலானதும், ஊஞலாகிய சுவரையுடையதும், புழுக் கள் பொதிந்துள்ளமையால் உளுத்ததும், நிணநீர் கசிவதும், பொய்யாகிய சுரை வேயப்பெற்றதுமாகிய இதனே மெய்ப் பொரு சென எண்ணி நின்று, துன்பக்கடலில் தோன்றும் சுழி யின்கண் அகப்பட்டு அலேக்கப்படுகின்ற என்னே, ஆண்டு தம் அடியார்கூட்டத்துட்கூட்டிய அதிசயம்கண்டாம் என்றவாறு.

மிக இழிந்த இப்பொய்யுட‰ மெய்யென நம்பித் துன்பக் கடலின் சுழியிலகப்பட இருந்த அடியேணே ஆண்டு, அடியருட் கூட்டிய அதிசயம் கண்டாம் என்பது கருத்து.

பொத்தை - பொள்ளல். பொறிகளும், மயிர்த் துவாரங்க ளுமாகிய பொள்ளல்கள் பலவுடைமையின் பொத்தை என்முர்.

ஊன் · இறைச்சி. இறைச்சியாலாகிய சுவருடையது உடல் என்க. கீரிப்பூச்சியும், செவ்வணுவும், வெள்ளணுவும் புண் பட்ட இடத்து உண்டாகும் பூச்சிகளுமாகப் பலவுடைமையின் 'புழுப்பொதிந்து' என்றுர்.

புழுத்த பொருள் உளுத்துப்போகும் ஆதலின் உளுத்து என்றும், புழுத்தபுண்ணிலிருந்து ஊனீர் கசிதலின் அசும்பு ஒழுகிய என்றும், அடுத்தகணம் இருப்பது உறுதியன்ருத லின் பொய்க்கூரை என்றும், காலும், கையும், விலாவெலும்பு விட்டமும், நரம்புக்கமிறும், ஊன்சுவரும், தோலாகிய கூரையும் பெற்றது உடலாதலின் அதனேக் கூரை என்றும் கூறிஞர்.

இதை என்பது இத்தை என எதுகைநோக்கி விரித்தல் விகாரம் பெற்றது. இகழ்ச்சிக்குறிப்பு என்பாரும் உளர். துன் பங்கணக் கடலாகச் சொன்னவர், மாதர்கணச் சுழியாகக் கூறிற் றிலர் ஆயினும் வந்ததுகொண்டு வாராதது முடித்து ஏகதேச வுருவகமாதலே உணர்க. சுழி தலேப்படுவேண் எனப் பிரிக்க.

முத்துமுதலிய எல்லா மணிகளும் ஒருங்குசேர்ந்து இமைத் தாற்போலும் முழுச்சோதி அத்தன் என்க. கடலிற்கிடந்த என்ணேக் கரையேற்றி அடியரிற் கூட்டிஞன் என்றதாம்.

அப்பர்சுவாமிகளும் 'குருகாம் வயிரமாம்' என்ற தாண்ட கத்து இறைவனே மணியொளிப்பிழம்பாக அணிப்படுத்தியது காண்க.

எடுத்த தனுவைச் சாதனமாகக் கருதி அதன்கண் பற்று அறுத்தலும் திருவடிச்சார்பைப் பெற விரும்புதலுமே முத்தி யிலக்கணம் என மொழிந்தவாரும்.

433 நீக்கி முன்னெணத் தன்ணெடு நிலாவகை குரம்பையிற் புகப்பெய்து நோக்கி நுண்ணிய நொடியன சொற்செய்து நுகமின்றி விளாக்கைத்துத் தூக்கி முன்செய்த பொய்யறத் துகள நுத் தெழுதரு சுடர்ச்சோதி ஆக்கி யாண்டுதன் அடியரிற் கூட்டிய அதிசயங் கண்டாமே.

8

இ-ள்: அநா தியே என்னே த் தன் இடு நில்லா தவண்ணம் நீக்கி, பிறவியிற் புகச்செய்து, திருவருள்நோக்கம் புரிந்து, நுண்ணியனவும் கைநொடியில் அமைந்தனவும் ஆகிய சின் முத்திரையைச் சொல்லாகச்செய்து, நுகத்தடியின்றி உழுது என்னே எடுத்து, முற்பிறவிகளிற்செய்த பொய்யாகிற பயனில் செயல்கள் நீங்கக் குற்றத்தையகற்றி, எழுகின்ற கடர்ச்சோ தி யாக்கி ஆட்கொண்டு தன்னடியரிற்கூட்டிய அதிசயத்தைக் கண்டோம் என்றவாறு.

அநாதியில் திருவடியில் அறியாமை அறிந்து கிடந்த என்ணத் திருவடியில்சேர்க்கத் திருவுளங்கொண்டு பிறவியைத் தந்து குருவாகவந்து உபதேசித்து, என்ணே இப்பவத்திற் சேராவகை எடுத்து, ஞானியாகச்செய்து ஆட்கொண்டு அடிய ரிற்கூட்டிய அதியம் கண்டாம் என்பது கருத்து.

இரும்பைப் பொன்ஞக்கியதுபோலச் சகலைகிய என்ணச் சிவமாக்கி என்ணயாண்டு அடியரிற் கூட்டினுன் என்றவாரும்.

முன் என்றது அநாதிகேவலத்தில் ஆன்மா சிவத்துள் அடங்கிச் செயலற்றுக்கிடந்த காலத்தைக் குறித்தது.

கேவல நிலேயிலே பாஷாணம்போற்கிடந்த என்ணே மல வன்மை விட்டு நீங்காமையால் அதனின்றும் நீங்கி அடியேன் உய்யத் தனுகரணுதிகளேத் தந்தமையை 'என்னேத் தன்னெடு நிலாவகை குரம்பையிற் பெய்து' என்பதால் அருளியவாறு காண்க. புகப்பெய்து என்ற சொல்லாற்றல் ஆன்மாவுக்குச் சுதந்தரமின்மையை அறிவித்தவாறு தெளிக.

குரம்பை - கூடாகிய உடல். 'குடம்பை தனித்தொழிய' என்ற திருக்குறளும் நோக்குக.

குரம்பையிற் கூட்டியவுடன் பொறிகளேத் துணேக்கொண்டு புலன்களேத் துய்த்துப் போகமே பெருக்கி வருவிணக்கு வழி தேடிப் பிறவிக்கடலின் நடுவையடைந்து கரைகாணுது தவிக்க இருந்த என்ணே 'இவன் அறியாமை இருந்தபடி என்னே' என்று இரங்கிக் கருணேபாலித்ததை 'நோக்கி' என்றதால் உணரவைத்தமை காண்க. கடாட்சம் புரிந்து என்பது ஓருரை. பழையவுரை சகலப்படுவதான தேகமருளி என்பது.

நுண்ணிய சொல் பிகநுட்பமான ஓலியையுடைய சொல். அது சி வ ய ந ம என்பது. அதணேச் செய்தலாவது 'விதி எண்ணும் அஞ்செழுத்தே' என்றபடி எண்ணச்செய்தல். நொடி அன்ன சொல் செய்து - நொடித்தற்ருழில் புரியுங்காலத்து முவ்விரல் விலகப் பெருவிரலோடு சுட்டுவிரலணேய நிற்கும் நொடியை உராத்துணே தேர்த்தெனப் பாசம் ஒருவப் பசு பதியை அடைதலாகிய குறிப்புணர்த்தும் சொல்லாகச் செய்து. ஆகவே எண்ணுநிலேயும் நிற்கு நிலையும் ஒன்ருகக் காட்டி என்ப தாம். பழையவுரை 'பரிபாககால நுட்பச் சத்திநிபாதம் விரை

நுகம்-நுகத்தடி. ஏரிற் பிணேக்கப்பட்டு மாட்டின் கழுத்தில் பூட்டப்படும் மரம். நுகமின்றி உழமுடியாது. ஆயினும் விச்ச தின்றி விளேவுசெய்யுமிறைவன் நுகமின்றி உழும் வன்மையும் உடையான் எனவுணர்க. விளா - வட்டமாக உழுதல். விளாக் கைத்து - வீளய வீளய உழுது. வயலுழுதல் போல என்பது பழையவுரை. உழுதலே விளாவடித்தல் என்பது உழவர்வழக்கு. இறைவன் சாதனங்களின்றியே சாதிக்கும் பேராற்றலன் என்ப துணர்த்தியவாரும்.

தூக்கி ஆராய்ந்து. உயிரின் பரிபாகநிலேயை ஆராய்ந்து. முன்செய்த பொய் அறத் துகள் அறுத்து முன் முன் பிறவி களில் தற்போத முணப்பால் அறியாமை வயப்பட்டுச் செய்த பொய்யான விணகள் அற, குற்றங்களே நீக்கி; அதாவது உயிர் ஆணவத்தைச் சார்ந்துநின்றபோது செய்த பாவகன்மங்களேப் போக்கி என்பதாம். எழுதரு சுடர்ச்சோதியாக்கி. - உதயசூரியனுக்கி; சிவஞானி யாக்கி என்றவாறு. ஆண்டு - மீண்டும் மலகன்மங்கள் வந்து தூக்கிப் பதிபோதம் பிற்பட்டொழியாது அதுவே விஞ்சி விளங்க ஆட்கொண்டு. அது கெடாமைப்பொருட்டு அடியார் கூட்டத்தும் கூட்டினுன் அது அதிசயமாம் என்றது.

குரம்பையிற் பெய்து என்பது இறைவன் தனு கரணுதி கண உயிர்கள் மலவாதனே நீங்கி உய்ய உதவியதையும், சொற் செய்து என்பது திருமந்திரோபதேசமும் தியான பாவணயும் உதவியதையும், நோக்கியென்பது சட்சுதீட்சை புரிவதையும், வீளாக்கைத்து என்பது இறைவன் இடைவிடாது வந்துவந்து மனதிடங்கொண்டமையையும், தூக்கி யென்பது இருவிண யோப்பு மலபரிபாகம் இவற்றை ஆராய்ந்துணர்ந்ததையும், போய்யற என்பது ஆகாமிய சஞ்சித விணகள் அருளால் ஒழித்தமையையும், துகளறுத்து என்பது மலவலியையொடுக்கி மாயையை அகற்றியதையும், எழுதரு சுடர்ச்சோதி என்றது பரிபாகமுற்ற ஆன்மா சுத்தான்மாவாகியதையும் முறையே உணர்த்துவதால் இச்செய்யுள் முத்தியிலக்கணம் மொழிதல் உணர்க்துவதால் இச்செய்யுள் முத்தியிலக்கணம் மொழிதல் உணர்க்

434 உற்ற வாக்கையின் உறுபொருள் நறுமலர் எழுதரு நாற்றம்போல் பற்ற லாவதோர் நிண்யிலாப் பரம்பொருள் அப்பொருள் பாராதே பெற்ற வாபெற்ற பயனது நுகர்ந்திடும் பித்தர்சொற் றெளியாமே அத்த ணண்டுதன் அடியரிற் கூட்டிய அதிசயங் கண்டாமே.

9

இ-ள்: எடுத்த இந்தத் தேகத்திற்பொருந்திய பொருள், நல்ல மலரின்கண் மணம்போலக் கருவிகரணங்களாற் பற்றக் சுடிய தன்மையில்லாத பரம்பொருளாம்; அப்பொருளேக் காணுமல், பெற்றதைப் பெற்றவாறே பெற்று அப்பயணே நுகரும் பித்தர்களின் வார்த்தைகளேத் தெளியாதவண்ணம் என் தந்தையாகிய சிவன் ஆண்டு தன்னடியார் கூட்டத்தில் கூட்டிய அதிசயமே அதிசயம்; அதனேக்கண்டாம் என்றவாறு.

எடுத்த இத்தேகத்தைக் கோயிலாகக்கொண்டு பூவினிற் கந்தம் பொருந்தியவாறுபோல் விளங்குகின்ற - ஆனல் பொறி புலன்களாற் பற்றக்கூடாத - சிவஞானம் ஒன்ளுலேயே பற்றக் கூடிய பரம்பொருணக்கண்டு அநுபவியாமல், தாம்கண்டதைக் கண்டு அதணேயே நிர்வாணம் என்றுணரும் பித்தர்களின் சொற்கேட்டுக் கெட இருந்த என்ணே, அங்ஙனம் அவர்கள் சொல்லேக் கேளாவண்ணம் அத்தன் ஆண்டு அடியரிற்கூட்டி ஒன், இவ்வதிசயம் கண்டாம் என்பது கருத்து.

உயிர்களின் வினேநுகர்ச்சிக்குத் தக்கவாறு இறைவன் உடலேக் கொடுக்க உடல் வந்தடைகின்றதேயன்றி 'இவ்வுடல் வகியவுடல், அழகிய உடல், இதுதான்வேண்டும்' என்று தாமே கொள்ள உயிர்களுக்கு என்றும் சுதந்திரமின்மையின் உற்ற யாக்கை என்றருளினர். உற்றயாக்கை-விணேக்கீடாக இறைவன் உதவவந்து பொருந்திய யாக்கை.

'எமக்குச் சிவபெருமான் இப்பிறவியைக் கொடுத்தது தம்மை வணங்கிப் பேரின்பம் பெறும்பொருட்டேயாம்' என்பது நீதி வாக்கியமாகவின் இவ்யாக்கையால் யாம் அடையும் பேறு பரம் பொகுளேப் பெறுதலே என்பது. அப்பரம்பொருள் பூவினிற் கந்தம் பொருந்தியவாறுபோலச் சீவனுக்குள்ளே சிவமணம் பூக்க நிற்கின்றது. அதனே, இடைவிடாது நுகர்தலே தம் கடமையாயிருக்கவும், அதணப் பாராமல், தாம் கண்டதைக் கண்டு பயனுகர்தலின் பித்தர் என்குர்.

தாமே தம் அறிவுத்திறத்தாற் சில உண்மைகளேக் கண்டு. பஞ்சகந்தமறுதலே முத்தி என்பாரும், தாம்பெற்ற ஐம்பொறி மின்பங்களே முத்தி என்பாரும், அஞ்ஞான நீக்கமே முத்தி யென்பாரும் முதலான பித்தர்கள். அவர்களுக்குத் திருவருள் உதவியின்மையால், தாம்பெற்ற முடிபுகளேத் தாம்பெற்றவாறு அதன்பயன் நுகர்தலே முடிந்தநிலே என்றுகூறும் பித்து மிக்க னர் என்பதாம். தாம் ஆசாரிய மூர்த்தியாகிப் பிறருக்கும் உப தேசிக்க முன்வந்தவர்கள். அவர்கள் சொல்லேத் தெளியாது சிவபெருமான் தன்னேக்காட்டி ஆட்கொண்டான்; அடியரிற் கூட்டினை; இதுவோர் அதிசயம் என்றபடி.

ஆக்கையின் உறுபொருள் பரம்பொருள்; அப்பொருள் பாராதே, பெற்ற பயன் நுகர்ந்திடும் பித்தர்சொல் தெளியாமே, அத்தன் ஆண்டு கூட்டிய அதிசயம் கண்டாம் என இயைத்துப் பொருள்கொள்க.

சிலர் யாக்கையின் உறுபொருளாகிய உயிரானது. பூவின் கண் மணம்டுழ்நல்ப் பற்றக்கூடிய பொருளாவது, தனக்கு ஓர் பற்றுக்கோடும் இல்லாத பரம்பொருளேயாம்; அப்பொருளேத் தரிசித்தல் ஓழிந்து தாமே ஒன்றைப் படைத்துக்கொண்டு பெற்ற பேற்றிணேயே நுகரும் பித்தர்சொல் கேளாது ஆண்டு அடியரிற்கூட்டிய அதிசயம் இன்று கண்டாம் என பொழிப் புரைத்து, இதனை் உடலின் பற்றுக்கோடு உயிரும், உயிரின் பற்றுக்கோடு பரம்பொருளுமாகத் தொடர்புற்று நின்றுழித் தனக்கொரு பற்றுக்கோடின்றிப் பரந்தபொருகோப்பாராதே தம் அறிவின்மையால் தாம்கொண்டது விடாது கொண்டதணேயே நுகர்வார் பித்தர் எனப்பட்டார் என விளக்கமும் தருவர். 'காயமே கோயிலாக' 'என்னுடலிடங்கொண்டாய்' என்பன முதலான மேற்கோள்கள் யாக்கையின் உறுபொருள் பரம் பொருள் என்பதையே சாதித்து நிற்றலின் இங்ஙனம் கொள்ளு

உற்ற ஆக்கையின் என்பதற்கு விணப்பயகை வந்துற்ற யாக்கை எனவும், பற்றலாவதோர்நிலே இல்லாப் பரம்பொருள் என்பதற்கு மாயேயமான கருவி கரணங்களாற் பற்றக்கூடிய தன்மையில்லாத பரம்பொருள் எனவும், அப்பொருள் பாராதே என்பதற்குத் திருவருள் கூட்டுவியாமையால் அப்பெர்ருளேப் பாராமல் எனவும், பெற்றவா பெற்றபயன் என்பதற்குத் தாம் தனித்திருத்து ஆய்ந்து கண்ட முடிபுகளேயே பெரிது என்று நுகரும் பயன் எனவும், அங்ஙனம் பரம்பொருள் தன்னிடமாக இருந்து பயனூட்டுதலேயறியாத சாங்கியர் ஏகான்மவாதிகள் முதல் உலகாயதரீருன அனேவரும் தத்தம் அநுபவ எல்லேயிற் கண்டவற்றைச் சொல்வதால் பித்தராவார் எனவும் வேண்டுவ விரித்து மரபு பிறழாது உரை கொள்ளுதலே சிறப்பாம் என்க.

இத்திருப்பாடலில் இறைவன் ஆசான்மூர்த்தியாக எழுந் தருளி உபதேசித்தவற்றைத் திருவருள்வழி நின்று நுகர்தலே முத்தியென முத்தியியல்பு உரைக்கப்பெற்றுள்ளது காண்க.

435 இருடி ணிந்தெழுந் திட்டதோர் வல்விக்ளச் சிறுகுடில் இதுவித்தைப் பொருளெ னக்களித் தருநர கத்திடை விழப்புகு கின்றேக்ளத் தெகுளு மும்மதில் நொடிவரை யிடிதரச் சினப்பதத் தொடுசெந்தி அருளு மெய்ந்நெறி போய்ந்நெறி நீக்கிய அதிசயங்கண்டாமே.

10

#### திருச்சிற்றம்பலம்

**இ - ன் :** ஆணவமலத்தின் காரியமாகிய அறியாமை செ**றிய அத**ுல்தோன்றிய வலிய விளேகளே நுகர்வதற்குரிய சிறிய குடில் இவ்வுடல்; இவ்வுடஃ மெய்ப்பொருள் எனக் கருதிக்களித்து மீளற்கரிய நரகில் விழப்புகுகி<mark>ன்ற என்கோ,</mark> விளங்குகின்ற மும்மதில்களாகிற கோட்டைகளேயும் **நொடிப்** பொழுதில் அழியக் கோபக் குறிப்போடு செந்தீக் கொ**ளுவ** அருளிய உண்மைநெறியால் அடியேன் செல்ல இருந்த பொ**ய்** நெறியை நீக்கியருளிய அதிசயம் கண்டோம் என்றவாறு.

இவ்வுடல் அறியாமையால் வினே ந்த விணேக**னே நுகர்வ** தற்காக இறைவஞல் அருளப்பெற்றது. இதனே உண்மை என்று களித்து நான் நரகிடைப் புகுகின்றேன்; என்**னேயும்** திரிபுரம் எரித்த சினக்குறிப்போடுகூடிய உண்மை **தெறியால்** பொய்ந்நெறி புகாமே தடுத்து ஆட்கொண்டான் இறைவன்; அவ்வதிசயம் காண்போமாக என்பது கருத்து.

இருள் - ஆணவம். அது ஆன்மாவின் அறிவு இச்சை செயல்கள் காரியப்படாதவாறு மறைக்கும் அறியாமையை விணே வித்தலின் ஆணவம் இருள் எனப்பட்டது. "இருள் சேர் இரு விணேயும் சேரா'' என்ற திருக்குறணேயும், அதன் உரையையுங் கொண்டு அறியாமையின் செறிவால் விணேயும் விணே என்பதை யுணர்க.

வல்வினே-வலியவினே. இறைவன் கருணேயாலும், நுகர் ந்து கழிப்பதாலும் அன்றி வேறெவ்வுபாயத்தாலும் அகற்ற முடியா தது என்றவாறு. இவ்வினேகள் அவிச்சை காரணமாக ஆன் மாவினிடம் தோன்றுவன, அவிச்சை ஆணவமாகிய மூலமலங் காரணமாக விளேவது என்ற காரண காரிய இயைபு உணர்க.

சிறுகுடில் - துச்சில். சிறிய குடிசை வீடு; என்றது உட**ண.** இத்தைப் பொருளெனக் களித்து - பொருளல்லாத இத**கோப்** பொருள் எனத் தருக்கி. உடஸேப் பொருளெனக் களித்தமை யால் அவ்வுடல் ஓம்புதற்குரிய செயல்களேயே செய்து பொறி புலன்கட்கு அடிமைப்பட்டுத் தீவிணகளேயீட்டி மீளாத நரகங் களில் விழ இருந்த என்னே என்பார் 'அருநரகத்திடை விழப் புகுகின்றேணே' என்ருர்.

தெருளும் மும்மதில் · தோற்றப் பொலிவால் எங்கும் வினங் கும் முப்புரங்கள். நொடிவரை · நொடிப்பொழுதில். இடி**தர ·** இடிந்துபோக. சினப் பதத்தொடு · கோபக்குறிப்பேரடு. முப் புரங்களும் நொடிப்பொழுதில் அழிந்துவிழக் கோபக் குறிப் போடு தீக்கொளுத்திய மறக்கருணேயை 'மெய்ந்நெறி' என்குர்.

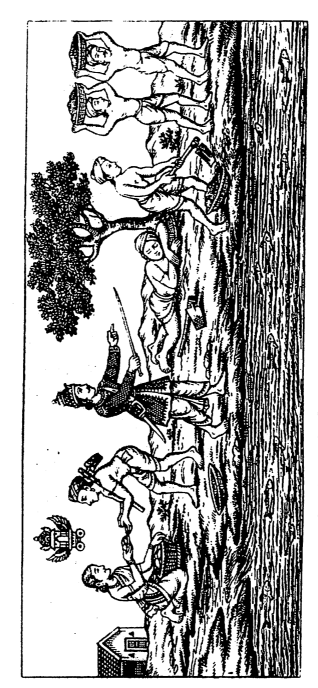
பொய்ந்நெறி · உடஃயும் பொறியின்பங்க**ஃாயுமே சதம்** என்றிருந்த அழியும் தன்மையாகிய நெறி. அதி**ற் செல்லாத**  வண்ணம் நீக்கிய என்க. முப்புரம் என்பது மும்மலகாரியமா தலின் முப்புரம் எரித்ததுபோல மும்மலகாரியமாகிய பொய்ந் நெறியை அழித்தாரென்பார் 'மெய்ந்நெறி பொய்ந்நெறி நீக்கிய அதிசயம்' என்ருர்

பழையவுரை, மகாகேவல இருட்டான மலபோத வன்மை மில் உளதாகிய கொடிய விண்யுடைத்தான ஓதுக்குக்குடிலான மாயா இயந்திரதனுவை உண்மையாகக் கொடுத்தருளியது மலவாசனேதீர என எண்ணுது, யான் எனது என உவப்புக் கொண்டமையால், நரகக்குழியில் அழுந்திய என்னே மும்மலந் தீர ஒருப்படுத்துந் திருவுள்ளமாக, ஒரு நொடிக்குள் மூன்று கோட்டையையும் புன்சிரிப்பான கோபாக்னியால் பொடிசெய்து தத்துவசட இன்பம் பொய்யெனவும், திருவடிஞானமே அன் படிமையின்பம் எனவும் அருளிய அதிசயமே அதிசயமாகக் காண்மின்கள் எனப் பொழிப்புரைக்கும். இதன்கண் முன்னேக் கருத்தே மிளிர்தல் காண்க. இதனேச் சிலர் வேருகவுணர்ந்து இத்தை - மாயா இயந்திர தனுவான இதனே எனப் பொருள் கொள்ளாது வித்தைப்பொருள் எனப் பிரித்து இடர்ப்படுவர்.

பின்னுரைகாரர் தெருளும் மும்மதில் என்பதற்கு மாற்ளு ரால் அழித்தற்கும் உட்புகுதற்கும் இயலாததெனத் தெளிவு செய்யும் முப்புரம் எனவும், செந்தீயருளும் மெய்ந்நெறி என்ப தற்குச் செந்தீயானது அருளிச்செய்யும் மெய்நெறியானது பொய்ந்நெறி நீக்கிய அதியம் எனவும் உரைப்பர். இதில் செந்தீ என்றது சிவபெருமாணயும், மெய்ந்நெறி அவரருளிய சிவாகமநெறியிணயும் உணர்த்துதல் காண்க. மெய்ந்நெறி யென்றது சிவபெருமாணயே உணர்த்தும் என்பாரும் உளர்.

இத்திருப்பாடல் இறைவன் மும்மலகாரியமான அறியாமை யையும் விணகளேயும் அகற்றி ஆட்கொண்டமையாகிய முத்தி யிலக்கணம் மொழிதல் காண்க.

இப்பத்துப்பாடலானும் பரம்பரனும், அன்ணயும், அத்த னும், அண்ணலுமாய இறைவன் ஆட்கொண்டு திருவடிகாட்டி அடியரிற் கூட்டியதும், புறச்சமயத்தாரின் பொய்யுரைகேட்டுப் பொய்ந்நெறி புகாமலும், நரகிடை வீழாமலும் காத்ததும், இரு வகைப்பற்றுமற்று இறைவனடியே பற்றிநிற்க என்னும் உப தேசமுமாகிய முத்திக்குரிய இலக்கணம் மொழிந்தமை காண்க.



பண்கமந்த பாடற் பரிசுபடைத்தருளும் – புண்கமந்தமேனிப் புளிதன்.

# 27. புணர்ச்சிப்பத்து

#### [அத்துவித இலக்கணம்]

இவ்வண்ணம் இறைவன் தம்மை ஆட்கொண்ட வாற்றை எண்ணியெண்ணி விம்மிதமுற்ற அடிகள், இறை வணே என்றும் பிரியாமல் சேர்ந்து போற்றியும், தழுவி யும், விரும்பியும், மாலே புணேந்தும், மெய் புளகம்கொள்ள அணேந்தும், அத்துவிதக்கலவி அடைவது என்றுகொல் என இப்பத்தையும் திருப்பெருந்துறையில் அருளிச்செய் கின்ருர்கள்.

புணர்ச்சி - இறைவனுடன் ஒன்றிக்கலத்தல். அதணேயுணர்த் தும் பத்துப் பாடல்களேக்கொண்ட இப்பகுதி புணர்ச்சிப்பத்தெனப் பெயர்பெற்றது. இப்பகுதியுள் 'புணர்ந்தே' என்ற சொல் மிகுதி யாக வருதலும் இக்கருத்தை வலியுறுத்தும்,

''உணர்ச்சி தருமெய்ப் புணர்ச்சிப்பத்து, முத்தியருளும் அத்து வித இலக்கணம்'' என்பது அகத்தியச் சூத்திரம். இதற்குப் பொழிப்புரை அநுபவங்கூறும் பழையவுரை முற்பதிகத்தில் அருளிய இன்பப் பேருனதே பெரிதென நிட்டைகூடி இருத்தற்கடையாளம் வினவில், ஆருயிர் முன்போல் பரிபாக் சின்னம் பலவுடன்தொழுது அபேத அத்துவிதக்காட்சியால் அதுவாய்ப்போவதே பரமுத்தியென அருளியது என்னும்.

இதன் கருத்து முற்கூறிய இன்பப்பேற்றிலேயே நிட்டைகூடி அத்துவிதமாகக் கலந்து பிரியாது இருத்தஃலப்பற்றி அறிவிக்கும் பத்துப் பாடல்கணேக்கொண்டது என்பதாம்.

திருவாசக உள்ளக்கிடை அத்துவித இலக்கணம்: அதாவது ஒன்றுமல்ல இரண்டுமல்ல என்றல் என்னும்.

திருவாசகச்சிறப்பிணேத் தெரிவிக்கும் பழையபுராணம் 'ஆண்ட குருவைப் பீரியாது அணேந்து பணிபுரிந்து மிகுமன்போடு இன்பம், பூண்டுகிடக்கப் பெறுவது என்றுகொலோ வெனும் புணர்ச்சிப் பத்தாம்' என்னும்.

### ஆசிரிய விருத்தம்

**திருச்சிற்றம்பலம்** 

436 சுடர்பொற் குன்றைத் தோளா முத்தை வாளா தொழும்புகந்து கடைபட் டேணே யாண்டுகொண்ட கருணு லயணேக் கருமால்பிரமன் தடைபட் டின் இஞ் சாரமாட்டாத் தன்ணத் தந்த வென்னுரமுதைப் புடைபட் டிருப்ப தென்றுகொல் லோவென் பொல்லா மணியைப் புணர்ந்தே.

1

இ-ன்: ஒளிவிடுகின்ற பொற்குன்றிணப் போல்வானும், துளேக்கப்படாத முத்தைப் போல்வானும், பயனின்றி அடி மைக்கு விரும்பிக் கீழ்ப்பட்ட என்னே ஆண்டுகொண்ட கருணேக்கிடமானவனும், கரிய திருமாலும் பிரமனும் ஆணவ மலமாகிய தடையுட்பட்டு இன்னும் தேடி அடையமுடியாத தன்னே, அடியேற்கு அறிந்து அனுபவிக்கலாம்படித்தந்த என் ஆரமுதம் போல்பவனும், என்னுடைய பொள்ளப்படாத மாணிக்கம் போல்வானும் ஆகிய சிவணக் கூடி அவன் பக்க கிலே பிரிவற்றுக்கிடப்பது என்றே? என்றவாறு,

மணிமுதலிய அணியாயும் இன்பமாயும் விளங்கும் ஒளி மயமான மேருமணேயைக்கூடிப் பிரியாது அதன்பக்கலிலே இருப் பது என்ரு என்று விரும்புகின்ருர் அடிகள்.

அடியேன் மலமாயாகன்மங்களோடு கூடி மாசுண்டு கிடப் பவன்; இறைவணே ஒருகாணக்கொருகால் சுடர்விட்டுப் பிரகா சிக்கின்ற பொன்மலே போல்வான்; பொன்மணேயைச் சார்ந்த பொல்லாக் கருங்காக்கையும் பொன்னிறமாவது போலச் சக லான்மாவாகிய அடியேனும் அநாதி நித்த சுத்தராகிய பெரு மாணச்சார்ந்து மலகன்மங்கள் அகன்று தூயணுவேன் என்று எதிர்நோக்குகிற குறிப்பால் இறைவனே எடுத்த எடுப்பிலே சுடர்பொற்குன்றுக அனுபவிக்கின்றுர்.

தோளா முத்து - கருவிகளால் தொணியடப்படாத முத்து. இதனிடம் இயற்கையான நீரோட்டமும் அழகும் குளிர்ச்சியும் அமைந்திருக்கும். அதுபோல இறைவன் அடிகளார்க்குப் பேரழகுச் சாதனமாக, பிறவிவெம்மையைப் போக்கும் மணி யாகப் பயன்படுவதைத் 'தோளாமுத்தை' எனக்கூறி இன்புறு கிருர். முத்து சிப்பிவயிற்றில் பிறத்து ஓளிசெய்வது போல என்சித்தையுள் தோன்றி ஒளிசெய்கின்ருர் எனலுமாம். கருளூலயன் - திருவருளுக்கு உறையுளானவன். கருணே -மேலார் கீழோர்மாட்டுக் கைம்மாறு வேண்டாது இரக்கத்தாற் செலுத்தப்பெறும் திருவுள்ளக்கனிவு. அதற்கு இடமானவன் கருணையன்.

இறைவற்கு அடிமையாய்ப் பணி செய்வதொன்றே நம் கடமை என மனம் விரும்பே, அதஞல் எனக்கு வீடு வேண்டும் எனவும் விரும்பாது உடன் அடியார் பலரும் வீட்டுலகடையக் கடைபட்டுக்கிடந்த என்ண என்க. திருவருளுக்கிலக்கான உயிர் 'என் கடன் பணிசெய்து கிடப்பதே' என்று தொழும்புபூணுதல் ஓன்றைத்தவிர வேண்டத்தக்கதை அறிகின்ற பரசிவத்தினிடம் வேண்டிப்பெறும் உரிமையும் இழந்ததாகலின் 'தொழும்புகந்து கடைபட்டேண்' என்ருர்.

கடமையை நிறைவேற்றும் அடிமையை உரியகாலத்து உரியவகையிற் பாதுகாக்கவேண்டியது உடையான் கருணே யாதலின் 'ஆண்டுகொண்ட கருளுலயண்' என்ருர்.

கருமால் - கரியதிருமால் நிறங்குறித்ததாயினும், பலகாலும் பலவகையால் உண்மையுணர்த்தியும் தற்போதமுணேப்படங்கா மையின் அறிவுகரிய மால் எனக் குணம் குறித்தும் நின்றமை காண்க. பிரமன் என வாளா கூறியது தந்தையறிவு மகன் அறிவு என்பது போலத் தந்தைக்குள்ள அறியாமையும் அகங் காரமும் மகனுக்கும் உண்மை இயல்பாகவே புலப்படுதலான் என்க.

தடைபட்டு - ஆணவமலமாகிற தடையினுள் அகப்பட்டு. இன்னும் என்றது இத்தணேயூழிக்காலம் இறைவன் இரங்கி எப்படியெப்படியோ முன்னின்று உணர்த்தியும் என்றதை விளக்கிநின்றது.

சாரமாட்டா - அணுகவும் முடியாத எனக் காணற்கும் நுகர்தற்கும் அருமையை விளக்கி நின்றது.

தன்2னத் தந்த என் ஆர் அமுதை • அமுதம்போலவிரும்பி நுகரும்வண்ணம் எளிமையாகத் தன்2னத் தந்தவ2ன.என்க.

பொல்லா மணி - பொள்ளா மணி. பொள்ளல் - துணேமிடு தல. முழுமாணிக்கத்தை என்றவாறு.

புணர்ந்து புடைபட்டிருப்பது என்றுகொலோ - நெடுநாள் த‰வணேப் பிரிந்த தண்வி ஏக்கற்று அவணக் கூடித் தன்ண மறந்தநிணேயில் இன்பக்களியால் மயங்கி, அவன்பக்கலிலேயே புல்லிப் புடைபெயராது கிடப்பதுபோல அடியேனும் சிவத்தை அத்துவிதமாகக்கூடி அவன்மருங்கில் தழுவிக் கிடப்பதென்ரே என ஏக்கறுவதால் அத்துவித இலக்கணம் அறிவித்தல்காண்க.

437 ஆற்ற கில்லேன் அடியேன் அரசே அவனி தலத்தைம் புலஞய சேற்றி லழுந்தாச் சிந்தை செய்து சிவனெம் பெருமா னென்றேத்தி ஊற்று மணற்போ னெக்குநெக் குள்ளே உருகி யோல மிட்டுப் போற்றி நிற்ப தென்றுகொல் லோவென் பொல்லா மணியைப் புணர்ந்தே.

2

இ ்ள் : அரசே! அடியேன் பொறுக்கமாட்டேன்; இப் பூமியில் ஐந்து புலன்களாகிற சேற்றில் அழுந்தாவண்ணம், பொல்லாமணியான சிவணப் புணர்ந்து தியானித்து, சிவன் எம்பெருமான் என்று தோத்தரித்து, மணலின்கண் தோண் டிய ஊற்றுப்போல மனம் நெக்குநெக்குருகி ஓலம் ஒலம் எனக்கூவி, அவணேயே போற்றி மெய்ம்மறந்துநிற்பது என்று கொலோ என்றவாறு.

அரசே! இவ்வுடலோடு இவ்வுலகில் வாழமாட்டேன்; இப்பூமியில் ஐம்புலச்சேற்றில் அழுந்தாவண்ணம் பொல்லா மணியைப் புணர்ந்து மனங்கசிந்து நிற்பது என்ளே என்கின் ருர் என்பது கருத்து.

பிறவியாலுண்டான துன்பம் மிக ஒறுத்தலின் 'ஆற்ற கில்லேன் அடியேன்' என்று தொடங்குகின்ருர்கள். குடிகட்கு யாதொரு தீங்கும் என்றும் வாராமல் காத்தல் அரசுக்குக் கடகை வும், தாங்க இயலாத் துன்பத்தை யான் அனுபவிக்கவும் ஆற்ற கிலேன் என அரற்றவும் வைத்தமை நினக்குத் தகாது என்னும் குறிப்புத் தோன்ற அரசே என்கின்ருர்கள்.

அவனி - பூமி. அவனிதலத்து என்றதன் குறிப்பு, கன்ம பூமியாகிய இங்கு என்பது.

ஐம்புலன் ஆய சேற்றில் அழுந்தாச் சிந்தை செய்து - சுவை ஓளி ஊறு ஓசை நாற்றமாகிய ஐந்துவகைச் சேற்றில் அழுந் தாது, நின்ணேயே தியானித்து. ஐம்புலன்களும் தம்மிடைப் பட்டாரை மீளவிடாது அகப்படுத்துதலானும், கழுவினுலும் போகாது ஓட்டிநின்றே அசுத்தஞ்செய்தலானும் சேருக உருவ கிக்கப்பெற்றது. அழுந்தாது என்ற விணேயெச்சத்தீறு விகா ரத்தால் கெட்டது. உண்ணுவந்தான் என்புழிப்போல. சிந்தை செய்து - சிந்தையை நின்பால் செய்து. அதாவது தியானித்து.

சிவன் எம்பெருமான் என்று ஏத்தி · சிவனே என்றும் எம் தஃவனே என்றும் தோத்தரித்து. மங்கலகுணத்தினைக எல்லா உயிர்களிடத்தும் கலந்திருப்பவதைலின் சிவன் என்ற சிறப்புத் திருப்பெயரைக் கூறியும், தனக்குத் தஃவையைத் தன்னேக் காத் தலின் எம்பெருமான் என்ற உரிமைப் பெயரானும் இறைவணேத் தோத்தரித்ததாம்.

ஊற்று மணல்போல் என்பதணே மணலூற்றுப்போல் என மாறுக. தொடுமணற்கேணி, சுரந்து நீர்பாய்தல் போலவும், கரை சரிந்துவிழுதல்போலவும் மனம் கட்டுவிட்டுக் கட்டுவிட்டு நெகிழவும் கசியவும் என்பதாம்.

ஓலமிட்டு - அச்சத்தால் அங்கணு ஓலம், அரனே ஓலம், முக்கணெம் முதல்வா ஓலம் என அரற்ற. இவ்வண்ணம் முறையே மனம் உடைதலும், உருகுதலும், அரற்றுதலும் கூறப் படுதல் காண்க.

இவ்வண்ணம் அரற்றி, புணர்ந்து, போற்றிநிற்பது என்று கொலோ என இயைக்க.

இத்திருப்பாடல், உலகபோகத்தில் ஓட்டி வாழ விரும்பா மையும், என்றும் இறைவணேச் சார்ந்தே வாழவிரும்புதலுமாகிய அத்துவித இலக்கணம் அமைய நின்றமை காண்க.

438 நீண்ட மானும் அயனும் வெருவ நீண்ட நெருப்பை விருப்பிலேண் ஆண்டு கொண்ட என்னு ரமுதை அள்ளு றுள்ளத் தடியார்முன் வேண்டுந் தண்யும் வாய்விட் டலறி விரையார் மலர் தூனிப் பூண்டு கிடப்ப தென்றுகொல் வோவென் பொல்லா மணியைப் புணர்ந்தே.

இ-ன்: திரிவிக்கிரமஞக நீண்ட திருமாலும், பிரமனும், அஞ்சும்வண்ணம் அண்டங்களே அளாவி உயர்ந்துதோன்றிய அண்ணுமஃஸான நெருப்பை விரும்பாத என்னே ஆண்டு கொண்ட எனக்குக் கிடைத்தற்கரிய அமுதம்போல்பவணே மேன்மேலும் அன்பு சுரந்துகொண்டேயிருக்கிற உள்ளத்தை யுடைய அடியார்களுக்குமுன் வேண்டுமளவும் வாய்விட்டுக் கூவி. மணம்நிறைந்த மலர்களேத் தூவி, என் பொல்லாமணி போல்பவளுகிய தலேவண்க்கூடி அவனே ஆபரணம் போலப் பூண்டு கிடப்பது என்றே என்றவாறு.

இறைவணப் புணர்ந்து அவண அணிபோலப் பூண்டு கிடப்பது என்ளு என ஏக்கற்றுக் கூறியவாரும்.

ஊருக்கு வைத்தியன் தனக்கு உதவாததுபோல, மாவலி யின் அகங்காரம் ஓடுக்க நீண்டுவளர் ந்த திருமால் தன்ணவிட நீண்டுயர் ந்த நெருப்புமஃயைக் கண்டு ஆணவ நோயை அகற்றமாட்டாமல் அஞ்சிஞர் என்பது விளக்க 'நீண்டமாலும் வெருவ' என்றருளிஞர்.

அயன் வேதங்களே ஓதி அச்சமே வடிவாகவுடையதைலின் அவனுக்கு அடைமொழி கொடாது 'அயன் வெருவ' என்ருர். அங்ஙனம் இருவர் அகங்காரமும் அடக்க நீண்டநெருப்பை ஞானமுதவும் நற்றுணயாகக்கொண்டு அன்புசெய்யவேண்டிய யான் அங்ஙனம் செய்யாது வீணுமினேன் என்பார் 'நீண்ட நெருப்பை விருப்பிலேன்' என்ருர். குளிரால் துன்புறுவார் நெருப்பில் விருப்பாவர். அங்ஙனமிருக்க, பிறவித் துன்பம் என்னும் குளிரால் வருந்தியும் நெருப்புக் காணக் கிடைத்தும் அதில் விருப்பிலேன் ஆமினேன், என் அறியாமை இருந்தபடி என்னே என இரங்கியதாம்.

அங்ஙனம் விருப்பின்றி இருக்கவும் அடியேணே ஆண்டு கொண்டதுமட்டுமன்றி, எனக்கு அரிய அமுதும் ஆயிஞன் என்று அனுபவம் அருளுகின்ற அடிகள் 'ஆண்டுகொண்ட ஆரமுதை' என்ளுர்கள்.

அள்ளுறு உள்ளம் - கசிகின்ற மனம். அள் - செறிவெனக் கொண்டு மேன்மேலும் ஊறுகின்ற அன்பிணயுடைய மனம் என்றுமாம். அத்தகைய மனமுடைய அடியவர்கட்கு முன்னே யான் விரும்புமளவும் வாய்விட்டலறி என்கின்ருர். தீயிடைப் பட்டானும், புலிக்கோட்பட்டானும் அச்சத்தால் அலறுவது போலப் பிறவித் துன்பத்திடைப்பட்ட யானும் அலறினேன் என்ருர்.

விரை · மணம். அலறியும் தூவியும் பொல்லாமணியைப் புணர்ந்து பூண்டுகிடப்பது என்றுகொலோ என்று வேண்டு கின்ளுர். இறைவணே மணி என்றமைக்கேற்பப் பூண்டு என்ளுர். சீதை இராமனது ஆழியைப்பெற்றபோது உடம்பெலாம் ஓற்றி, மோந்து, தஃயிற்சூடி, ஆகத்துத் தழுவியதுபோலப் பொல்லா மணியைப் புணர்ந்து பூண்டுகிடப்பதை வேண்டிரை என்க. பூண்டு கிடத்தல் - உண்ணுதும் உறங்காதும் பழிகிடத்தல் என் பாரும் உளர். இவ்வுரை அத்துவிதநி‰க்குப் பொருந்துமேற் கொள்க.

புணர்ந்ததே@ேடு அமையாது பூண்டு கிடக்கவும் வேண்டு தல், அத்துவிதமாய்க் கலந்து, தற்போதம் அற்றுக் கிடத்தலே விரும்புதலாதலின் இத்திருப்பாடல் அத்துவித இலக்கணம் அறிவிப்பதாமிற்று.

439 அல்லிக் கமலத் தயனு மானும் அல்லா தவரும் அமரர்கோனும் சொல்லிப் பரவு நாமத் தாணேச் சொல்லும் பொருளும் இறந்தகடரை நெல்லிக் கனியைத் தேணேப் பாணே நிறையின் அமுதை அமுதின் சுவையைப் புல்லிப் புணர்வ தென்றுகொல் லோவென் பொல்லா மணியைப் புணர்ந்தே:

இ - ள் : தாமரைமலரின் அகவிதழின்கண் உறையும் பிரமனும், திருமாலும், ஏணேய தேவர்களும் தேவர்கள் தலேவ ஞையை இந்திரனும் பலமுறை சொல்லித் துதிக்கும் பெயர்களே யுடையவனும், சொல்லேயும் அது உணர்த்தும் பொருளேயும் கடந்துநின்ற ஒளியாயுள்ளவனும், கருநெல்லிக்கணி போல்பவ னும், தேணேயும் பாலேயும் போல்பவனும், நிறைந்த இணிய அமுதம்போல்பவனும், அவ்வமுதின் சுவையை ஒத்தவனும், துளேக்கப்பெருத முழுமணியை ஒத்தவனும் ஆகிய சிவபெரு மானேச் சேர்ந்து தழுவிப்புணர்வது என்றே? என்றவாறு.

அரியவற்றுள் அரிதாய், அமுதாய், அதன்சுவையாய், தேன் பால் நெல்லிக்கனிபோல இனிதாயிருக்கும் பெருமாணக் கட்டி இறுகத்தழுவிப் புணர்வது என்ருேஎன்று சிவபோகத்தின்கண் ஆராமை மிகக் கூறுகின்ருர்.

அல்லி - அகவிதழ். கமலத்து அல்லி அயன் என மாறுக. மிக மென்மையளுக இருப்பவன் பிரமன் என்றவாரும். அல்லா தவர் என்பதால் ஏனேய பதினெண்கணத்தராகிய தேவர்களும் கூறப்பட்டனர். இறைவன் சொல்லியவே சொல்லி ஏத்துகப்பா தைலின், அவர்கள் அவன் நாமத்தைப் பலகாலும் சொல்லிப் பரவுகின்றனர் என்பதாம். "பேராமிரம்பரவி வானேர் ஏத்தும் பெம்மாண்" என்றதும் காண்க. நாமம் - சிவனெனும் நாமமும பவன் எனும் நாமமும் முதலாயின எனலுமாம். இத்தொடர்க்கு இவ்வாறன்றி 'எமக்கு இவ்வருள் வேண்டும் என முன்னே சொல்லி, அவ்வாறே பின்வந்து துதிக்கப்படுகின்ற திருப்பெய குடையவனும்' எனப்பொருளுரைப்பர் சிலர். சிறந்ததுகொள்க.

சொல் பொருள் இரண்டும் ஓலியும் அஃதுணர்த்தும் பொருளுமாகிய மாயேயமாதலின் இறைவன் அவற்றுட்படாது அவற்றைக்கடந்த அதாவது அவற்ருல் அளவிட்டுரைக்க இய லாத ஓளிவடிவாக விளங்குகின்ருன் என்பதைச் 'சொல்லும் பொருளும் இறந்த சுடரை' என்றுர். சொல்லும் பொருளும் இறந்த சுடரெனவே சொல்லும் பொருளுமாயும் இருத்தலும் பேறப்படுதலின், சிவமும் சத்தியுமாகவும், அவற்றைக் கடந்த முழுமுதற் பொருளாகவும் எனவும் உரைப்பர் சிலர்.

நெல்லிக்கனியை என்றது ஓளவையுண்ட கருநெல்லிக் கனிபோல உட்கொண்டாரைச் சாவாமூவாத்தன்மையை எய்து வித்தலின் என்க. தேன் முதலியவாகக் கூறலின்பயன் முன்னர் உரைத்தாம். அமுதுண்பார் முன்னர் அமுதத்தை உண்ணி னும், அவர்களநுபவம் அதன்சுவையிலேயே லயிக்குமாதலால் அதன் சுவையாக அநுபவிக்கப்படுபவனும், சுவையைத் தாங்கி நுகர்ச்சிக்கு உதவும் அமுதமாக விளங்குபவனும் சிவனே என்ருர்.

புல்லி - இரண்டான உடல் ஓன்ரும்வண்ணம் இறுகத் தழுவி. அத்துவிதநிஃலமில் இறைவன் தேஞய் இன்னமுதமாய், யாலாய், சுவையாய் இருக்கும் அநுபவ உண்மை உணர்த்து தலின் இத்திருப்பாடலும் அத்துவித இலக்கணம் உணர்த்திய தாதல்காண்க.

440 திகழத் திகழும் அடியும் முடியும் காண்பான் கீழ்மேன் அயனும்மானும் அகழப் பறந்துங் காண மாட்டா அம்மான் இம்மா நிலமுழுதும் நிகழப் பணிகொண் டென்கே யாட்கொண் டாவா வென்ற நீர்மையெல்லாம் புகழப் பெறுவ தென்றுகொல் லோவென் பொல்லா மணியைப் புணர்ந்தே.

5.

இ- ள்: மிக விளங்குகின்ற திருவடியையும் திருமுடியை யும் காண்பதற்காக, கீழும் மேலுமாகப் பிரமனும் திருமாலும் அகழ்ந்தும் பறந்தும் காண இயலாத அம்மாளுகிய சிவபெரு மான், இந்தப் பெரிய பூமிமுழுதும் பரவ, என்னேத் தொண்டு கொண்டு ஆண்டெருளி ஆ! வா என்றழைத்த கருணேத்திறங் கள் யாவற்றையும் எனது பொல்லாமணியாகிய சிவணப் புணர்ந்து புகழ்ந்து கூறப்பெறுவது என்ரு என்றவாறு.

அடி முடி காண்பான் அயனும் மாலும் தேடியும் காண முடியாத சிவபெருமான் என்னே ஆட்கொண்ட செய்தி இவ்வுலகம் எங்கும் பரவ என்னேப் பணிகொண்டு 'வா' என்ற வான்கருணேயை அவனேக்கூடிக்களித்த களிப்பால் நான் புகழ் வது என்ளு என்பது கருத்து.

இயற்கைப்புணர்ச்சியுள் தலேவியைப் புணர்ந்த தலேவன் புணர்ச்சிமகிழ்ந்தபின் அவளேப் புகழ்வன். அதுபோல அயன் மாற்கும் அரிய பெருமான் எனக்கு எளிவந்து ஆட்கொண்டு வா என்ற கருணேயை, நான் அவஞேடு அத்துவிதக்கலவி நிகழ்த்தியபின் புகழவேண்டும் என்று எண்ணுகிறேன்; அஃது என்று சித்திக்குமோ என்று மனமிரங்கிக் கூறியவாளும்.

இறைவனுடைய அடியும் முடியும் இயங்குவ நிற்பவான யாவும் விளங்குவதற்கென்றே விளங்குவன என அடிமுடிகளின் கைம்மாறு வேண்டாத கருண்ணைக் குறித்தவாரும் 'திகழத் திகழும் அடியும் முடியும்' என்பது. அன்றி ஒளிப்பொருளான சூரியன் சந்திரன் அக்கினியாகிய மூன்றும் விளங்குவதற்காக விளக்கம்பெறும் அடி முடி என்பாரும், மேன்மேலும் விளங்குந் திருவடி என்பாரும் உளர்.

திகழத்திகழும் அடி காண்பான் மால் கீழ் அகழ்ந்தும் காண மாட்டா அம்மான் எனவும், திகழத்திகழும் முடி கான்பான் அயன் மேல் பறந்தும் காணமாட்டா அம்மான் எனவும் கண் ணழித்துப் பொருள்கொள்க. இங்ஙனமன்றி முன்னர் அடிமுடி தேடிய மாலும் அயனும் பின்னர்ப் பலகாலங்களில் மால் முடி பையும் அயன் அடியையும் மாறித் தேடியும் அறியமாட்டாத அம்மான் எனக்கொண்டுகூட்டிப் பொருள்கண்டு இதுவுமோர் கவியுலகுக்கோர் விருந்தாம் எனவுரைப்பர். மாறித் தேடியதாக வரலாறின்மையானும், பன்றி வானத்திலும், அன்னம் கீழும் தேடமாட்டா ஆகலானும், தத்தம் நிலேக்கேற்பத் தேடியே அறியாத அவர்களே நிலேமாறித் தேடிரைர் என்றல் மயக்க உணர்வே ஆகலானும் அவ்வுரை பொருந்தாதென்க. அன்றி யும் மரபு பேறழ்ந்த கவிதை விருந்து கருத்துக்கு ஒவ்வாதது என மறுக்க.

அகழவும் என்றவும்மை விகாரத்தால் தொக்கது.

மூலேயிற்கிடந்த என்னே இவ்வுலகம் அறியப் பணிகொண் டது மட்டுமன்றி, என்னே ஆட்கொள்ளவும் செய்தான் இறை வன்; மேலும், ஆ! என இரங்கி 'வா' என அழைக்கவும் செய் தான். அத்தகைய கருணேயைப் புகழவேண்டும், நானவனும் பகுதியாகிய புணர்கிற நிலேயில் அவணேப் புகழ இயலாது. ஆகவே, புணர்ந்த நிலேயில் இன்பம் எத்தகையதென்று இயன்ற வரை சொல்லவும், இன்பந்தந்த தலேவணேப் புகழவுங்கூடும், ஆதலின் 'நீர்மையெல்லாம் புணர்ந்து, புகழப்பெறுவதென்று கொலோ' என்கின்ருர், அடியேன் புகழவும், அதன் பயணப் பெறவும் செய்வது என்றே எனப் பிரித்து எண்ணுக.

புணர்ந்து. புகழப்பெறுவது என்றே என கலவியிற்கலத் தஃயும் பின்பு புகழ்தஃயும் உணர்த்துதலின் இத்திருப்பாடல் அத்துவித் இலக்கணமாதல் தோன்ற நின்றது.

441

பரிந்து வந்து புரமா னந்தம் பண்டே அடியேற் கருள்செய்யப் பீரிந்து போந்து பெருமா நிலத்தில் அருமா லுற்றே னென்றேன்று சொரிந்த கண்ணீர் சொரிய வுண்ணீர் உரோமம் சிசிர்ப்ப வுகந்தன்பாய்ப் புரிந்து நிற்ப தென்றுகொல் கோவேன் பொல்லா மணியைப் புணர்ந்தே.

b

இ · ள் : அடியேற்காக அன்புகார்ந்து எழுந்தருளிவந்து பரமானந்தத்தை முன்பே அருள்செய்யவும், அடியேன் அறி யாமையாற் பிரிந்து சென்று இந்தப் பெரியபூமியில் நீக்குதற் கரிய பெரிய மயக்கத்தைப்பெற்றேனே என்றென்று அடியேன் சொரிந்த அவலக்கண்ணீரானது மணத்துள்ளிருக்கும் அண்பை வெளிப்படுத்த, உரோமஞ்சிலிர்க்க, என் பொல்லாமணியைப் புணர்ந்து அதஞல் அவணேயே விரும்பி அன்பாகி நிற்பது எண்ரே என்றவாறு.

அவன் ஆனந்தம் அருளவும் அதணேப் பிரிந்த யான் உலக இன்பத்திற் சிக்குண்டு உழன்றேன் என்று கண்ணீர் சொரிய, அக்கண்ணீர் உண்ணீர்மை உணர்த்த, மெய்ப்பாடுகொண்டு அவணப் புணர்ந்து' களிப்பாய் அவணேயே விரும்பிநிற்பது என்ரே என்பது கருத்து

பரிந்து வந்து . அன்பு காரணமாக மனமிரங்கி யானிருக் கும் இப்பூமிக்கு வந்து என்க. பரிதல், பேரின்பம் அடைய வேண்டிய உயிர் இங்ஙனம் தீச்சார்பாற் கெட்ட‰கின்றதே யென்று கருணே காரணமாக இரங்கினுன் என்பதை உணர்த் திற்று.

பண்டே யென்றது குருந்தடியிற் குருநாத்கை எழுந்தரு ளிய அன்றே என்பதாம். நானும் அவனுமாய் ஏகபோகமாய் இருக்கும் இன்பநிலேயை அருளவும், அதன் அருமையறியாது யான் பிரிந்தேன்; உலகச்சார்பு பெற்று உழன்றேன் என்பார் 'பரமானந்தம் அருள்செய்யப் பிரிந்து போந்து நிலத்தில் மாலுற்றேன்' என்றருளிஞர்கள். அரு மால் - வேறு உபாயங் களால் நீக்குதற்கரிய மயக்கம். மயக்கமாவது பொருளல்ல வற்றைப் பொருளாகவுணரும் மருள்.

அம்மருளினின்று தெருளுண்டானபொழுது இத்துணேக் காலம் பரம்பரணப் பாராதே பாழுக்குழைத்தேனே என்றும், போற்ருதே யாற்றநாள் போக்கினேனே என்றும் வருந்திச் சொரிந்த கண்ணீர் மனத்தின் தன்மையைக் காட்டுவதை 'மாலுற்றேன் என்றென்று சொரிந்த கண்ணீர் உண்ணீர் சொரிய' என்ற பகுதியால் அறிவித்தருளுகின்ருர்.

கண்ணிர் சொரிதலும், புளகங்கோடலும் அன்பேவடிவாய் மெய்சோர்ந்து பரவசமாக நிற்றலும், அத்துவிதக் கலவியின் பேன் விளேவனவாதல் தெளிக்.

442 நினேயப் பிறருக் கரிய நெருப்பை நீரைக் காலே நிலின்ஷி சும்பைத் தணேயொப் பாரை யில்லாத் தனியை நோக்கித் தழைத்துத் தழுத்தகண்டம் கணயக் கண்ணி ரருவி பாயக் கையுங் கூப்பிக் கடிமலராற் புணேயப் பெறுவ தென்றுகொல் லோவென் பொல்லா மணியைப் புணர்ந்தே.

இ ்ள்: பிறருக்கு நிணக்கவும் அரிய தீ, நீர், காற்று, நிலம் விண் இவைகளாக விளங்குபவனும், தன்னே ஒத்தவர் யாருமில்லாது தனித்தவனுமாகிய சிலபெருமானே நோக்கி உடலம் பூரித்து, தழுதழுத்த குரல் கணேக்க, கண்ணீராகிய அருவிபாய, கைகளேக்கூப்பி மணமுள்ள பூக்களால் பொல்லா மணியைப்புணர்ந்து அணியப்பெறுவது என்றே என்றவாறு.

எவராலும் நிணேக்கவும் முடியாத பஞ்சபூத வடிவினஞகிய பெருமானேக்கண்டு கண்ணீரரும்ப, குரல் தழுதழுக்க, அவணேப் புணர்ந்து கைகூப்பிப் பூக்களிஞல் அலங்கரிக்கப்படுவது என்றே என்று ஏக்கறுகின்றுர் என்பது கருத்து. பிறர் • அவனருளாலே அவன் தாளே நிணேக்கும் பேறுபெற் நிலாத அயன் அரி முதலானவர்கள். நெருப்பை முற்கூறிஞர் அவர்களால் நிணக்க முடியாதவண்ணம் அண்ளுமலேயாக நின்றநிலே தம் மனத்து முதற்கண் தோன்றுதலின்.

எவ்வகையானும் இறைவனுக்கு ஒப்பாவார் யாரும் இல ராதலின் 'தஊ ஓப்பாரை இல்லாத் தனியை' என்ருர்.

கிடைத்தற்கு அரியதொரு பொருள் கிடைக்கப்பெறின் மன மகிழ்ச்சியுண்டாம், அதஞல் உடலம் பூரிக்கும் ஆதலின் சிவ பரம்பொருளாகிய யாருக்கும் கிடைத்தற்கு அரிய பேரின்பப் பொருள் கிடைக்கப் பெற்றமையின் உடல் பூரித்தது; குரல் தழுதழுத்தது; கண்ணிலிருந்து அருவியாக நீர் பாய்ந்தது என்கின்ருர். இவை மெய்ப்பாடுகள்.

அங்ஙனம் அரிதிற்கிடைத்த பொருளாகிய பொல்லா மணியைப்புணர்ந்து ஆனந்த மேலீட்டால் கைகூப்பிவணங்கி மண முள்ள மலர்களேக்கொண்டு திருவடியிற்குட்டி அலங்கரிப்பது என்று அத்துவிதநிலேயில் கலந்து களிப்பதை வேண்டு கின்ருர்.

புணவது என்னது புணயப்பெறுவது என்றதால் புணர்ச் சிக்கண் கணந்த ஓப்பணகளேத் தலேவன் திருத்துவதுபோலப் பொல்லாமணி என்னேயும் கடிமலர்புணந்து திருத்தும் என்பார் 'புணேயப்பெறுவது' என்ருர் எனினுமாம்.

443 நெக்கு நக்குள் ளுரு பிருகி நின் றுயிரு ந்துங் கிட ந்து மெழு ந்தும் நக்குமழு துந் தொழுதும் வாழ்த்தி நாளு வி தத்தாற் கூத்து நணி நிரிச் செக்கர் போலு ந் திருமேனி திகழ் நோக்கிச் சிவிர்கி விர்த்துப் புக்கு நிற்ப தென் றுகொல் லோவென் பொல்லா மணியைப் புணர் ந்தே.

8

இ-ள்: என் பொல்லா மணியைப் புணர்ந்து, மனம் நெகிழ்ந்து, கசிந்து, நின்றும், இருந்தும், தரையிற்கிடந்தும், எழுந்தும், சிரித்தும், அழுதும், தொழுதும், வாழ்த்திப் பல வகையான கத்துக்களே ஆடி, செவ்வானம்போலும் திரு மேனியை விளங்கப் பார்த்து மெய்மயிர் சிலிர்த்து, அவனுள் எத்திற் புகுந்து நிற்பது என்றே? என்றவாறு. புணர்ச்சியாற்பரவசப்பட்டு, சிவன் திருமேனியையேகண்டு அவன்பாற்புக்கு நிற்பதே யான் வேண்டுவது என்கின்ருர். நெகுதல் முதலாமின புணர்ச்சிக்கண் விளேந்த இன்பமீ தூர்ச்சி யால் பரவசமான உவகை.

அபேத அத்துவிதக் கலப்பால் விளேயும்நி‰ வேறுபாடு உணர்த்துதலின் அத்துவித இலக்கணமாதல் காண்க.

444 தாதாய் மூவே ழுலகுக்குந் தாயே நாயேன் றணேயாண்ட பேதாய் பிறவிப் பிணிக்கோர் மருந்தே பெருந்தேன் பில்க எப்போதும் ஏதா மணியே யென்றென் றேத்தி இரவும் பகலு மெழிலார்பாதப் போதாய்ந் தணேவ தென்றுகொல் லோவென் பொல்லா மணியைப் புணர்ந்தே.

9

இ-ள்: மூன்ருகவும் ஏழாகவும் பகுக்கப்பெற்று விளங் கும் உலகங்களுக்குத் தந்தையானவனே! தாயானவனே! நாயி னும் கடையேஞ்கிய என்னேயும் ஆட்கொண்ட பேதையே! உயிர்களின் பிறவியாகிய நோய்க்கு ஒப்பற்ற மருந்துபோல் பவனே! குற்றங்கள் கூறப்படாத மணியே! எனது புரைபடா மாணிக்கமாகிய உன்னேப் புணர்ந்து இரவும் பகலும் எந்த நேரமும் அழகுமிக்க நின் திருவடிமலரை ஆய்ந்து மிக்க தேன் பெருக அணேவது என்றே? என்றவாறு.

இறைவா! நின் திருவடிமலரை ஆய்ந்து இன்பமாகிய தேன்பெருக அணேவது என்ரே என்று இரங்குகின்ருர்.

உலகு சுவர்க்கம் மத்தியமம் பாதாளம் என மூவகையாக வும், பூலோகம், புவர்லோகம், சுவர்க்கலோகம், தபோலோகம், மகாலோகம், சனலோகம், சத்தியலோகம் என ஏழாகவும் பிரிக் கப்பெறுதலின் 'மூவேழுலகுக்கும் தாயே தந்தையே' என்ருர்.

தாய் தந்தை என்பதே உலகியல் மரபாயினும் முதற்கண் தாதாய் என்றது சிவமாகிய தாதையினின்றே தோற்றக்காலத் துச் சத்தியாகிய தாய் பிரிதலானும், ஆதிக்கண் சிவம் ஒன்றே சத்தியைத் தன்னகத்தடக்கி நிற்றலானும் என்க. சிலர் மூவே மூலகைப் பிரித்து, மூவுலகிற்கும் தந்தையே ஏழுலகிற்கும் தாயே எனக்கொண்டு கீழேழும் மேலேழுமாக இருக்கும் பதினைகு உலகங்களும் சுவர்க்க மத்திய பாதலமாக அவற்றை இறைவன் படைத்தலால் தாதை என்றுர் என்றும், மேலேழு உலகங்கள் பரிபாகமுறும் உயிர்களேப் பெற்று அவன் அருளுக்கு இலக் காதலின் அவற்றைத் தாய்போல உயர்த்துதலின் தாயே என்குர் என்றும், கீழேழுலகங்கள் அவனது மறக்கருணக்கு உரியனவாதலின் அவற்றை யொழித்தார் என்றும் கூறுவர். கீழேழு உலகங்களிலும் ஆதிசேடன் தட்சகன் முதலானேரும், ருத்திரபுவனவாசிகளும் இறைவன் கருணேக்கிலக்கான செய்தி யைச் சிவபுராணங்கள் தெரிவித்தலின் இப்பாகுபாடு தேவை யற்றதென்க. ஆதலின் ஏழுலகு என்பதற்கு ஏழு ஏழாகப் பகுக்கப்பெற்ற உலகு எனப் பொருள்கொண்டாம்.

பேதாய் என்றது அன்பு மீதூர்ச்சியால் வின்ந்த ஏச்சுரை. ஒன்றற்கும் பற்ருத சகலான்மாவாகிய என்னேயும் பரிபாக முறுத்தி ஆட்கொண்டதால் இறைவன் பேதை எனப்பட்டார் என்க. இறைவனே மருந்தாதலே 'மருந்தவை மந்திரம் மவை' 'மந்திரமும் தந்திரமும் மருந்துமாகி' என்ற திருமுறைகள் கொண்டும் தெளிக. சிலர் பிறவிப்பிணியைப் போக்கும் அரு ளாகிய மருந்தையுடையவன் என்பர்.

ஏசாமணி என்பது எதுகை நோக்கிச் சகரத்திற்குத் தகரம் போலியாகி ஏதா மணி என நின்று இகழப்படாத மாணிக்கமே என்னும் பொருள் பயந்தது. இதனே ஏது ஆம் மணியே எனக் கொண்டு ஓளிகட்குக் காரணமான மணியே என்றும், மேதாமணியே எனப் பாடங்கொண்டு அறிவுமணியே என்றும் கூறுவர். பழையவுரை தீவீர சத்தியையுடைய சீவரத்தினமே என்னும்.

பாதங்களேப் பூக்களாக உருவகித்தமைக்கேற்ப ஆய்ந்து என்ருராயினும், ஆய்தற்கு இடைவிடாது தியானித்து எனப் பொருள் கொள்க. திருவடிப்போது ஆய்தற்கேற்ற குறை நிறைகளேயுடையது அன்மையின் திருவடி போதாக (அலரும் பருவத்தரும்பாக) இருந்தமையின் அணேயக் கைபட்டவுடன் சுருந்து நின்று தேணப் பெருக்குவதாயிற்று என்க.

இத்திருப்பாடல் புணர்தலும், அணேதலும், தேன் பில்கலு மாகிய கலந்தோர் தன்மைகளேக் காட்டுதலின் அத்துவித இலக்கணமாதல் காண்க.

445 காப்பரய் படைப்பாய் கரப்பாய் முழுதுங் கண்ணூர் விசும்பின் விண்ணேர்க்கெல்லாம் மூப்பாய் மூவா முதலாய் நின்ற முதல்வா முன்னே யெண்யரண்ட பார்ப்பா னேயெம் பரமா வென்று பாடிப் பாடிப் பணிந்துபரதப் பூப்போ தணே வ தென்றுகொல் லோவென் போல்லா மணியைப் புணர்ந்தே.

10

#### *திருச்சிற்ற*ம்பலம்

இ-ள்: உலகங்கள் அனேத்தையும் காப்பவனே! படைப் பவனே! ஒடுக்குபவனே! இடமகன்ற ஆகாயத்தில் உள்ள தேவர்கள்ளவர்க்கும் மூத்தவனே! என்றும் மூப்பினேயடை யாத முதற்பொருளாகநின்ற முதல்வனே! முன்னே அடியேண் ஆண்ட அந்தணனே! எம் பரமா! என்று பலமுறையும் உன் கோப் பாடி, என் பொல்லாமணியே! நின்னக்கூடிப் பணிந்து திருவடித்தாமரைமலனரச் சேர்வது என்றே? என்றவாறு.

ஐந்தொழிலாற்றி அணேவருக்கும் மூத்தும் மூப்பின்றி விளங் கும் முதல்வா! பொல்லாமணியே! நின்ணப் புணர்ந்து திருவடி மலரைச் சேர்வது என்றே என்கின்றுர்.

முழுதும் காப்பாய் முழுதும் படைப்பாய் முழுதுங்கரப்பாய் எனக் கூட்டுக. இறைவன் ஆணேவழி நின்று ஐந்தொழில்களே யும் தனித்தனியே ஆற்றும் அயனுதியர்க்கு அவரவர் அதிகார எல்லேக்குட்பட்ட புவனங்களிலேயே படைத்தலா தித் தொழிலே ஆற்றும் வன்மையுண்டு; இறைவற்கோ எல்லா அண்டங்களி லும் ஓக்க ஐந்தொழிலேயும் ஒருசேர ஆற்றும் அருளாற்றல் உண்டு. ஆதலின், பொதுவுகையால் 'முழுதும் காப்பாய் கரப்பாய்' என்ருர்.

மூப்பாய் - காலத்தால் மூத்தவனே ! மூவா முதலாய் நின்ற முதல்வா-மூப்பீனைய மாற்றத்தை அடையாது பதினுறவயது காஃாயாகவே, எல்லாம் தோன்றற்கு அடியாய் நின்ற தஃவவா என்றவாறு. 'அந்தணனைதும் காட்டி வந்து ஆண்டாய்' என்ருராகலின் ஈண்டும் ஆசாரியமூர்த்தியாகி எழுந்தருளி என்றோ ஆண்ட பார்ப்பானே என்றுர்.

்புணர்ந்த பிறகு அத்துவிதக் கலவியால் வினேந்த களிப் பால் பலமுறை பாடுதலும் பணிதலும் காலிலே விழுந்து கிடத் தலுமாகிய இயல்புகள் வினேயும் என உணர்த்துதலின் இத் திருப்பாடல் அத்துவித இலக்கணம் அறிவிக்கின்றமை காண்க.

இவ்வண்ணம் இந்தப் பத்துப் பாடலானும் இறைவணேச் சார்ந்து புடைபட்டிருத்தலும், போற்றிப் புக்குப் புரிந்து நிற்ற லும், புணேந்து புகழ்தலும், புல்லியணே தலுமாகிய புணர்ச்சியின் இயல்புகளே உணர்த்தியமை காண்க.

# 28. வாழாப்பத்து

# [முள்து உபாயம்]

இவ்வண்ணம் புணர்ச்சியை வேட்ட அடிகளார், இப் பத்தில், அடியேணே ஆட்கொண்ட தேவரீர், என்னே இங்ஙனம் கைவிடின் நான் என்னசெய்வேன்; எனக்கு ஒன்றிலும் பற்றில்லே; குறைகளே யாரிடத்தில் எடுத்துக் கூறுவேன்; ஆதலால் நான் வாழமாட்டேன் என்ற கருத் தமைய விண்ணப்பிக்கின்ருர்கள்.

இது முத்தி உபாயத்தை அறிவிப்பது என்றும், பிரபஞ்சமயல் நீங்கிப் பரபோகத்தைக் கூடுகின்ற உபாயத்தை உபதேசிப்பதென்றும் குறிப்புக்கள் கூறும். வாழ்க்கை என்பது இன்று கிடைத்த களாக்காயைக் காட்டிலும் நாளேக்குக் கிடைக்கப்போகும் பலாப் பழத்தை எதிர்நோக்கும் இன்பக்கனவால் வளர்வது. அந்தப் பற்று அற்றவிடத்து வாழாமையே வேண்டப்படுவது; ஆகவே உலகப்பற்றறுதல் முத்திக்கு உபாயமாதலால் இது முத்தி உபாயத்தை மொழிவது எனப்பட்டது.

'நீண்ட உலகத்தினிற் பற்ிருன்றிலேன் இவ்வுடற்கணின்று வாழேன் மாண்டகு நின்பத நிழற்கீழ் வருக அருள்புரி எனுஞ் சொல் வாழாப்பத்தே! என்பது பழைய புராணத்தில் திருவாசகச் சிறப்புரைக்கும் பகுதி.

பழையவுரை 'வாழாது வாழவருள் வாழாப்பத்து தத்துவஞான முத்தியுபாயம்' என்ற அகத்தியச்சூத்திரத்தைக் காட்டி, அத்துவித அன்பு முத்தியே திருவடிஞானத் திருவருள்வாழ்வு; அஃதெய்தாத உயிர் வாழ்ந்தும் பயன் இல்லே என்பதை அறிவிக்கின்றது என உரைக்கும்.

# ஆசிரியவிருத்தம்

திருச்சிற்றம்பலம்

446 பாரோடு விண்ணுப்ப் பரந்தவெம் பரனே பற்றுநான் மற்றிலேன் கண்டாய் சிரொடு பொலிவாய் சிவபுரத் தரசே திருப்பெருந் துறையுறை சிவனே யாரொடு நோகேன் ஆர்க்கெடுத் துரைக்கேன் ஆண்டநி யருளில் யாஞன் வார்கட லுலகில் வாழ்கிலேன் கண்டாய் வருகவேன் றருள்புரி யாயே.

1

இ-ள்: மண் முதல் விண்ணீமுன எல்லாப் பூதங்களி னிடத்தும் பரவிக்கலந்து விளங்கும் எமது பரம்பொருளே! நான் வேறு ஒன்றிலும் பற்றிலேன்; இதனே நீ நன்கறிக; புக ழோடு விளங்குபவனே! சிவபுரத்தரசே! திருப்பெருந்துறை யில் உறையும் சிவனே! ஆட்கொண்ட நீ எம்மை அருள வில்லேயாளுல், இக்குறையை யான் யார்க்கு எடுத்துச் சொல் வேன்; யாரொடு கூடித் துன்புறுவேன்; ஒழுகுகின்ற கடவாற் சூழப்பெற்ற இவ்வுலகில் வாழும் ஆற்றவிலேன்; ஆதலால் என்னே வருக என்று அருள்புரிவாயாக என்றவாறு.

எல்லாப் பெருமைகளேயுமுடைய நீ ஆட்கொள்ளப்பெற்ற என்னே ஆளவில்ஃலயாமின் யார்க்கு எடுத்துச்சொல்லுவேன்; யாரொடு கூடித் துன்புறுவேன்; வாழமாட்டேன்; ஆதலால் வாவெனப்பணி என்பது கருத்து.

பார் . பூமி. விண் . ஆகாயம். முதலும் ஈறும் கூறவே இடை நின்ற எல்லாப்பூதங்களும், அவற்றின் காரியங்களும் கொள்ளப்பெறும். சிவம் பூதபௌதிகங்களாகிய சடப்பொருள் களிடத்தும் உயிர்களாகிய சித்துப்பொருள்களிடத்தும் பரவி யுள்ள பரம்பொருள் என்பூரர் 'பாரொடு விண்ணுய்ப் பரந்த எம்பரனே' என்றுர்.

மற்றுப் பற்றிலேன் என்றமையால் பற்றற்ருணுகிய உன் ணேயே பற்றி நிற்கின்றேன் என்றமை தோன்றநிற்றல் காண்க. கண்டாய்: முன்னிஃலயசை; ஏவலுமாம்.

சீரொடு பொலிவாய்-புகழோடு பொலிந்துவிளங்குயவனே! என்றது மற்றுப்பற்றெனக்கின்றி நின் திருப்பாதமே மனம் பாவிக்கும் என்ண ஆட்கொண்ட நீ அருளிலேயாகுல் உன் புகழுக்குக்கேடாம் என்பார் 'சீரொடு பொலிவாய்' என்குர்.

ஆண்டு அருளாதிருத்தலும் அரசாவார்க்கு இழுக்கென்று குறிப்பிப்பார் அடுத்துச் சிவபுரத்தரசே என்றுர்.

யாம் சேய்மைக்கண்ணேமாகலின் யார் எதைச்சொல்கின் என்ன என நீர் எண்ணுவீராயின் அண்மைக்கண்ணும் திருப் பெருந்துறையிலும் உள்ளீர் ஆதலால் வாவென்று அஞுள வேண்டும் என்பார் அடுத்துத் 'திருப்பெருந்துறை உறை சிவனே' என்று விளிக்கின்ளுர்.

யாரேனும் மக்களுட் சிறியார் இத்தகைய கொடுமைகள் செய்தால் ஊரில் நாலுபேர் அலர் தூற்றுவார்கள்; யானும் என் குறைகளே யாருக்கேனும் எடுத்துச் சொல்லி ஆற்றிக்கொள் வேன்; நீயோ பெரியதிற் பெரியவன்; உன் கொடுமையை யான் கூற இயலுமா? அங்ஙனம் யான் கூறினும் யார் கேட்பார்கள்? யார் பங்கு கொள்வர்? நீயே வா என்றருளவேண்டும் என்பார் 'யாரொடு நோகேன்; யார்க்கு எடுத்து உரைக்கேன்; ஆண்ட நீ அருளிஃலயாலை்' என்கின்ருர்.

உலகம் அகன்றதுதான்; சூழ நீரரண் உடையதுதான்; ஆயினும் துன்பத்தோடு இவ்வுலகில் வாழகில்லேன் ஆகை யால் என்ணே வரப்பணித்து அருளும்செய் என்ருராம்.

பற்றறு தலும், இறைவனடியைப் பற்று தலும், செயலறவும், சிவஞ‱னைய எதிர்நோக்கு தலும் ஆகிய வீடடை தற்கு உரிய உபாயங்கள் உணர்த்தப்பெறுகின்றமை காண்க.

447 வம்பனேன் றன்கோ யாண்டமா மணியே மற்றுநான் பற்றிலேன் கண்டாய் உம்பரு மறியா வொருவனே யிருவர்க் குணர்விறந் துலகமூ டுருவும் செம்பெரு மானே சிவபுரத் தரசே திருப்பெருந் துறையுறை சிவனே எம்பெரு மானே யென்கோயாள் வரனே யென்க்ண நீ கூவிக்கொண் டருளே.

2

இ-ள்: வீணஞ்கிய என்னே ஆண்ட பெரிய குருமணியே! தேவர்களும் அறியாத தனிமுதல்வனே! அயனும் அரியுமாகிய இருவருக்கும் அறிவினெல்லேயைத் தாண்டி, எல்லாவுலகங் களேயும் ஊடுருவிக்கடந்துள்ள சிவந்தநிறமுள்ள பெருமானே! சிவபுரத்தரசே! திருப்பெருந்துறையுறை சிவனே! எம்பெரு மானே! என்னே ஆள்பவனே! வேறு எதனிடத்தும் நான் பற்றிலேன்; ஆகையால் அடியேனே நீ அழைத்துக்கொள் என்றவாறு.

உலகியற்பற்டுருன்றும் அடியேற்கு இல்ஃல ஆகையால் என்ஃன நின் திருவடிக்கண் அழைத்துக்கொள் என்கின்ருர். ஏதோ ஓருவகையில் பயன்படுபவர்களேயே உலகவர் ஆட்கொள்வர்; நீயோ என்ன நியாமையை யுணர்ந்து, குருமாமணியாக வந்து, ஒருவகையானும் பயன்படாத என்னேயும் ஆண்டினே; இச்செயல் நினது பயன் கருதாத பண்பினே உணர்த்து வது என்று பாராட்டுகின்ற அடிகளார் 'வம்பனேன் தன்னே ஆண்ட மாமணியே' என்றருளுகின்றுர். வம்பு-வீண். வம்பன் வீணன். குறும்பான சொற் செயல்களேயுடையன் எனலுமாம். நிலேயாமையுடையேன் என்பாரும் உளர்.

உம்பரும் என்ற உம்மை உயர்வு சிறப்பு. உம்பர் பலரா மினும், பல இன்பங்களேக் கருதியும், பெற்ற இன்பம் இடை மீடில்லாது துய்ப்பது கருதியும் உன்ணே வணங்குகின்றனர்; அவர்களும் தேவரீர்சிறப்பியல்பைத் தெரிந்து சிந்தித்து அறிய மாட்டார்கள் ஆயினர்; ஆகவே அவர்கள் நிலேயில் காமியப் பயனேத்தரும் கடவுளாயும், கடந்த நிலேயில் பேரின்பந்தரும் பெருமாளுயும் இருக்கும் தனிச்சிறப்புடையவுனே என விளிப் பார் 'உம்பரும் அறியா ஒருவனே' என்ருர்.

இருவர் - தொகைச் சொல்லாய்க் குறிப்பால் சுண்டு அய ணயும் அரியையும் உணர்த்திற்று. அவ்விருவரும் தாம் திருக் கமிஃலயில் சென்று காணும் பேறுபெற்றவர்களாதலின் அவ்வள வில் இறைவணே மதித்து, அடிமுடியைத் தேடத் தொடங்கிஞரா தவின் தத்தம் அறிவின் எல்ஃலமில் ஆண்டவன் அடங்கியதாக . எண்ணினர். இறைவனே அவர்கள் அறிவின் எல்ஃயைக் கடந்து, அறிவால் அளவிட்டு உணர முடியாத தன்மையில் விளங்குகின்ளுர். அறிவின் எல்ஃலமிற் காணப்படாதுபோகவே உலகங்களே ஊடுருவி நிற்கும் உருவத்தையாவது சென்று பார்க்க எண்ணினர். அதிலும் அவர்கள் அதிகார வரம்புட் பட்டனவும், செல்லக்கூடியனவுமாகிய அண்டங்க‰யுங்கடந்து அண்டங்கள் யாவற்றினும் ஊடுருவி நிற்பதனே அறியமாட்டா மையால் அயர்ந்தனர் என்று இறைவனது உணர்வு இறந்த நிஃையையும், எங்கும் கலந்துநிற்கும் நிஃையையும் வியந்து விளிக்கின்றவர் 'இருவர்க்கு உணர்விறந்து உலகம் ஊடுருவும் செம்பெருமானே ' என்கின்ருர்கள். செம்பெருமான் - செந்நிற மாகிய தீவண்ண அண்ணும்‰ப்பெருமான்.

இவ்வண்ணம் கடந்த நிஃவில் விளங்கினும், எம்மஞேர் உய்யும்வண்ணம் சிவபுரம் திருப்பெருந்துறை முதலிய தலங் களில் எழுந்தருளி என்ண ஆண்டு, எம்பெருமாளுக இருப்பதை விளக்கி அடுத்தடுத்து விளிக்கின்ருர். அங்ஙனம் விளித்து, தன்ணேக் கூவிக்கொள் என வேண்டிக் கொள்கின்றவர்கள், அழைப்பதற்கேற்ற தகுதி அடியேனுக்கு வந்துவிட்டது என்பதை உணர்த்துவார் திருவடிப்பற்றன்றி வேறுபற்று எனக்கில்&ல என்கின்றுர்கள்.

கூவுதல் - நெடுந்தூரத்திலிருப்பவணே உரக்க அழைத்தல். ஆகவே, திருவடிச்சார்பினின்று நெடுந்தூரம் விலகியிருப்பேன் ஆமினும் அடிமையைக் கூவியழைத்துப் பணிகொண்டு அரு ளுக்கு உரிமையாக்கு தல் ஆள்பவனது கடமையாதலின் கூவிக் கொண்டருள் என வேண்டுகின்றுர்.

உலகத்தில் வாழ்வதற்கேற்ற பற்றிலேன் என்றமையாலும், கூவிக்கொண்டருள் என வேண்டுவதன் வாயிலாக, அங்ஙனம் அழையாவிடின் வாழேன் என்பது பெறவைத்தலின் இத்திருப் பாடல் வாழாப்பத்தில் ஒன்ருயும், முத்தியுபாயத்தை மொழிவ தாயும் விளங்குதல் காண்க.

448 பாடிமால் புகழும் பாதமே யல்லால் பற்றுநான் மற்றிலேன் கண்டாய் தேடி நீ யாண்டாய் சிவபுரத் தரசே திருப்பெருந் துறையுறை சிவனே ஊடுவ துன்னே டுவப்பதும் உன்கோ உணர்த்துவ துனக்கெனக் குறுதி வரடினே னிங்கு வாழ்கிலேன் கண்டாய் வருகவென் றருள்புரி யாயே.

3

இ-ள்: சிவபுரத்தரசே! திருப்பெருந்துறையுறை சிவனே! அடியேனேத் தேடி ஆட்கொண்டாய்; ஆதலால், திருமால் புகழ்ந்து பாடிய திருவடிகளேயன்றி வேருென்றிலும் பற்றி லேன் ஆயினேன்; நின்னேடு ஊடுவதும், உன்னேக்கூடி மகிழ் வதும், எனக்கு உறுதிபயக்கும் இன்புரைகளே உணர்த்துவதும் நம் இருவருக்கும் உரிய செயல்களாயின்; அங்ஙனமிருந்தும் நீ ஊடலுணர்த்தாமையால் வாடினேன்; இங்கு வாழமாட் டேன்; வருக என்று அருள்புரிவாயாக என்றவாறு.

நீ என்ணத்தேடிக்கொண்டாய் ஆதலால் யான் ஊடுவதும் பின் நீ உணர்த்தக் கூடி மகிழ்வதும் செய்வேன்; ஆளுல் நீ ஊடலுணர்த்தாமையின் வாடி வாழமாட்டேன்; விரைந்து வருக என அழை என்று அடிகளார் கற்புடைக் காதலியின்திறத்து நின்று ஊடி உணர்த்து தஃவேண்டி இரக்கின்ருர்.

ஓரு பெண்ணேத்தேடி மணந்த தஃமகன் பெண்ணுள்ளம் தெரிந்து நடந்துகொள்ளவேண்டும். பெண் என்ன விரும்பு வாள்? தஃல்வஞேடு ஊடுதஃலயும், தஃலவன் ஊடல் தணிக்கும் உபாயமாக அருகிருந்து பணிமொழிகூறிச் சிறுபுறம் தைவந்து, அடி வருடி இன்மொழி கூறுதஃலயும், அதனுல் தான் ஊடல் தீர் ந்து கூடிக்களித்த2லயும் விரும்புவாள். அதுபோலக் குருந் தடியில் குருவாக எழுந்தருளி ஆட்கொண்ட காலத்து யான். புறம்புறம் திரிந்தது ஊடற்குறிப்பு. அஃதுணர்ந்து ஊடல் உணர்த்திக்கூடிக் களிப்பூட்டுகின்றிலே எனத் தலேமகள் நிலேயில் அடிகள் நின்று, நீ தேடி ஆண்டாய்; உன்னேடு ஊடுவதும் உன்2னக் கலப்பதும் என்னுறுசெயல்கள் என்றும், எனக்குறுதி யுணர்த்துவது உனக்கு உரிய செயல் என்றும் விண்ணப்பிக் இதில் என்னுறுசெயல் நின்னுறுசெயல் என்ற சொற் களே ஏற்ற இடத்துக்கூட்டி முடிக்க. அங்ஙனம் உணர்த்தப் பெருமையால் வாடினேன்; வாழ்கிலேன்; ஆதலால் நீ மேலே, ஊடலுணர்த்தும் உபாயங்களாகக் கிழத்தியுயர்வும் கிழவோன் பணிவுங் வேண்டா; வருக என்று அழைத்தாற் கூறலும் போதும்; அதுவே வாயிலாகக்கொண்டு கூடிவாழ்வேன்; அவ் வளவாவது அருள்புரிக என்று வேண்டிக்கொண்டவாளும்.

மால்புகழும் பாதம் என்றது அரியலால் தேவியில்ஃ என்ப வாகலின் பெண்ளுந்தன்மைபெற்ற பேறர் தன் தஃவெணப் புகழ் வராயின் அதஃப் பொருது ஊடுதல் மகளிர்க்கியல்பாதலால் யானும் ஊடாது மால் புகழ்ந்த பாதத்தையே பற்றிநின்றேன்; புணர்ச்சி விருப்பினளாதஃலக் குறிப்பினுல் உணர்த்தினேன்; ஆதலால் வருக என்று அருள்செய் போதும் என்பதை விளக்கு வதாம்.

ஆட்கொண்டாலும் புறம் திரியாது அடியேபற்றும் என் போலியரை வருக என அழைத்தலும் முத்தியாகிய பேரின்பத் திற்குரிய உபாயமாம் என்றலின் பதிகக்கருத்தும் தோன்ற நிற்றல் காண்க.

449 வல்ஃவா ளரக்கர் புரமெரித் தானே மற்று நான் பற்றிலேன் கண்டாய் தில்ஃவாழ் கூத்தா சிவபுரத் தரசே திருப்பெருந் துறையுறை சிவனே எல்ஃமூ வுலகும் உருவியன் றிருவர் காணு நா ளாதியீ றின்மை வல்ஃயாய் வளர்ந்தாய் வாழ்கிலேன் கண்டாய் வருகவென் றருள்புரி யாயே. இ - எ் : விரைந்து கொடிய அரக்கர்களின் முப்புரங்களே யும் எரித்தவனே! தில்லேப்பதியின்கண் வாழ்கின்ற கூத்தா! சிவபுரத்தரசே! திருப்பெருந்துறையுறை சிவனே! முன்னெரு காலத்து, அயனும் அரியுமாகிய இருவரும் அடிமுடி தேடிய காலத்து மூன்றுலகங்களின் எல்லேகளேயும் ஊடுருவி முதலும் முடிவும் இல்ஃயாக வளர்ந்தவனே! நான் வாழ்கிலேன்; வருக என்று அருள்புரிவாயாக; வேறு ஆசை எனக்கு இல்லே காண் என்றவாறு.

சிவனே ! என்னே வருக என்றழைத்தல் ஒன்றுமே போதும்; வேறு ஆசையொன்றும் இல்லே என்று விண்ணப்பித்தவாறு.

அரக்கர்கள் முண்மரம் போலக் கொடியவர்கள்; அவர் கட்கு ஆற்றல் கரும் கோட்டைகளாக இரு ந்தவை முப்புரங்கள்; அவற்றையழித்தால் அவர்கள் திருந்துவார்களாதலால் 'இளே தாக முண்மரம் கொல்க' என்ற நியாயப்படி விரைந்து முப்புரங் களே அழித்தான் என்பார் 'அரக்கர் புரம் வல்லே எரித்தானே' என்றுர்.

வல் - விரை ஏ. ஐ சாரியை. வாள் கொடுமை. வாளின் கொடுமையை வாளெனவே கூறியதாம். புரம் எரித்த செய்தி ஆணவமகற்றி அவர்களே உய்யக்கொண்ட அருளலாம் என்க.

ஏ ஊய கூடிவிகள் நான்கும் முறையே இறைவன் ஐந் தொழிலேயும் ஒருசேர ஆற்றும் வன்மையையும், நிர திசயான ந் தமே வடிவாக இருத்தலேயும், உபதேச குருமூர்த்தியாக வந்து பரிபாகத்திற்கு, ஏற்ப அருள்வழங்கு தலேயும், மலவாதனேயால் அறிவு திரிந்து அகங்கரிப்பார்க்குக் காணலாகாக் கடந்த நிலேயையும் அறிவிப்பனவாதலேத் தனித்தனியே இயைத்துக் கான்க

சென்ற பாடல்களிற் கூறியது போல மற்றுப்பற்று எனக் கில்ஃ வாழ்கிலேன்; வருக என்று அருள்புரியாய் எனலுமாம். யாம், அருள் புரியாய் மற்றுப்பற்று இலே எனக் கூட்டினேம். பொருட்சிறப்புக்காண்க.

ஆன்மா சிருவருளால் பரிபாகமுற்று இறைவணே நோக்கி நின்னேயன்றி வாழகிலேன் என்று உணரும் காலம் எதுவோ அதுவே முத்திக்குரிய உபாயத்தைத் தேடும் நாளாதலின் அதணேவேண்டும் இத்திருப்பாடல் முத்தியுபாயம் உரைத்ததாம் என்க. 450

பண்ணினேர் மொழியாள் பங்க நீயல்லால் பற்று நான் மற்றிலேன் கண்டாய் திண்ணமே யாண்டாய் சிவபுரத் தரசே திருப்பெருந் துறையுறை கிவனே எண்ணமே யுடல்வாய் மூக்கொடு செவிகண் என்றிவை நின்கணே வைத்து மண்ணின்மே ஸடியேன் வாழ்கிலேன் கண்டாய் வருகவென் றருள்புரியாயே.

5

இ-ள்: பண்களே ஒத்த மொழியினேயுடைய`உமாதேவி யாரை ஒருபாகத்து உடையவனே! நீ அன்றி, நான் வேறு பற்முவார் யாருமில்லாதேன் என்பதைத் திருவுளம் பற்றுக; சிவபுரத்தரசே! திருப்பெருந்துறையுறை சிவனே! அடியேனே உறுதியாக ஆண்டுகொண்டனே; அதஞல் என் எண்ணம், உடல், வாய், மூக்கு செவி, கண் என்ற கருவி கரணங்கள் யாவற்றையும் நின்பால் வைத்துவிட்டு. மண்ணுவகில் அடி யேன் வாழ்கிலேன்; ஆதலால் வருக என்று அருள்புரிவா

தாயுந்தந்தையுமாகிய உன்னேயல்லால் எனக்கு உறுதுணே வேறில்ஜு; என்னே உறுதியாக ஆட்கொண்டாய்; யானும் என் கருவி கரண்ங்கள் அணத்தையும் உன்பால் வைத்துவிட்டேன்; இம்மண்ணுலகில் எங்ஙனம் வாழ இயலும்? ஆதலால் வாழ்கி லேன்; வருக என்று அருள்புரிக என்பது கருத்து.

பண் - இசை. குறிஞ்சி, பாஸே, முல்ஃ முதலிய பண்கள் பண் காதிற்கு இனிமையானது. அது போன்ற மொழியிணே யுடைய உமாதேவி பண்ணின் நேர்மொழியாள். அவளோடு கூடி, நீ அனுக்கிரகமூர்த்தியாக இருத்தலின் இத்தகைய விண் ணப்பங்களே விடுக்கின்றேன் ஏற்றருள் என்பது குறிப்பு.

யான் இன்னும் மண்ணில் வாழ்தல் போக நுகர்ச்சிக்காயின் அவற்றை நுகர் தற்குரிய மனம் முதலான அகக்கரணங்களேயும் மெய் வாய் முதலிய புறக்கரணங்களேயும் நின்பால் வைத்து விட்டு, எங்ஙனம் வாழ இயலும்? அதனுல் வருக என்று அருள் என்று காரணம் கூறுவார் 'எண்ணமே உடல் வாய் மூக்கொடு செவிகண் என்றிவை நின்கணே வைத்து மண்ணின்மேல் வாழ் கிலேன்' என்கின்றுர். எண்ணம் என்றது மனத்தை,

ஐந்து பேரறிவும், மனமும் சிவத்தைச்சார்தல் முத்தியுபாய மாம் என்று இத்திருப்பாடல் உணர்த்துகிறது. 451 பஞ்சின்மெல் லடியாள் பங்க்டி யல்லால் பற்று நான் மற்றிலேன் கண்டாய் செஞ்செவே யாண்டாய் சிவபுரத் தரசே திருப்பெருந் துறையுறை சிவனே அஞ்சினேன் நாயேன் ஆண்டு நீ யளித்த அருளிக்ன மருளினுன் மறந்த வஞ்சனே னிங்கு வாழ்சிலேன் கண்டாய் வருகவென் றருள்புரி யாயே.

6

இ ள்: பஞ்சைக்காட்டிலும் மெல்லிய திருவடிகளே யுடைய உமாதேவியை ஒருபாகத்துக் கொண்டவனே! கிவ புரத்தரசே! திருப்பெருந்துறையுறை சிவனே! செம்மையாக என்னே ஆட்கொண்டாய்; ஆட்கொண்டு நீ எனக்கு அளித்த அருளே அறியாமையால் மறந்த வஞ்சகளுகிய நாயேன் அஞ்சி னேன்; உன்னேயன்றி வேறு துணேயில்லே காண்; இவ்வுலகில் வாழ்கிலேன்; வருக என்று அருள்புரிவாயாக என்றவாறு.

சிவனே! நீ செவ்வையாகத்தான் என்னே யாட்கொண்டாய்; யான் அறியாமையால் மறந்தேன்; ஆகையால் அஞ்சினேன்; உன்னேயன்றி வேறு துணேயில்லேன்; வாழேன்; வருக என் றருள் என்பது கருத்து.

தந்தையிடம் நலம் வேண்டும் குழந்தை தந்தையின் பக்கத் தில் தாயிருக்கின்றபோதுதான் வேண்டிக் கொள்ளும்; அது போல இறைவனிடம் வருக என்ற அருளழைப்பை வேண்டு கின்ற அடிகளார் திருவருட்சத்தியாகிய உமையொரு கூறஞக விளங்குகின்ற நிலேயைக் கண்டு, இப்போது எம் வேண்டுதல் விளுகாது என்ற குறிப்புத்தோன்ற 'பஞ்சின் மெல்லடியாள் பங்க' என விளிக்கின்ருர்.

பற்று · பற்றப்படுபொருள்; அதாவது உறுதுணே. இவ் வுலகில், தாயே தந்தையென்றும் தாரமே மணே மக்கள் என்றும் பற்றுவார் அணேவரும் பற்றின்காரணமாகப் பற்றியவர்கள். பற்று அற்ருல் பற்றமாட்டார்கள். 'உற்ருர் யாருளரோ உயிர் கொண்டு போம்பொழுது குற்ருலத்துறையும் கூத்தா! நீயன்றி உற்ருர் யாருளரோ' என்றதுபோலப் பற்றின்றியே எனக்குப் பற்ருக எஞ்ஞான்றும் துணேயாக விளங்குபவன் நீ என்பார் 'நீயல்லால் பற்று நான் மற்றிலேன் கண்டாய்' என்ருர்.

ெசஞ்ச - செவ்வையாக. என்னிடம் என்ன குறைகள் இருப் பினும் அவற்றைப் பொருட்படுத்தாது நீ செம்மையாகத்தான்

ஆண்டாய்; அடியேன் அன்று நீ அளித்த அருளிணே என் அறியாமையால் மறந்தேன்; ஆதலால் நின்பால் வர அஞ்சு வருக என்று பணித்தருள் என வேண்டியவாரும்.

ஆண்டு - ஆட்கொண்டு. அவ்விடத்துக் குருவாக வந்த த‰ நாளில் குருந்தடியில் எனக் கொள்ளுதலுமாம்.

அருளே என்றும் தியானிக்க என் மருள் தடையாயிருந்தது. இருள் சூரியணக் கண்டதும் விலகுவதுபோல, வருக என நீ அழைத்தவுடன் என் மருள் விலகும்; அதனுல் அழைக்க என்று அற்ற நூற்ற நேற்ற ந்ற நேற்ற நே விப்பதாமிற்று.

பருதிவா ழொளியாய் பாதமே யல்லால் 452 பற்றுநான் மற்றிலேன் கண்டாய் திருவுயர் கோலச் சிவபுரத் தாசே . திருப்பெரு ந் துறையுறை சிவனே · கருணேயே நோக்கிக் கசிந்துள முருகிக் கலந்துநான் வாழுமா றறியா மருளனே துலகில் வாழ்கிலேன் கண்டாய் வருகவேன் றருள்புரி யாயே.

இ-ள்: சூரியன் வாழ்வதற்கு உதவும் ஒளிவடிவான வனே! அடியேன், நின் திருவடிகளன்றி வேறு பற்று ஒன் றும் இலேன்; இதனே நன்கு ஆராய்ந்துபார்; அழகு உயர் வதற்கு ஏதுவான அழகிய வடிவத்தையுடைய சிவபுடத்தரு 🐍 🕻 திருப்பெருந்துறையுறை சிவனே! அடியேன், நின் திருவருளேயே எதிர்நோக்கி, மனம் கசிந்து, உருகி, அவ்வருளோடு கலந்து வாழும் வகையினே அறியாத மருளுடையேன்; ஆதலால் இவ் வுலகில் வாழ்கிலேன்; விரைந்து வருக என அருள்புரிவாயாக என்றவாறு.

நின் கருணேயை நோக்கி மனங்கசிந்து. கலந்து வாழத் தெரியாத மயக்கவுணர்வினஞகிய யான் இவ்வுலகில் வாழேன்; ஆதலால் வருக என அழைத்தருள்க என்று வேண்டுகின்றுர்.

எல்லா அண்டங்களிலும் உள்ள ஓளிப்பொருள்கள்யாவும் நிலே குலேயாது வாழ்வது சிவஓளி அருள்வதாலேயே ஆதலின், பருதி வாழ்வதற்குரிய ஓளி வடிவானவனே என்யார் 'பருதி வாழ் ஓளியாய்' என்றுர். பழையவுரை பருதியின் உதவி யைப் பார் அறியார்போல திருவடியருமை அறியாத பாவிக்கு வேறுபற்றுளவோ? என்றுரைக்கும். இதற்குச் சூரியன் செய்யும் உதவி, காணுங்கண்ணெளியோடு கலந்து நின்று பொருள்களே உணர்த்துதல். உலகத்துப் பொருள்களேக் காண்பார் கண் கண்டது யான் கண்டேன் என்பதன்றிச் சூரியவொளி கண்ணெளிக்கு உதவியது அதனுற்கண்டேன் என்னர். அதுபோல நின் திருவடியே எல்லாமாயீருந்து உணர்த்துகிறது என்பதை அறிந்துகொள்ளாதவன் யான்; அங்ஙனம் உணர்ந்து பற்ற வேண்டியதைப் பற்றத்தெரியாத எனக்கு வேறு பற்றுளதோ என்பது கருத்தாகக்கொள்க. பருதி வாழ் ஓளியாய் விளங்கும் நின்பாதம் என ஒருசொல் வருவித்துப் பொருள்கொள்க.

பின்னுரை ஒன்று, பருதிமண்டலத்து நடுவில் வாழுகின்ற சோதியே என்று கூறும்.

திருவுயர் கோலச் சிவபுரத்தரசே! - அழகு என்னும் பண்பு உயர்கின் ற வடிவையுடைய சிவபுரத்தரசே என்க. அழகெனும் பண்பு இவர் திருமேனியமைப்பாலேயே உயர்கின்றது என்பது கருத்து. திரு-ஞானம். ஞானமேயாக உயர்ந்த வடிவீனயுடைய அரசே எனலுமாம். பழையவுரையும் அறிவின்பமே வடிவான சிவபுரத்தரசே என்னும். சிலர் தெய்வத் திருவால் உயர்வுற்ற சிவபுரத்தரசே என்பர்.

தஃவன் ஒருவன் ஆட்கொண்ட பிறகு, அடிமை தன் வாழ்வு தாழ்வு அணேக்கிற்கும் தஃவேணே எதிர்நோக்கி அவன் கருணேயாலேயே வாழ்தல்போல, அடியேனும் நின் கருணேயே நோக்கி, அதன்கண் அழுந்தி, மனங்கசிந்து நின்னேடுகலந்து வாழவேண்டியவன்: அங்ஙனம் வாழத் தெரியா மருளனேன் ஆனேன் என்ருர். மருளன் - மயக்கவுணர்வுடையவன்.

முற்பாட்டிற்போல, யான் மருளஞயினும் வருக என்று நீ அருள் புரியின் மருள் அகலும்; நின்பால் கலந்து மகிழ்வேன் என்றவாரும்.

மருளணத் தெருளஞக்குமுபாயம் 'வருக என' அழைத்தலே என்று முத்திக்குரிய உபாயமுணர் த்துகிறது இத்திருப்பாடல்.

453 பந்தணே விரலாள் பங்கநீ யல்லால் பற்றுநான் மற்றிலேன் கண்டாய் செந்தழல் போல்வாய் சிவபுரத் தரசே திருப்பெருந் துறையுறை சிவனே அந்தமி லமுதே அரும்பெரும் பொருளே ஆரமு தேயடி யேண் வந்துய வாண்டாய் வாழ்கிலேன் கண்டாய் வருகவென் றருள்புரியாயே.

இ ்ள் ; பந்து வந்து பொருந்து இன்ற விரல்களேயுடைய உமாதேவியை ஒருபாகத்து உடையவனே! நீ அன்றி பற்று ஒன்று மில்லேன் யான் ; இதனே நன்ருகத் திருவுள்ளுத்திலே எண்ணிப்பார் ; செந்தீப்போல்பவனே! சிவபுரத்தரசே! திருப் பெருந்துறையுறை சிவபெருமானே! எல்ஃயில்லாத அமு தமே! பெறுதற்கு அரிய பெரிய பொருளே! உண்ணத்தக்க அமுதமே! தேவரீரே எளிமையால் வந்து அடியேன் உய்யும் வண்ணம் ஆட்கொண்டாய்; ஆதலால் இப்பூமியில் வாழ் கிலேன் ; வருக என்று அருள்புரிவாயாக என்றவாறு.

சிவனே! அடியேணே வலியவந்து உய்யும்வண்ணம் ஆண் டண்; அதனை் இம்மண்ணுலகில் உய்யும் நெறிதவறி வாழேன்; வருக என்றருள் என்பது கருத்து.

'பந்தணே மெல்விரனி' என்று பந்தணே நல்லூர்ப் பெரு மாட்டிக்கு ஒரு திருநாமம் உண்மையும் ஓர்க. விரலாள் பங்க என விளித்த இதுவும் முற்பாடல்களிற்போல அநுக்கிரக மூர்த்தியாக எழுந்தருளியிருப்பதை உணர்த்தியதாம்.

செந்தழலாய் என்னது செந்தழல் போல்வாய் என்றது, ஒளியாற் செந்தழ‰ ஓத்திருக்க , தண்ணளியால் வெப்பமின்றி இருத்தலிற் கூறியதென்க.

'அந்தமில் அமுதே' 'ஆர் அமுதே' என்பன இறைவன் நுகரத்தக்க அமுதாயும் சிவபோகத்தழுந்திய பக்குவான்மாக் களுக்கு நுகரநுகர எல்ஃ கடந்த பேரின்பத்தை நல்கும் அமு தாயும் விளங்குவதையுணர்த்தின. சிலர் அந்தமிலமுதே என்ப தற்கு முடிவில்லாதிருந்து சார்ந்தாருக்கும் முடிவில்லாமையைத் தருசின்ற அமுதமே என்பர்.

சுட்டறிவாற் காணப்படும் பொருள்கள் யாவும் பெரும் பொருளாமேயன்றி அரும்பொருளாகா. அரும்பொருளாயின் பெரும்பொருளாகா. இறைவன் இவ்விருதன்மையும் உடைய ஞதலின் 'அரும்பெரும் பொருளே' என விளித்தார். அமுது செந்தழல் இவற்ரேடு ஓப்பித்து உரைத்த அடிகள் தம் திரு வுள்ளத்து இறைவனுடைய அளவிலாற்றலும், பெருமையும், ஒருவமனில்லாமையும் தோன்ற இறைவன் தானே தனக்குச் சமமாவன் என்பதை உணர்ந்து 'அரும்பெரும்பொருளே' என்று கூறி அமைந்தனர் என்க.

மலகன்மங்களோடுகூடி இம்மண்ணுலகில் வாழ்ந்த என்ண இந்நிஃலயீனின்று முத்தான்மாவாக அடியேன் உய்ய ஆண் டாய்; ஆண்டபின் எங்ஙனம் இம்மண்ணுலகில் வாழ்வேன்? வாழ்கிலேன்; அதற்காகவேனும் வருக என்று பணி என்று அருளியதாம். இதனுல் முத்தியுபாயம் வெளிப்படுதல் காண்க.

454 பாவநா சாவுன் பாதமே யல்லால் பற்று நான் மற்றிலேன் கண்டாய் தேவர்தந் தேவே சிவபுரத் தரசே திருப்பெருந் துறையுறை சிவனே மூவுல குருவ இருவர்கிழ் மேலாய் முழங்கழ லாய் நியிர்ந் தானே மாவுரி யானே வாழ்கிலேன் கண்டாய் வருகவென் றருள்புரி யாயே,

9

இ-ள்: பாவங்களே அழிப்பவனே! தேவர்கட்கெல்லாந் தேவனே! சிவபுரத்தரசே! திருப்பெருந்துறையுறை சிவனே! அயன் மால் என்ற இருவரும் மேலும் கீழுமாய்த் தேட, முழங்குகின்ற தீயாய் மூன்று உலகங்களேயும் ஊடுருவும்வண் ணம் உயர்ந்து விளங்குபவனே! யாகுன்யுரிப் போர்வையை யுடையவனே: நின் பாதங்களே அன்றி வேறு பற்றிலேன் நான்; ஆகையால் இம்மண்ணுலகில் வாழேன்; வருக என்று அருள் புரிவாயாக என்றவாறு.

திருவடிகளேப்பற்றி நிற்றலன்றி வேறு பற்றிலேன் யான்; ஆதலால், இவ்வுலகில் வாழேன்; வருக எனப் பணித்தருளுக என்பது கருத்து

வருக எனப் பணியாமைக்குப் பல பிறவிகளில் தாம் செய்த பாவங்கள் காரணமாக இருக்குமோ என்ற ஐயம் தோன்ற, இறைவன் திருமுன்பு பாவங்கள் தீமுன்னர்ப் பஞ்சுபோலக் கெட்டொழியுமே என்ற துணிவு உதிக்க, என் பாவங்களணத் தையும் சுட்டெரித்தருளவேண்டும் என்ற திருக்குறிப்பால் இறைவணே முதற்கண் 'பாவநாசா' என விளிக்கின்றுர்.

திருவடி சரணம் என்ற உறுதியொன்றே இறையருஃாப் பெறும் உபாயமாதலின் பாதமே பற்றினேன்; மற்ளேர் பற்றி லேன் என்ருர். தேவதேவஞக அரிதாய் அருவாய் உள்ள பெருமானே எம்மை ஆட்கொள்ளச் சிவபுரத்திலும் திருப்பெருந்துறையிலு மாக எழுத்தருளியிருக்கின்றுர் என்ற எளிவந்த கருணேயை விளக்க முறையே 'தேவர்தந்தேவே! சிவபுரத்தரசே! திருப் பெருந்துறையுறை சிவனே' என்றுர். சிவபுரம் கைலேயுமாம்.

இருவர் கீழ் மேலாய் - அயன் மேலும், அரி கீழுமாய் எனக் கூட்டுக.

முழங்கழலாய்-சடசட என ஒலிக்கும் நெருப்பாய். மூவுலகு உருவ நிமிர்ந்தானே எனக்கூட்டுக. மா - யாணே.

நின்னடியைப் பற்றிய எனக்கு - வேறுபற்றிலாத எனக்குப் பற்றுக்காரணமாக விளேயும் விணயின்மையின் இக்கன்ம பூமி மில் வாழமாட்டேன் என்பதால் இத்திருப்பாடல் முத்தியுபாயம் மொழிகின்றமை காண்க.

455 பழு திருெஸ் புகழாள் பங்க நீ யல்லால் பற்று நான் மற்றிலேன் கண்டாய் செழுமதி யணிந்தாய் சிவபுரத் தரசே – திருப்பெருந் துறையுறை சிவனே தொழுவனே பிறரைத் துதிப்பனே எனக்கோர் துணேயென நிண்வனே சொல்லாய் மழனிடை யானே வாழ்கிலேன் கண்டாய் வருகவேன் றருள்புரி யாயே.

10

#### **திருச்சிற்றம்பலம்**

இ-ள்: குற்றங்களொன்றும் இயல்பாகவே இல்லாத பழைமையான புகழினேயுடைய உமாதேவியாரைப் பங்காகப் பெற்றவனே! நீ அல்லது வேறு பற்றிலேன்; செழுமையான இளமதியை அணிந்தவனே! சிவபுரத்தரசே! திருப்பெருந் துறையுறை சிவனே! இளமையான ஏற்றையுடையவனே! பிற தெய்வங்களேத் தொழுவேஞே? துதிப்பேஞே? எனக்கொரு துண்யாக நிண்ப்பேஞே! சொல்; இத்துணே உறுதியுடைய யான் இம்மண்ணில் வாழேன்; ஆதலால் வருக என்று அருள் புரிவாயாக என்றவாறு.

அடியேன் மறந்தும் புறந்தொழேன்; ஆதலால் இம்மண் ணில் வாழவிரும்புகிலேன்; வருக என்று அருள்செய் என்பது கருத்து. இறைவியின் புகழ் அணத்தும் பிறர்புகழ்போலப் பழுதுரு தன ஆதலின் 'பழுதில் தொல்புகழாள்' என்ருர். திருக்குறளில் பொருள்சேர் புகழ்புரித்தார்மாட்டு' என்பதற்குப் பரிமேலழகர் 'இறைவனது மெய்ம்மையான புகழை விரும்பிஞரிடத்து' எனக் கூறும் உரை நயம் எண்டு எண்ணுதற்குரியது. பிறதெய்வங் களின் புகழ்களிற் சில உபசாரமாகவும், ஒருகாலத்துப் பிழைத் தும் போவனவாகவும் உண்மையின்றியிருக்க இறைவியின் புகழ் என்றும் நிலேத்த பழைமையானதாக விளங்குதலின் இங்ஙனம் அருளிஞர் என்க.

இவ்வண் ணம் விளித்தது உமையொரு பாககை விளங்கும் நீ கருணே புரிந்தேயாகவேண்டும் என்ற குறிப்பாம்.

குற்றமே செய்தவர்களேயும் காத்து உயர்நில உதவுகின்ற வன் நீ என்பார் செழுமதி அணிந்தாய்' என்ருர். மதி செய்யாத தவறு\ இல்லே. அத்துணேப் பாவங்களேயும் போக்கி, யாரும் அடைய இயலாத திருமுடியை அவனுக்கு இடமாகத் தந்த பெருங்கருணேயாளனுகிய நினக்கு என்னே ஏற்பது முடியாத தொன்றன்று என்றவாரும்.

உன் இயல்புகள் அணேத்தும் உன்னருளால் உணர்ந்த யான், அருளிற்றிணத்திருப்பதன்றிப் பிறரைத் தொழேன், துதி யேன் ; ஆகையால், நின்னடிசேர அழைத்தருள் என வேண்டு கின்றமையின் இப்பாடல் முத்தியுபாயமாதல் காண்க.

இப்பத்துப் பாடல்களாலும் இவ்வண்ணம் உமையொரு பாகளுகவும், பகை ஒழிப்பவளுகவும், எங்குமாய் யாவுமாய் யாருமாய் விளங்குபவனும் ஆகிய நீ, நின்பால் உறுதியான பற்றுக்கொண்ட என்னே வருக எனப் பணித்தருள்; இல்லே யாயின், இவ்வுலகத்து வாழேன் எனத் தாம் விரும்பும் முத்தி உபாயங்களேயும் அவைகளில் பரிபாகம் கைவரப்பெற்ற தகுதி யுடன் தானிருத்தலேயும் அடிகளார் அறிவித்தல் காண்க.

# 29. அருட்பத்து

#### [மகாமாயாகத்தி]

திருப்பெருந்துறையில் குருந்தமரத்தடியில் குருமூர்த்தி யாக எழுந்தருளி ஆட்கொண்ட குருநாதனே நோக்கி, அடிகள், ஆதியே! அருத்தனே! அங்கணு! அமலனே! அடிகளே! அப்பனே! ஐயனே! அத்தனே! அருளனே! என்று யான் அன்புகொண்டழைத்தால், நீ 'அது எந்து' என்று அருள்செய்; இதுதான் கயிலேயிற் புகுநெறி வருக என்று அருள்செய் என்று அருட்பத்தாகிய இதனே அருளிச் செய்தார்கள்.

யான் அழைக்கும்போது வாளா இராமல் 'ஏன் என்ருவது கேள்' என்று அருடே விழைந்துரைக்கும் பத்துப் பாடல்கடோயுடை மையின் இது அருட்பத்து என்னும் பெயர்பெற்றது.

சென்ற பத்தில் வாழேன் என்றுரைத்து வருக என்றருள் புரிதஃ வேண்டிய அடிகள் அங்ஙனம் வரவேற்கும் நிஃயைத் தாம் பெருமையால் வருந்தி ஏனென்று கேட்கும் அருஃயயாவது புரிக என வேண்டிக்கொள்ளுதல் காண்க

பழையவுரை, ''பெருகருட் பத்து, பெரு மாயா சத்தி'' என்ற அகத்தியச்சூத்திரத்தைக் கூறி, முற்பதிகத்தில் திருவடிஞானமான அன்பு நிட்டைபெற்றமையின், தற்போதமற்ற அடிமை வழிபாடான இன்ப மாயாதீத சுக உல்லாச அன்பை அறிவித்தலின் அருட் பத்தெனலாயிற்று என்னும்.

பழைய குறிப்பு மகாமாயாசுத்தி; அதாவது மாயையினின்றும் விலகுதல் என்று விளக்கம் தருகின்றது. உலகத்தை வெறுத்து இறைவன் திருவடியை விரும்புதலே மாயையினின்று விலகுவது ஆதலின் இது மாயாசுத்தி ஆயிற்றுப்போலும்.

பழைய திருப்பெருந்துறைப் புராணம், ''சோதியருட் சுடர் விளக்கே துயர் பிறவிக்கடல்விடுத்து உன்தாள் சேர்தற்கு, ஆதரித் திங்குணேயழைத்தால் அதெந்துவெனக்கேளென்னுஞ்சொல் அருட் பத்தாகும்" என்றுரைக்கும்.

# எழுசீர் ஆசிரியவிருத்தம்

# **தி**ருச்சிற் றம்பலம்

456 சோதியே சுடரே சூழொளி விளக்கே சுரிகுழற் பணேமுஃ மடந்தை பாதியே பரனே பால்கொள்வெண் ணீற்கும் பங்கயத் தயனுமா லறியா நீதியே செல்வத் திருப்பெருந் துறையில் நிறைமலர்க் குருந்தமே வியசீர் ஆதியே அடியேன் ஆதரித் தழைத்தால் அதெந்துவே என்றகுளாயே.

1

இ-ள்: சோதியே! சோதியைத் தாங்கும் கடரே! ஒளி சூழ்ந்த கடரை ஏந்திய விளக்கே! சுருண்ட கூந்தஃயும், பணத்த முஃயிண்யும் உடைய உமாதேவியாரைத் திருமேனி யிற் பாதியாகக்கொண்டவனே! பரனே! பால்போலும் வெண் ணிறங்கொண்ட திருநீற்றை உடையவனே! தாமரை மலரின் கண்ணுள்ள பிரமனும் திருமாலும் அறியாதநீதியே! செல்வம் நிறைந்த திருப்பெருந்துறையில் மலர்கள் நிறைந்த குருந்த மரத்தடியில் விரும்பி எழுந்தருளிய புகழிண்யுடைய ஆதியே! அடியேன் விரும்பி அழைத்தால் அது என்ன என்று விளுவி அருள்வாயாக என்றவாறு.

பக்திவ‰மிற் படுவோளுகக் கண்ட யான் உன்னே விரும்பி யழைத்தால் அது என்ன? என்முவது விளையருள்க என்பது கருத்து.

சோதி நெய்யும் திரியுமாகிய ஆதாரங்கள் ஒன்றும் பெருத ஒளியே என முதற்கண் தனித்த நிலேயை விளித்தவர் அடுத்து அவற்றை யடுத்துநிற்கும் தீப்பிழம்பாகக் கண்டு 'சுடரே' என் றும், பின்னர் அச்சுடர்பற்றிய நெய்க்கும் திரிக்கும் ஆதாரமாய் நிற்கும் விளக்காகக்கண்டு 'சூழொளி விளக்கே' என்றும் தம் பரிபாகத்திலிருந்து உலகவர் நிலேக்கு இறங்கி வந்து விளிக் கின்ருர்கள். சோதி என்றது இறைவன் அருளே மேனியாய் எழுந்தருளியிருக்கும் தனிநிலேயை. சுடரே என்றது ஆதாரமும் ஆதேயமுமாய் நிற்கும் அருவுருவநிலேயை. விளக்கே என்றது மந்தபரிபாகிகளுக்காகத் திருமேனி தாங்கி, அதன் வாயிலாக அருளொளியை அனுபவிக்கச் செய்யும் உருவ நிலேயை என இங்ஙனமே அம்மையப்பராக ஒரே திருமேனியிற்காட்சி வழங்கும் போக அநுக்கிரகவுருவும், வெண்ணிற்ருய் என ஞானத் திருமேனி காட்டும் யோகத்திருவுருவும், ஆதியே என ஆசான் மூர்த்தியாக எழுந்தருளும் உபதேசவுருவும் பின்னர் உணர்த்தப்பெறுதல் காண்க.

விளக்குக் காண்பார் ஆதாரமாகிய விளக்கை நோக்காது அது தாங்கி நிற்கும் ஒளியையே காண்பராதலின் 'ஓளி சூழ் விளக்கே' என விளித்தமை காண்க.

பழையவுரை, சோதியே-என்னறிவில் விளங்கும் ஞானமே, சுடரே ஞானைந்தப் பிரகாசமே, விளக்கே - அறிவுக்கறிவான விளக்கமே என்று கூறும்.

இரக்கமும், தாய்மைப்பாசமுமே உருவான உமையம்மை ஒருபாதியாக அமைந்திருப்பதால் எம்மை உய்யக்கொள்ளுதல் கடமை என்பது விண்ணப்பித்தவாறு.

சொல்லாமலே செய்வர் பெரியர் ஆதலின், யாம் இரவாமல் எம் குறிப்பறிந்து ஈயும் மேலானவஞக விளங்குகிருய் என்பார் 'பரனே' என்ருர்.

ஆன்மாக்களுடைய மலநீக்கத்திற்காகவும், தாம் அநாதி நித்தியப்பொருள் என்பதை ஆன்மாக்கள் அறிந்து உய்யுவும் வெண்ணீறு சண்ணித்தமேனியனுய் விளங்குகின்ருன் என்பார் 'பால்கொள் வெண்ணீற்ருய்' என்ருர்.

நீதி - நேர்மை. அயன் வேத வேதாங்கங்கள் அணேத்தையும் முறையே ஒதி, பாசஞானம் கைவரப்பெற்றவன். திருமால் பதவிகளில் இருந்து காத்தல்தொழிலேச் செய்தும், விடையாயும் தேவியாயும், ஒருபாதி திருமேனியாயும் விளங்கும் பரிபாகம் சிறிது கைவரப் பெற்றவன். இவ்விருவரும் அறியாவண்ணம் இறைவன் நடுநின்ருராதலின் 'நீதியே' என்ருர். இவர்களே ஒழிந்த சிவஞானியர் அவனே தானேயாகிய அந்த நெறியில் ஏகளுகி இறைபணி நிற்பவர்கள். அவர்கட்கு அறியப்படுபவர்

காய் முற்றிக் கனிந்து தேெஞெருகுவதுபோல, அடியேன் அன்பில் முதிர்ந்து நின்ணேயே பற்றி அழைத்தால் என்பது ஆதரித்து அழைத்தால் என்பதால் போந்தது.

அது எந்து · அது என்ன என்பது: மஃலயாள வழக்கு. கன்னடத்தில் அஞ்சாதே என்னும் பொருளது என்பர். அடி களார் இருநாடுகளிலும் வாழ்ந்தவர்கள் ஆதலின் அச்சொல் அன்பிலக்கியத்தில் இடம் பெறுதல் இயல்பே என்க. பழைய வுரை அதென்ன பராமுகமோ என்கின்றது.

இத்திருப்பாடலில், சோதியே என்பது முதலாகப் பல்வேறு நிஸேயில் இறைவணே உணர்ந்தமை கூறுதல் வாயிலாக மாயை தூலதரம், தூலம், சூக்குமம், சூக்குமதரம் இந்நிஸேகளிற் சிறிது சிறிதாகத் தேய்ந்து இறுதியில் தனிப்பெருஞ்சோதியாக விளங் குதல் உணர்த்தப்பெறுதலின் மகாமாயா சுத்தியாதல் காண்க.

457 நிருத்தனே நிம்லா நிற்றனே நெற்றிக் கண்ணனே விண்ணுளோர் பிரானே ஒருத்தனே யுன்ணே யோலமிட் டலறி உலிகலாந் தேடியுங் காணேன் திருத்தமாம் பொய்கைத் திருப்பெருந் துறையிற் செழுமலர்க் குருந்தமே வியசீர் அருத்தனே யடியேன் ஆதரித் தழைத்தால் அதெந்துவே யென்றரு ளாயே.

2

இ-ள்: பரமானந்தத் தாண்டவஞ்செய்யும் நிருத்தனே! மலமற்றவனே! திருநீறணிந்தவனே! நெற்றிக் கண்ணனே! தேவர்கள் தஃவனே! ஒப்பற்றவனே! ஓலமிட்டும் அலறியும் உலகெல்லாம் தேடியும் உன்னேக் காணேன்; தூய்மையான பொய்கைகளேயுடைய திருப்பெருந்துறையில் வளமான மலர் கள் நிறைந்த குருந்தமரத்தடியில் எழுந்தருளியிருந்த .புக ழோடுகூடிய மெய்ப்பொருளே! ஆதரித்து அடியேன் அழைத் தால் அதெந்து என்று விணுவி அருள் என்றவாறு.

தேவரீர் எழுந்தருளியிருக்கும் இடங்களேவிட்டு உலகெலாந் தேடிய‰ந்தேன்; கண்ட பயன் உன்ணக் காணுமையே; இப் போது குருந்தடியிற் குருவாகக் காண்கிறேன்; நான் ஆதரித் தழைத்தால் அதெந்து என்று வினையருள் என்பது கருத்து.

நிருத்தம் - மனக்கருத்தை அங்கம், நிஃல, அசைவு இவற் ருல் விளக்கும் நடனம். இறைவன் பஞ்சகிருத்திய பரமானந்த நிருத்தம் புரிபவஞ்தலின் 'நிருத்தனே' என விளித்தவாறு: அந் நிருத்தமில்ஃயாயின் உலகில் எதுவும் புடைபெயராதாதலின் முதற்கண் நிருத்தனே என விளித்தார்.

நிமலா - நின்மலா என்பதன் திரிபு. நின்மலன் அநாதியே மல மாயைகளோடு பொருந்தாதவன். பற்றி விலகி நின்மல ஞனவன் அன்றென்க. மலரகிதளுகிய குருவே பிறர்மலங்களேப் போக்க முடியும் ஆதலால் எம் மல மாயைகளே அகற்றி ஆட் கொள்ள வேண்டுமென விரும்பி நிமலா என்றருளினர்.

3

எம் மல மாயைகளே நீக்குதற்கு உபாயமாக. நோயுண் மருந்து தாயுண்டாங்கு, திருநீற்றைத் தன்மேலிங்கண் அணிந் துள்ளான் என்பார் 'நீற்றனே' என்கின்ருர்.

தெற்றிக்கண் இறைவற்கேயுரிய சிறப்படையாளம். நெற் நிக்கண் அக்கினிக்கண். அக்கினி சுட்டழித்துத் தூய்மையுறுத்து வது; சங்காரகிருத்தியம் செய்வது; சிவனுடைய தெறற்றன்மை யைத் தெரிவிப்பது. ஆதலின், இறைவனே முழுமுதற்கடவுள் என்பதை யாமறிந்துய்ய 'தெற்றிக்கண்ணனே' என்றனர்.

ஒலம் அரற்று இரண்டும் அச்சத்தால் அலறும் அரற் ெருலி. புனி அல்லது அரவம் வெருட்ட அருரியோடுவார் காப்பாரைக் காணவிடினும், ஐயோ! ஐயோ! அம்மா அப்பா எனக் கூனி ஒடுவர். அதுபோல, விஃளகள் ஒறுக்கும்போது உள்ஃனக் காணும்லே உலகெங்கும் உன் பெயர் கஃரச் சொல்லி யும் அலறியும் அஃலந்தேன் என்பதை 'ஓவரிட்டு அலறி உலடுகங்கும் தேடியும் காணேன்' என்முர்.

திருத்தமாம் பொய்கை - தீர்த்தமாகிய பொய்கை எனலும் ஆம். அருத்தம் - பொருள்; ஈண்டு மெய்ப்பொருள்.

தஃவில் தீப்பிடித்தாரைப்போல, உலகிய ரில் உவர்ப்புத் தோன்றி, உன்னேத் தேடி உலகெங்கும் அஃபர்தேன்; திருப் பெருந்துறையில் கண்டு ஆதரித்தழைக்கின்றேன் என்றலின் மாயையினின்று விலகலும், பதியைச் சார்தலும் உணர்த்தலின் இத்திருப்பாடல் மாகாமாயா சுத்தியாதல் காண்க

458 எங்கணு யகனே பென்னுயிர்த் தண்ள ச ஏலவார் குழனிமா ரிருவர் தங்கணு யகனே தக்க நற் காமன் தனதுடல் தழலெழ விழித்த செங்கணு யகனே திருப்பெருந் துறையிற் செழுமலர்க் குருந்தமே வியசீர் அங்கணு அடியேன் ஆதரித் தழைத்தால் அதெந்துவே யென்றரு ளாயே.

இ - ள் : எங்கள் நாயகணே! என்னுயிர்த் தலேவா! மயிர்ச் சாந்தணிந்த நீண்ட கூந்தலேயுடைய உமாதேனியாரும் கங்கை யாருமாகிய இருவர்க்கும் தலேவனே! தகுதிவாய்ந்த நல்ல மன்மதன் உடலம் தழல் எழும்ப விழித்து எரித்த சிவந்த கண்ணேயுடைய தலேவனே! நிருப்பெருந்துறையில் செழுமை யான மலர்நிறைந்த குருந்தமரத்தடியில் எழுந்தருளியிலுக்கும் புகழொடுகூடிய அங்கணு! அடியேன் ஆதரித்து அழைத்தால் அது என்ன என்று விஞவியருள்வாயாக என்றவாறு.

இருபெருந்தேவியர் தண்மைக்கும் கருணேக்கும் உரியவர் களாக இருந்தும், அவர்கட்குத் தேவரீர் தஃவராக இருந்தும் நான் அன்புகொண்டு அழைக்கும்போது அது என்ன என்று விஞவியருளல் கூடாதா என்பது கருத்து.

எங்கள் என பரிபாகமுற்ற ஆன்மாக்கள் அணேவரையும் உளப்படுத்திக் கூறியது. பின்னர்ச் சிறப்பாக எனக்கு ஆத்ம நாதனே என்றது.

இருவர் - கங்கையாளும் உமாதேவியாரும், நீ இத்தணே பேருக்குக் கணவகை இருந்தும் மன்மதணே எரித்தது வியப்புத் தரும் செயல் என்ற குறிப்புத்தோன்ற 'காமன் உடல் தழலெழ விழித்த செங்கண் நாயகனே' என விளித்தார்.

உயிர்களின் பரிபாக நிலக்கேற்ப எங்கும் எவ்வுயிருள்ளும் இறைவன் காணப்படுதலேத் திருவுள்ளத்தெண்ணி 'எங்கள் நாயகனே' என்றும், எங்கும் விளங்குகின்ற இறைவன் தன் உயிருக்கு உயிராக விளங்குதலால் 'என் உயிர்த் தலேவா' என்றும். அதஃஎயும் காணமாட்டாத உயிர்கட்கு உருவமாக இரு பெருந்தேவியர் நாயகளுகவும், இவ்வண்ணம் தன்கேக் கண்டு பரிபாகமுற்ற உயிர்கள் சிவஞானத்தைப்பெற விரும்பின் அதற்கிடையூருக இருக்கும் மதனனே எரித்து ஞானம் பிறப்பிக் கும் நாயககைவும். சிவஞானப்பேறு பெற்றுச் சிவனடிசேரும் உபாயம் தேடும் பரிபக்குவிகட்குக் குருந்தடிமேவிய குருநாத குகவும் இருக்கின்ற அருளிப்பாடு பலவற்றையும் எண்ணி விளித்த நயம் உன்றி உணரத்தக்கது.

இவ்வண்ணம் தரநோக்கி மாயை சுத்திப்படுதலேக் குறிப்பா லுணர்த்துதலின் இந்தத் திருப்பாடல் மகாமாயா சுத்தியாதல் காண்க

459 கமலநான் முகனும் கார்முகில் நிறத்துக் கண்ணனும் நண்ணுகர் கரிய விமலனே செயமக்கு வெளிப்படா யென்ன வியன்றழல் வெளிப்பட்ட எந்தாய் தியிலநான் மறைசேர் திருப்பெருந் துறையிற் செழுமலர்க் குருந்தமே வியசீர் அமலனே யடியேன் ஆதரித் தழைத்தால் அதெந்துவே யென்றரு ளாயே. இ.ள்: தாமரைமலில் இருக்கும் நான்முகளுக்: பிரம னும், கரிய மேகம்போன்ற நிறத்திக்கியுடைய கண்ணனும் அணுகுதற்கும் அரிய அநாதியே மலம் அற்றவனே! எடிக்கு வெளிப்படுவாயாக என்று அவர்கள்வேண்ட. பெரிய தீப்பிழம் பாக வெளிப்பட்ட ஏந்தையே! நான்கு வேதவொலிகளும் சேர்ந்த திருப்பெருந்துறையில் செழுமையான பூக்களோடு கூடிய குருந்தமரத்தடியில் எழுந்தருளியுள்ள புகழுடன்கூடிய அமலனே! அடியேன் ஆதரித்து அழைத்தால் அது என்ன

இருள் ஒளியைக் காணமுடியாதவாறு போல, கமலநான் முகனும் கருமுகில் வண்ணனும் பதவிகளில் இருப்பவர்களே யாமினும் அவர்களால் சாமீபம் கூட அடையமுடியாது. அத் தகைய அநாதி மலமுத்தன் சிவன் என்பதைக் 'கம்ல நாள் முக னும்.....விமலனே' என்பதால் 'உணர்த்திஞர். சாமீபத்தை யடையச் சிவயோகம் ஒன்றே சிறந்த சாதனம்; இவர்களோ சரியை கிரியைத் தொண்டுகள்கூடக் கைவராதவர்கள்; இவர் கள் எப்படி இறைவன் பக்கலே அணுகமுடியும் என்றவாரும்.

எமக்கு வெளிப்பட்டு அருளவேண்டும் என்று அவர்கள் இருவரும் வேண்டிக்கொண்டனர். இறைவன் அவர்கட்காகப் பெரியதழலாக வெளிப்பட்டு அவர்களுடைய ஆணவமலத்தின் வலிமையை அடக்கி ஆட்கொண்டார். அங்ஙனம் அவர்கட்கு அண்ளும்வயாய் வெளிப்படினும் எனக்குத் தந்தையரவார் என்றுணர்த்த 'எந்தாய்' என்றுர்.

திமிலம் - பேரொலி, நான்மறை திமிலம் சேர் திருப்பெருந் துறை எனக் கூட்டுக. அமலன் - மலமே இல்லாதவன்.

விமலனும் அமலனுமாகிய பரசிவத்தையாதரித்தழைத்தலே மாயாசுத்திக்குரிய உபாயம் என்பதும். அங்ஙனம் அழைக்க. எமக்கு அது என்ன என்று கேட்டுக்கொண்டே வெளிவந்து அருள்வன் என்ற பயனும் உணர்த்துதலின் இது மகரமாயா சுத்தியாதல் காண்க்.

460 துடிகொள்டே சிடையாள் சுசிகுழன் மடந்தை துணே முல்லக் சுண்கடோய் சுவடு

பொடி.கொள்வரன் றமுகிற் புள்ளிபோ கிரண்டும் பொங்கொளி தங்குமார் பின்னே

செடிகொள்வான் பொழில்சூழ் திருப்பெருந் துறையிற் செழுமலர்க் குருந்தமே வியசீர்

அடிகளே யடியேன் ஆதரித் தழைத்தால் அதெந்துவே யென்றரு ளாயே. இ-ள்: உடுக்கையின் நடுவை ஒத்த இடையினே புடைய வளும், சுருண்ட கூந்தபேயுடையவளும், மடந்தையும் ஆகிய உமாதேவியாரின் இரண்டு தனங்களின் கண்களும் தோயப் பெற்றதால் உண்டான சுவடு, நீறுபூத்திருக்கின்ற நெருப்பின் மேல் இரண்டு புள்ளிகள்போலப் பொருந்தி மிக்க ஒளி தங்கப் பெற்ற மார்பையுடையவனே! சிறுதாறுகளேயுடைய பெரிய சோலேயோடு கூடிய திருப்பெருந்துறையில் செழுமையான மலர்களேயுடைய குருந்தமரத்தின்கீழ் எழுந்தருளியுள்ள சிறப் பினேயுடைய அடிகளே! அடியேன் ஆதரித்து அழைத்தால் அது என்ன என்று விணைவி அருள்வாயாக என்றவாறு.

உமையம்மையாரின் முஃலச்சுவட்டை இரண்டு புள்ளிகளேப் போலத்தாங்கும் மார்பையுடையவனே! குருந்தடிமேவிய குரு நாதா! அடியேன் விரும்பி அழைப்பின் அது என்ன என்று அருள்செய் என்பது கருத்து.

துடி உடுக்கை. எண்டு அதன் நடுவை உணர்த்தியது. — இறைவன் மார்பு விபூதி அணிந்து சிவந்து விளங்குதலின் நீறுபூத்த நெருப்புப்போலக் காட்சி அளிக்கிறது. அதனடுவில் தோன்றும் சுவடு தீயிடைத் தோன்றும் இருபொறிகள் போன் றன என்பார் 'சுவடு பொடிகொள் வான்தழலிற் புள்ளிபோல் இரண்டும் பொங்கு ஒளி தங்கும் மார்பினனே' என்ருர்.

செடி - சிறதாறு; நெருக்கமுமாம். வான் பொழில் - பெரிய காடு. அடிகளே என்றது ஆசாரியமூர்த்தியாக எழுந்தருளிய காட்சியைக் கருத்துட்கொண்டு என்க.

அழைக்கின்ற அதணுலே என் மாயை சுத்தியாயிற்று: ஆத லால் அதெந்து என அடியேன் நலம் விளுவற்குத் தக்காளுமி னேன் என்றமையின் இது மகாமாயாசுத்தியாதல் காண்க.

461 துப்பனே தூயாய் தூயவெண் ணிறு துதைந்தெழு துளங்கொளி வயிரத் தொப்பனே யுன்கு யுள்குவார் மனத்தின் உறுசுவை யளிக்குமா ரமூதே செப்பமா மறைசேர் திருப்பெருந் துறையிற் செழுமலர்க் குருந்தமே வியசீர் அப்பனே யடியேன் ஆதரித் தழைத்தால் அதெந்துவே யென்றரு ளாயே.

இ - ள் : பவளம்போல்பவனே! தூய்மையானவனே! தூய வெண்ணீறு நெருங்கியதால் விளங்குகின்ற ஒளி ஒருகாஃலக்கு ஒருகால் எழுகின்ற வயிரமணிக்கு ஒப்பானவனே! உன்னே இடைவிடாது தியானிப்பவர் மனத்தில் மிக்க சுவையைத் தரும் அரிய அமுதமே! செப்பமான வேதங்கள் சேர்ந்து விளங்குகின்ற திருப்பெருந்துறையிலே செழுமலர்க் குருந்த மரத்தடியில் மேவிய சீர் பொருந்திய அப்பனே! அடியேன் அன்புகூர்ந்து அழைத்தால் அது எந்து என்று அருள்செய்வா யாக என்றவாறு.

வேதவொலி நீங்காத திருப்பெருந்துறையில் குருந்தடி விளங்கிய குருமணியே! யான் அழைத்தால், அது என்ன என்று அன்புடன் வினுவி அருள் என்பது கருத்து.

இறைவன் திருமேனியீன் செம்மை நிறம் தன்சிந்தையைக் கவரத் துப்பனே என்றும், வயிரமணி மாசுபடியினும் தன்னெளி வீசுதல்போல வெண்ணீறு மேனி முழுதும் பூசப்பெற்றிருப்பி னும் மேன்மேலும் எழுகின்ற ஒளியையுடைய மேனியழகில் ஈடு பட்டு வயிரத்தொப்பனே என்றும், இடைவிடாது தியானிப்ப வர்கள் சிந்தையில் தேஞய் இன்னமுதமுமாய்த் தித்தித்தனின் ' உள்குவார் மனத்தின் உறு சுவை அளிக்கும் ஆரமுதே' என்றும் விளித்து மாயாசுத்தியனுபவம் அறிவிப்பது காண்க.

துப்பனே என்பதற்குப் பழையவுரை அறிவானந்த அனு போகமே என்னும். அவ்வுரை துய்ப்பனே என்பதன்திரிபாகக் கொண்டது போலும்.

வேதங்கள் இயற்கையே செப்பமாயின; -தன்ண ஓதுவாரை யும் செப்பஞ்செய்வனவாதனின் 'செப்பமாமறை' எனப்பட்டன. பின்னரும் 'தெருளுநான்மறைசேர் திருப்பெருந்துறை' எனல் காண்க.

மாயையினீங்கிய தன்மையால் இறைவனேத் தூய்மையாக வும் அப்பஞகவும் அமுதஞகவும் நுகர்ந்து, அன்பு மீதூர்ந்து அழைத்து, அருளவேண்டுதலின் மாயாசுத்தியை உபாயமுகத் தானும் பயனுலும் உரைர்த்துதல் காண்க.

462 மெய்யனே விகிர்தா மேருவே வில்லா மேவலர் புரங்கண்மூன் றெரித்த கையனே காலாற் காலணேக் காய்ந்த கடுந்தழற் பிழம்பன்ன மேணிச் செய்யனே செல்வத் திருப்பெருந் துறையிற் செழுமலர்க் குருந்தமே வியசீர் ஐயனே யடியேன் ஆதரித் தழைத்தால் அதெந்துவே யென்றரு ளாயே. இ-ள்: மெய்யனே! வேறு வேறு உருவங்கொள்பங்கோ! மேருமஸ்யை வில்லாகக்கொண்டு, பகைவர்களின் மூப்புரங் களேயும் எரித்த திருக்கரங்களேயுடையவனே! யமனேத் திரு வடியால் உதைத்துச் கோபித்த மிக்க தழற்பிழம்பை ஒத்த சிவந்த திருமேனியையுடையவனே! செல்லங்கள் நிறைந்த திருப்பெருந்துறையிற் செழுமவர்க்குருத்தமரத்தடியில் எழுந் தருளிய சிறப்பினேயுடைய ஐயனே! அடியேன் தனித்து அழைத்தால் அதெந்துவே என்று அருன்வாய் என்றவாறு.

உண்மைப் பொருளாயும், பலருக்குப் பல வடிவு தூங்கிப் பரிபாகத்திற்கேற்ப அருள்செய்பவனுயும் உள்ள குருநாதா! அடியேன் அழைக்க வாளா இருத்தல் கூடாது: 'அது எந்து '` என்று அருள்செய்யவேண்டும் என்பது கருத்து.

மெய்யன் உண்மைப் பொருளானவன். தோன்றி நின்று அழியும் ஏணய பொருள்போலாது நிடைத்து நின்று எல்லாப் பொருள்களும் தோன்றி நின்றழியக் காரணமாக இருத்தவின் மெய்யனே என்றுர். உலகில் இல்லாதபெராய்யும் மெய்யையே நிடூக்களதைக்கொண்டு பிறத்தவின் பொய்ப் பொருளுக்கும் மெய்யகுகிய இறைவனே பரமகாரணன் என்றவாரும்.

்மெய்யனே விகிர்தா' என ஒருதொடராக்கி, மெய்யர்க்கு மெய்யாய் விணக்கு விணயாயினிர்; பொய்யர்க்குப் பொய்யச மினிர் என்றுரைக்கும் பழையவுரை. இது கருத்துப்பொருளே யன்றிப் பதப்பொருளாகாமை தெளிக.

ஆன்மாக்கள் தத்தம் பரிபாகத்திற்கேற்<mark>பப் பலவேறு நி</mark>லே யுடையனவாதவின் அவற்றிற்கேற்ப இ<mark>றைவனும் பலவேற</mark>ு வடிவந்தாங்கி அருள்செய்வன்.

'' ஒருவனே மிராவ ணதி பாவக முற்குற் போதை தருவனிவ் வுருவ மெல்லாம் தன்மையுக் திரியா ஐகும் வரும்வடி வெல்லாஞ் சத்தி சத்திதான் மரமுங் காழ்ப்பும் இருமையும் போல மன்னிச் சிவத்தினே டியைந்து நிற்கும்.

... ... சத்திதன் பேத மெல்லாம் நின்மலன் ருளுத் தோன்றி நி&லமையொன் ருயே நிற்பன்"

என்பவாகலின் இறைவன் பலவடிவுடன் காணப்பட்டும் நிர் விகாரியாயிருத்த‰் விகிர்தன்' என்ற பெயரால் விவக்கினர்.

மேவலர் புரங்கள் மூன்று, மேருவே வில்லா எரித்த கையனே எனக் கூட்டுக. இறைவனுடைய கையும் காலும் உழிர்களின் பொல்லாக்குணத்தைப் போக்கி ஆட்கொண்டன என்பதை முறையே 'எரித்த கையனே' 'காலண்க்காய்ந்தமேனிச் செய்யனே' என்பவற்ருல் குறிப்பித்தவாறு. ஐயன் - ஆரியன்; குருநாதன் என்றவாறு.

மும்மலகாரியத்தை ஓடுக்கி, ஆணவவலியை அடக்கி, உரு மேனி தாங்கியும் குருமேனிகொண்டும் சிவபரம்பொருள் எழுத் தருளியதை உள்ளவாறு உணர்த்து விளித்தலின் இத்திருப் பாடல் மகாமாயாசுத்தியாதல் காண்க.

463 முத்தனே முதல்வா முக்கணு முனிவா மொட்டரு மலர்பறித் திறைஞ்சிப் பத்தியாய் நிண்ந்து பரவுவார் தமக்குப் பரசுதி கொடுத்தருள் செய்யுஞ் சித்தனே செல்வத் திருப்பெருந் துறையிற் செழுமலர்க் குருந்தமே வியசீர் அத்தனே யடியேன் ஆதரித் தழைத்தால் அதெந்துவே யென்றரு ளாயே.

Ω

இ-ள்: முத்தனே! முதல்வா! மூன்று கண்களேயுடைய வனே! முனிவா! அலரும்பருவத்தரும்புகளேப் பறித்துத் திரு வடியில் இட்டு வணங்கி அன்புடன் தியானித்துத் தோத்தரிக் கும் மெய்யடியார்களுக்குப் பரசுதி அருளும் திருவுள்ளமுடை யவனே! திருப்பெருந்துறையில் செழுமலர்க் குருந்த மேவிய சீர் அத்தனே! அடியேன் ஆதரித்தழைத்தால் அதெந்துவே என்று அருள்செய்க என்றவாறு.

திருவடிக்கு அன்பராகிச் சிவபூசை செய்வார்க்குச் சிவகதி அளிக்கும் திருவுள்ளமுடையாய்! அத்தனே! ஓயாமல் அழைக் கும் எனக்கு ஏனென்ருவது கேள் என்பது கருத்து.

முத்தன் - இயல்பாகவே பாசங்களின் நீங்கியவன்.

முதல்வன் - சங்காரகாரணஞய்ப் புனருற்பவகாலத்து மீள வும் தம்மிடத்தே யாவையும் யாவரும் தோன்றநிற்கும் முதற் பொருளானவன்.

முக்கணன் · உலகிற்கு ஒளிதரும் பொருளாகிய சோம சூரிய அக்கினிகளேத் திருக்கண்களாகக்கொண்டவன்.

முனிவன் • இயங்குவனவான உயிர்கள் அணேத்தும் மலக் கட்டினின்று விடுபட்டு வீடுபேறடையட்டுமென்ற தியானமுடை யவன். மனனசீலன் முனிவன் என்க. முனிதல் • வெறுத்தல்.

>

முனிவன் பாவங்களில் வெறுப்புடையவன் என்பாரும் உளர். முனிவிலான் என்ற இறையியல்பிற்கு முரணுதலால் அவ்வுரை அமையாது என்க.

மொட்டு . அரும்பு, மொட்டரு மலர் . நன்ருக விரியாத அலரும் பருவத்துள்ள அரும்பு என்க. அதுவே வண்டுமொய் யாததாய், தேஞெடு கூடியதாய் மணங்குன்ருது இருக்குமாத வின் அவைகளே இறைவன் பூசணக்குரியன. அடியார்கள் அவற்றைப் பறித்துச் சாத்தி வணங்கித் தியானிப்பர். அவர் கட்கு இறைவன் பரகதி அருளுவர் என்பது ' நிலேபெறுமாறு எண்ணுதியேல்' என்ற திருத்தாண்டகத்திலும் குறிக்கப்பெறு தல் காண்க. சித்தன் . திருவுள்ளம் உடையான்.

இத்திருப்பாடலும் சீர் பரவுதலும், சிவபூசை செய்தலும், அன்புகொண்டு அரற்றுதலுமாகிய உபாயத்தில் தவரு துநின்று மாயாசுத்திபெற்றதால், சிவனே அது என்ன என்று அன்புடன் மறுமொழி தரவேண்டுமென்றலின் இது மகாமாயாசுத்தியாதல் காண்க.

464 மருளனேன் மனத்தை மயக்கற நோக்கி
ம றுமையோ டிம்மையுங் கெடுத்த
பொருளனே புனிதா பொங்குவா ளரவம்
கங்கை நீர் தங்குசெஞ் சடையாய்
தெருளு நான் மறைசேர் திருப்பெரு ந் துறையிற்
செழுமலர்க் குரு ந்தமே வியசீர்
அருளனே யடியேன் ஆதரித் தழைத்தால்
அதெந்துவே யென்றரு ளாயே.

g

இ ் ள் : மயக்க உணர்வினை இய அடியேன் மனத்தை மயக்கநீங்கத் திருவரு ஹேக்கம்புரிந்து, மறுமையும் இம்மையு மா இய இருபிறப்பின்யும் இல்லேயாக்கிய மெய்ப்பொருளான வனே! புனிதா! ஒளிமிகுந்த பாம்புகளும், கங்கைநீரும் தங்கப் பெற்ற செஞ்சடையை உடையவனே! தெளிவான நான்கு வேதங்களும்பொருந்திய திருப்பெருந்துறையிலே செழுமலர்க் குருந்தமேவிய சீரிய அருளுடையவனே! அடியேன் ஆதரித்து அழைத்தால் அது எந்து என்று அருள்செய்வாயாக என்ற வாறு.

மலச்சேர்க்கையால் மயங்கிய என்ணே மயக்கறுத்து, இரு மைக்கும் ஏதுவாகிய விணேகளேயும் அழித்து ஆட்கொண்ட மெய்ப்பொருளே! அருளே! அடியேன் அழைத்தால் வாளா இருந்துவிடாது அதெந்து என அருள் என்பது கருத்து. மருள் - மயக்கம்; அறியாமை. இது ஆணவத்தின் காரியம். அதணே அநாதியேயுடையேன் என்பார் 'மருளனேன்' என்ருர். மயக்கு அற நோக்கி - பேயினுல் மால்கொண்டர்ன் ஒருவணே முருகணத் தியானிக்கும் மந்திரவாதி ஒருவன் தியானபாவணே யோடு முருகளுகவே இருந்து அவணே நோக்கப் பேய்மயக்கம் அகல்வதுபோல என் ஆணவமல வினேவாகிய அறியாமை மயக்கம் நீங்கச் சிவன் திருவருணேக்கம் பாலித்தான் என்பார் 'மயக்கற நோக்கி' என்ருர்.

மறுமை இம்மை என்பன ஆகுபெயர்களாக இருமைக்கும் ஏதுவாகிய வினேகளேயுணர்த்தின. இருமையுங்கெடுத்ததென் றது இம்மையில் இனி மீட்டும் மனிததைப் பிறத்தற்கும் மறுமை யில் தத்தம் புண்ணியபாவங்கட்கு ஏற்பத் தேவராயும் நரகர் முதலியோராயும் பிறத்தற்கும் ஏதுவாகிய விணகளேக்கெடுத்த மெய்ப்பொருளே என்பார் 'மறுமையோடு இம்மையும் கெடுத்த பொருளனே' என்ருர்.

சீறுகின்ற பாம்பும், சீறுகின்ற மிடுக்கோடுகூடிய கங்கையும் தத்தம் வீறு ஓடுங்கித் தங்கிய சடையாய் என்றது உயிர்களின் செருக்கு அடக்கி ஆட்கொள்ளும் திருவருட்குறிப்புடையான் என்பது உணர்த்தியவாரும்.

'அருளது மேனியாகும் அரன்றனக்கு' ஆதலின் 'அரு எனே' என்றருளிஞர்.

இவ்வண்ணம் என்னேப் பற்றிநின்ற மலங்களே வாட்டி, மாயையைப் போக்கி, விணேகளேக் கெடுத்து ஆட்கொண்டான் இறைவன் என உடம்பொடுபுணர்த்தலாக மகாமாயையைச் சுத்திசெய்தமையையும், அதனுல் தான் பரிபாகம்பெற்று ஆதரித் தழைப்பதையும், அருள்செய்க என வேண்டுதஃயும் முறையே உணர்த்துதலின் இத்திருப்பாடல் அதிகாரப் பொருளுக்கு இயைபுடைத்தாதல் அறிக.

465

திருந்துவார் பொழில்சூழ் திருப்பெருந் துறையிற் செழுமலர்க் குருந்தமே வியசீர் இருந்தவா ஹெண்ணி யேசரு நிகூந்திட் டென்னுடை யெம்பீரா னென்றென் நருந்தவா நிகூந்தே ஆதரித் தழைத்தால் அமேகட லதனுளே நின்று பொருந்தவா கயிலே புகுநெறி யிதுகாண் போதரா யென்றரு ளாயே. திருச்சுற்றம்பலம் . இ- ன்: இருந்திய நீண்ட சோல்கள் குழ்ந்த இருப்பெருந் துறையிலே, செழுமையான மலர்கள் நிறைந்த குருந்தமரத்தி ணீழலிலே விரும்பி எழுந்தருளியுள்ள சிறப்பே வடிவான சிவ பரம்பொருள் இருந்தவாற்றை எண்ணி, ஏசருது நினேத்து, எண்னுடைய எம்பிரானே! அரிய தவத்தை உடையவனே! என்று நினேந்து அன்புகொண்டழைத்தால் அலேகளோடுகூடிய பிறவிக்கடலிலிருந்து என்னப் பொருந்த வர! இருக்கயிலே மலேக்கண் புகும்வழியிது இதனேக் காண்! வருவாயாக என்று அருள்செய் என்றவாறு.

திருப்பெருந்துறையில் குருநாதகை எழுந்தருளிக் காட்சி வழங்கியதையே, முன்போலப் பிரிந்து வருந்தாதபடி, நன்கு தியானித்து, ஆதரித்து அழைத்தால், அருந்தவா! நீ, பிறவிக் கடலிலிருந்து என்ணயடைய வருக, இதுதான் கமிலே புகும் தெறி வருக் என்றருள்செய் என வேண்டுகின்றுர்.

திருந்துதிருப்பெருந்துறை வார்பொழில்சூழ் திருப்பெருந்துறை எனக் கூட்டுக. மாணிக்கவாசகப் பெருமானுக்காகப் பரசிவம் தாமே குருநாதகை எழுந்தருளிவந்து அடிகளாரைத் திருத்தியுய்யக்கொள்வதான உபாயத்தான் உலகமே திருந்தச் செய்த திருத்தலமாதலின் திருந்துதிருப்பெருந்துறை என்றும், பிறவிவெப்பம் தாங்காது விளேச்சுடர் கொளுத்த அஞ்சிவந் தார்க்கு அடைக்கலத்தானமாய்த் தட்பம் செய்தலின் வார் பொழில்சூழ் திருப்பெருந்துறை என்றும், பிறவிக்கடலினின்றும் திருவடியாகிய சிவநகர்சேர உதவும் பெருந்துறைபோறலின் திருப்பெருந்துறை என்றும் அருளிச்செய்தவாறு காண்க.

சீர் · புகழ். ஈண்டு ஆகுபெயராகப் புகழே வடிவான குரு மணியை உணர்த்தியது. சிறப்பே வடிவான சிவம், மெய்யடி யார்களே உய்யக்கொள்வதற்காக உபதேச குருமூர்த்தியாகச் சின்முத்திரைக்கையராக, இடதுகாஃமடக்கி, வலதுகாஃ முயல கன்மீ தூன்றி, இருகண்களும் புருவநடுவிற் பொருந்த அருள் வழியும்முகத்தோடும் அமைதியே வடிவாக இருந்தபடி எண்ணி என்பார் 'சீர் இருந்தவாறு எண்ணி' என்குர்.

ஏசறுதல் - பெற்றதை இழந்து வருந்துதல். ஏசருநிணேந் திட்டு - முன்போலப் பெற்ற குருதரிசனத்தை இழந்து வருந் தாமல் சிக்கெனப்பற்றித் தியானித்து என்க

பொதுவகையான உரிமை தோன்ற எம்பிரான் என்றும், தமக்கே சிறப்புரிமை தோன்ற என்னுடை எம்பிரான் என்றும் பலகாலும் எண்ணி அழைக்கின்றேன் என்பார் 'என்னுடை எம்பிரான் என்று என்று எண்ணி ஆதரித்து அழைத்தால்' என்றும் கூறிஞர். அருந்தவா என்றது ஆறுகளணத்தும் கடலே நோக்கிச் செல்வதுபோல, உலகர்செய்யும் தவமணத் தும் இறைவணேயே சார்ந்தும் அத்தகைய தவமே வடிவாகத் தவப்பயணத் தாழாது அளிப்பவர் சிவபெருமானே என்பார் ''அரும் தவா' என்றுர்.

அமேகடல் . அமேகளோடுகூடிய கடல்; அதாவது பிறவிக் கடல். அது - ஒன்றன்பின் ஒன்ருக இடையருதுவரும் துன்ப இன்ப வடிவான விணேகள். கடல் பிறவி. அதனுட்கிடந்து உழலும் மனிதன் ஆன்மாவாகிய அடியேன். அடியேணப் பார்த்துத் தேவரீர் இக்கடலுள் நின்று என்னே வந்து அடை வதற்காக வா! இதுதான் கமிஸ்புகும் வாயில்; வா! வா! என்று அருள் செய் என வேண்டியவாற்றை உணர்த்துவன பின் இரண்டடிகளும்.

இங்ஙனம் மாயைகளேச் சுட்டெரித்துத் தூய்மையாய்த் திருக்கயில் புகும்நெறி காட்டி ஆட்கொள்ள வேண்டுதலால் இப்பாடலும் மகாமாயாசுத்தியாதல் கர்ண்க.

இங்ஙனம் இப்பத்துப் பாட்டானும், செல்வம் சேர்ந்ததும், திருத்தமாம் பொய்கையுடன் கூடியதும், நான்மறை சேர்ந்த தும், பொழில் சூழ்ந்ததும், திருந்தியதுமாகிய திருப்பெருந் துறையிலே, செழுமலரோடு கூடிய குருந்தமரத்தடியிலே குடி கொண்ட சீராக விளங்கும் சிவபரம்பொருளப் பலவாறு துதித்து ஆதரித்து அழைத்தால், பேறவிக்கடலிற்கிடந்து அலே யாதே அப்பா அணுகவா; இதுதான் திருக்கயிலேக்குப் புகும் வழி; விரைந்து போதருக என்று அருள்செய் என வேண்டு கின்றுரென்ற பதிகப்பொழிப்புக் காண்க.

# 30. திருக்கழுக்குன் றப்பதிகம்

#### [சற்குருதரிசனம்]

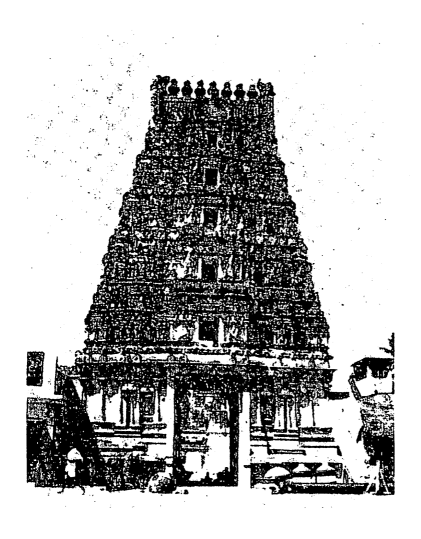
அடிகளார் திருவண்ணுமலே, காஞ்சிபுரம் முதலிய பலதலங்களே வணங்கிக்கொண்டு திருக்கழுக்குன் றத்திற்கு எழுந்தருளிஞர்கள். அங்கே பெருமான் குருவடிவாக எழுந் தருளிக் காட்சி வழங்க அதனேக்கண்டு மகிழ்ந்து காட்சிப் பத்தாகிய இதனே அருளிச்செய்தார்கள்.

இது திருக்கழுக்குன்ற த்தைப்பற்றிக் கூறுவதால் திருக்கழுக் குன்றப்பதிகம் எனவும், திருக்கழுக்குன்றம் எனவும் சில பிரதிகளில் வழங்கப்பெறும். இது ஏனேய பதிகங்கள் போலப் பொருளாலும் தன்மையாலும் பெயர்பெருது, பாடிய தலத்தாற் பெற்றது.

பழையவுரையில் இப்பதிகக்கருத்தாகக் ''காட்சிப் பத்தாகும் திருக்கழுக் குன்றம், மாட்சிமை தருசற் குருதரி சனமாம்'' என்ற அகத்தியச் சூத்திரம் எடுத்துக்காட்டப்பெறுகின்றது. முற்பதிக அநு பூதியிற்கண்ட இன்பம் திருவடியன்றி வேறு இன்மையால், இப் பதிகத்து அதுவே தானுந்தன்பால், எப்பதம், எவ்வுலகு, எவ்வுயிர் எல்லாம் அப்படியே கண்ட திருவடிஞான அன்பு உல்லாச அநுபூதி யென்பது அதன் விளக்கம். இதனுல் அடிகள் முதன்முதற்கண்ட குருவடிவ அநுபூதியே இங்கும் கிடைக்கப்பெற்று, அவ்வானந்தத் தால் அருளிச் செய்யப்பெற்ற பதிகம் இது என்பது போதரும்.

பழைய குறிப்பு குருதரிசனம்; என்பது பசுத்துவம் கெட்ட இடம் என்று கூறும். பசுத்தன்மை நீங்கப்பெற்று, இருவின் யெரப்பும் மலபரிபாகமும் பெறத்தக்க பரிபாகநிலேயிலேயே குருதரி சனம் கிட்டும் என்பதாம். மூர்த்தி தலம் தீர்த்தம் முறையாய்த் தொழுதவர்க்கோர் வார்த்தைசொலச் சற்குரு வாய்க்கும் என்பது பராபரக்கண்ணி.

பழையபுராணம், ''நீதிமறை பரவு திருப்பெருந்துறையிற் குரு வடிவாய் நிகழ்ந்த கோலம், காதலொடும் காட்டிணேயே யெனுங் களிப்புப் பகர்தல் திருக்கழுக்குன்ருமே'' என்பது. இவற்ருல், இப் பதிகத்தின் பெயர் முதலில் காட்சிப் பத்தெனவே வழங்கியிருக்க லாம் என்பதும், பழையபுராணம் இயற்றிய ஆசிரியர் காலத்தின் முன்பே திருக்கழுக்குன்றம் என்ற வழக்கு வந்துவிட்டது என்பதும் அறியப்படும்.



1

முற்பதிகமாகிய அருட்பத்தில், அது என்ன என்று கேட்க வாவது செய் எனக் கேட்டல் ஒன்றை விரும்பிய அடிகளார், கழுக் குன்றம் வந்தவுடன் பழைய குருதரிசனம் மீளவும் கிடைத்தமை யால், கணக்கிலாத் திருக்கோலம் காட்டினுய், கலங்காமலே காட்டி ஞய், காணுறைத் திருக்கோலம் காட்டினுய் என்பன முதலாகக் கண்டதை வியந்து கூறுதலின் பதிகத்தொடர்பு இனிது விளங்கும்.

இதுவும் பத்துப் பாடல்களேக் தொண்டதாக முன்னர் இருந் திருத்தல்வேண்டும். இன்று ஏழு திருப்பாடல்களே காணப்படு கின்றன.

## எழுசீர் ஆசிரியவிருத்தம்

திருச்சிற்றம்பலம்

466 பிணக்கி லாதபெ ருந்து றைப்பெரு மானுன் குமங்கள் பேசுவார்க் கிணக்கி லாததோ ரின்ப மேவருந் துன்ப மேதுடைத் தெம்பீரான் உணக்கி லாததோர் வித்து மேல்வினே யசம லென்விண் யொத்தபின் கணக்கி லாத்திருக் கோல நீவந்து காட்டி குய்கழுக் குன்றிலே.

இ - ள் : மாறுபாடில்லாத திருப்பெருந்துறைக்கண் விளங்கும் பெருமானே! உன் திருநாமங்களேயே பேசும் மெய்யன்பர் களுக்கு உளவாம் துன்பங்களே அறவே துடைத்து. அதளுல் விளயும் இணேயற்ற இன்பவடிவாக இருப்பவனே! நீ உலராத விதை மேல் முளேயாதவண்ணம் என் இருவிண்களும் ஒத்த பின்பு திருக்கழுக்குன்றமாகிய தலத்திலே எல்ஃயுள் அடங்காத அழகிய குருமேனியைக்காட்டினும் என்றவாறு.

மெய்யன்பர்களின் துன்பத்தைத் துடைத்து விளங்கும் இன்பமே! அடியேற்கு இருவிணேயொப்பும் மலபரிபாகமும் வந் துற்ற காலத்து, அடியேனுடைய அறிவினெல்ஃயிலகப்படாத அழகிய வடிவை அடியேற்குக் காட்டிகுய் என்பது கருத்து.

பிணக்கு மாறுபாடு. பிணக்கிலாமையைப்பெருமானுக்குக் கூட்டுக. நல்லார் பொல்லார் என்ற வேறுபாடு நோக்காது எல்லாருக்கும் ஓப்பப் பெய்யும் மாரிபோல அன்பர்க்கும் வன் பர்க்கும் அவரவர் விணக்குத்தக்க அருள்மாரி பெய்பவன் இறைவஞதலின் 'பிணக்கிலாத பெருமான்' என்ருர். உன் நாமங்கள் எனப் பன்மையாற் கூறியதால் ஆயிரம் நாமங்கீளயும் கொள்க. பேசுவார்க்கு வரு ந்துன்பமே துடைத் தசூளும் இணக்கு இலாதது ஓர் இன்பமே என ஒருசொல் வருவித்து இயைத்துப் பொருள்கொள்க. நாமங்கள் பேசுவார்-வாழ்வினும் தாழ்வினும் நிணப்பினும் மறப்பினும் திருப்பெயர் கணேயே சொல்லும் மெய்யடியார். இணக்கு இலாதது ஓர் இன்பமே - ஓப்பற்ற ஓர் இன்பமே. இறைவன் வடிவெல்லாம் இன்பமேயாதலின் இங்ஙனம் கூறிஞர்.

வித்து என்றது பிறவியை. அதற்கு ஈரம் அவாவும் அதனல் விளேயும் இருவிகே களும். அவாக்கெட விகே கெடும். வினே உலரப் பிறவிவித்து முளேயாதாம். ஆதலின் 'உணக்கு இலாத தோர் வித்து மேல் விளேயாமல்' என்ளுர்.

விண ஒத்தபின் - நுகர்ச்சிக்கண் உவர்ப்பு உவப்பு இன்றி இன்பத் துன்பங்களேச் சமபுத்திபண்ணும் தன்மை வந்தபின் என்பது. இருவிணேயொப்பேன் இலக்கணம் மேலேயுரைத்தாம். சைவநூல்மரபுவழி வாராதார் சிலர் விணேயொப்பாவது பிறர்க் குரியராக வாழ்தல்; அங்ங்னம் வாழ்வார்க்கே உலகமும் இறையும் உண்டு; அவர்கட்கே யான் எனது என்ற செருக்கற்ற நின்மலநிலேயுண்டாம்; அந்நிலேயே இருவிண ஓப்பு என்றறிக என்று தாம் ஒர் இலக்கணம் படைத்திட்டுக்கொண்டு 'இவ் வுண்மையறியாதார் வடையையுண்ணது தொணைய எண்ணி வறிதுபடுவர்' எனப் பண்டையோரைப் பழிக்கவும் செய்வர்.

பிறர்க்குரியராக வாழ்தல் ஒன்றே இருவிண ஒப்பாகாது. நல்லதன் நலினயும் தீயதன் தீமையையும் நுகருங்கால் விருப்பு வெறுப்பின்றி நுகர்ந்து, ஓடும்செம்பொனும் ஓக்கவேநோக்கும் திருவுடையாரே இருவிண ஒப்புப்பெற்றவராவர் என்னும் மரபு வழி நின்று, தீ தன்பொருட்டுத் தீண்டினும், பிறர்பொருட்டுத் தீண்டினும், பிறர்பொருட்டுத் தீண்டினும் சுடுதற்ளுழிலிற் றப்பாதவாறுபோல, விண பிறர் பொருட்டு வாழினும் தம்பயண ஊட்டாது கழியாது. ஊட்டுங் கால் நுகர்ச்சி உண்டாகாதிராது. அதலை விணயோப்பு வந்த பாடில் வேயாம். ஆதலால் மாபாடியத்துத் தடை விடைகளான் விணயொப்பைப்பற்றி ஸ்ரீ மாதவச் சிவஞான சுவாமிகள் தந்த விளக்கங்கொண்டு தெளிக.

கணக்கிலாத் திருக்கோலம்: அடியேனுடைய அறிவின் எல்ஃலயில் இப்படி இருந்தது என்று அளவுபடுத்தி அறியமுடி யாத அழகிய வடிவு என்று காட்டக் கண்டு கூறியதாம் என்க. இப்பத்தில் காட்டிஞய் கழுக்குன்றிலே என இறைவன் காட்டிய கோலத்தின் இயல்பு கூறுவதால் சற்குருதரிசனமாயி னமை காண்க.

467 பிட்டு நேர்பட மண்சு மந்த பெருந்து றைப்பெரும் பித்தனே சட்ட நேர்பட வந்தி லாத சழக்க னே ஹணேச் சார்ந்திலேன் சிட்ட னேசிவ லோக னேசிறு நாயி னுங்கடை யாயவெங் கட்ட னேணேயும் ஆட்கொள் வான்வந்து காட்டி னுய்கழுக் குன்றிலே.

2

இ - ள் : பிட்டுக்காகத் தலேயில் மண்சுமந்த திருப்பெருந் துறையிலுள்ள பித்தனே! ஒழுக்கம் உடையவனே! சிவ லோகனே! உடல் கிடைக்கவும் வராத வஞ்சகளுகிய யான் உன்னே அடைந்திலேன்; சிறிய நாயினுங்கீழ்ப்பட்ட கொடிய துன்பவடிவான என்னேயும் ஆண்டுகொள்வதற்காக எழுந் தருளிவந்து நின் திருவுருவைக் கழுக்குன்றிலே காட்டினுய் என்றவாறு.

நின்ணச் சார்ந்து உய்வதற்காகத் தனு முதலியவற்றைத் தந்தும் சழக்களுகிய யான் நின்ணச் சாரேன்; அஃதறிந்து அடியேண ஆண்டுகொள்ளத் திருக்கழுக்குன்றத்திற்கு வந்து குருமேனி காட்டிளுய் என்பது கருத்து.

பித்தனே ! சிட்டனே ! சிவலோகனே ! சழக்கனேன் சார்ந் திலேன் ; கட்டனேணேயும் ஆட்சிகொள்வான் வந்து கழுக் குன்றிலே மேனியைக் காட்டினுய் எனக் கூட்டுக.

பிட்டு நேர்பட மண் சுமந்த - பிட்டுக்குச் சமமாக மண் சுமந்த. வந்தி தரும் பிட்டுக்காக மண் சுமந்து கூலிகொண்டு அக்கோவால் மொத்துண்ட வரலாற்றைத் தெரிவிப்பது இப் பகுதி.

சிறிய ஊதியத்திற்காகத் தன்பெருமைக்கு ஏலாத சிறு தொழிலேச் செய்தமையின் 'பெரும் பித்தன்' என்ருர்.

சட்டம் · உடல். சிவாகமக் கட்டணேகள் என்னும் பழைய வுரை. இவ்வுரை சட்டம் என்பது விதியை உணர்த்துவதாகக் கொண்டு, விதிகளேயுணர்த்தும் சிவாகமங்களேத் தெரிவிக்கும் என்கிறது. இச்சொல் இப்பொருளில் மிகப்பழைய இலக்கியங் களிலும், அடிகளார்காலத்துப் பிறநூல்களிலும் வழக்கின்மை கொண்டு உடல் எனப் பொருள்கோடலே சிறந்ததாம். சிலர் சட்டம் - ஓஸே எனப் பொருள்கொண்டு, அது ஆகுபெயராய் உடம்புக்குக் காரணமாய வீணேகளே உணர்த்திற்று என்பர்.

சட்டம் நேர்பட · உடல் கிடைக்கவும் என ஓரும்மை வரு வித்து, என்விணப்போகங்களேத் தொலேத்துப் பரிபாகம்பெற உடலம் கிடைக்கவும், அதனுல் உய்ந்து உன்னிடம் வந்திலாத வஞ்சனேன் என உரைக்க.

்சட்டோ நிணேக்க மனத்தமுதாம் சங்கரண' என்புழிப்போல சட்ட விரைவாக எனக்கொண்டு, விரைவாக உன்னெதிர்ப் பட வந்திலாத சழக்கனேன் எனலுமாம். சிலர் விணயொப்பாக வந்திலாத யான் என உரைப்பர். 'உணச் சார்ந்திலேன்' என்றது, சார்புணர்ந்து சார்புகெட ஒழுகிலேன் என்றவாரும்.

சிட்டன் - சிஷ்டன் என்பதன்றிரிபு. ஒழுக்கமே உருவான வன். எல்லாரையும் ஓழுக்கத்து நிறுத்துபவன் எனலுமாம்.

கட்டன் · கஷ்டன்; துன்பமே வடிவானவன். துன்ப வடி வான என்னேயும் ஆளவந்து கழுக்குன்றிலே இன்பவுருவைக் காட்டி உய்வித்தாய் என்றதால் இத்திருப்பாடல் சற்குருதரிசன மாமிற்று என்க.

468 மலங்கி னேன்கண்ணி னிரை மாற்றி மலங்கெ டுத்தபெ ருந்துறை விலங்கி னேன்வினேக் கேட னேனினி மேல்னி கோவத றிந்திலேன் இலங்கு கின்றநின் சேவ டிகளி ரண்டும் வைப்பிடமின்றியே கலங்கி னேன்கலங் காம லேவந்து காட்டி குய்கழுக் குன்றிலே.

இ-ள்: கலங்கிய எனது கண்ணீரைத் துடைத்து, என் அறியாமைக்கு ஏதுவாகிய ஆணவமலத்தையும் வலியொடுக் கிய திருப்பெருந்துறையை விட்டு விலகினேன்; விணேகளாற் கெடுபவஞ்கிய யான், இனி, மேலே விளேயப்போவதை அறி யேன்; விளங்குகின்ற நின் சேவடிகள் இரண்டும் வைத்த இடத்தில் இல்லாமற்போகக் கலங்கினேன்; அங்ஙனம் நான் இனியும் கலங்காமல் வந்து கழுக்குன்றிலே திருவடிதரிசனம் தந்தருளிஞம் என்றவாறு.

3

கலக்கமுற்ற என் கண்ணீரைத்துடைத்து அறியாமையைப் போக்கி அறிவகற்றிய பெருந்துறையை விலகி, மேல் விளேவ தறியாத விணக்கேடகுகிய என்ணக் கலங்காமல் காப்பாற்று வதற்குமட்டும் திருக்கழுக்குன்றிலே வந்து குருவடிவங்காட்டித் திருவடிதந்து ஆண்டாய் என்பது கருத்து.

மலங்கினேன் கலங்கினேன் என்பன ஒருபொருளவாயி னும் மலங்காரணமாக விஃாந்த கலக்கம் மலங்குதலும். அறி யாமை காரணமாக விகோந்த குழப்பம் கலக்கமாகவும் கொள்க. மலங்கினேனது கண்ணீரையென விணயாலணேயும்பெயராகக் கொள்க. கண்ணின் நீரை என இன்சாரியை தவிர்வழி வந்தது செய்யுளின்பங்கருதி. மலங்கெடுத்தமையால் மலங்கிய என் கண் ணீர் மாற்றிஞர் என்றது காண்க. குறையிரந்து அழுகின்ற குழந்தையைத் தாய் வாரி எடுத்து மார்போடு அணேத்துக் கண் ணிரைத் துடைத்து, உடம்பழுக்கையும், முகத்தழுக்கையும் போக்குவதுபோல, தாயாகிய பெருமானும் திருப்பெருந்துறை மில் குருவாக வந்து செய்தார் என்றவாரும். அவர் செய‰ இடத்திற்கேற்றி மலங்கெடுத்த பெருந்துறையென்றது, அவர் மறைந்த பின்பும் சிவனுபகாரஞ்செய்ய இடமாக இருந்த அப் பெருந்துறையை விட்டுப் பிரியாது இருக்கவேண்டிய நான் பிரிந்தேன்; விலங்கினேன் என்று மனம் உளேவார் உரை யென்க.

விணக்கேடனேன் - விணகளாற் கேடுடைய யான். மேல் விணவது - மேல் விணய இருப்பனவாகிய விணப்பயன்கண. அவற்றை அறிந்திலேன் என்கின்ருர்.

திருநீலகண்டர் ஓடு வைத்தவிடத்தில் இன்றிக் கலங்கியது போலக் குருந்தடியிற் குருவாக எழுந்தருளி ஆண்டபொழுது நின் திருவடிகளே என் மனத்து வைப்பாக வைத்தாய்; அவ் விடத்து அவை நினது வைச்சு வாங்கும் வித்தையால் இல்லா மற்போகவே நான் கலங்கினேன்; அங்ஙனம் கலங்காமல்வந்து மீளவும் கழுக்குன்றிலே காட்டினுய் என்க. வைப்பு இடம் இன்றி -வைப்பாக வைத்த இடத்து இன்றி எனச் சொற்பொருள் கொள்க.

இப்பாட்டிற்குச் சிலர், பெருந்துறை விலங்கினேனும் விஃஎக் கேடனேனும், அறிந்திலேனும், கலங்கினேனும், மலங்கினேனு மாகிய எனது கண்ணீரை மாற்றி, கலங்காமலே கழுக்குன்றிலே காட்டினுய் எனக் கூட்டி உரைப்பர். விலங்கினேன் - வாராது பின்னிட்டேன்; விணக்கேடனேன் - தீவிணேயாற்கேடுடையேன்; மலங்கினேன் - மனங்குழம்பினேன்; கலங்கினேன் - அஞ்சினேன் என்பன அவர்கொள்ளும் உரை.

மலங்கினேன் கண்ணினீரை மாற்றி மலங்கெடுத்த பெருந் துறை என்பதற்கு இறைவன் அன்பரொடு கமிலே செல்ல அதனே அறிந்த அடிகள் வருந்தி அழுதமையாலாகிய கண் ணீரை மாற்றித் துயரிணக் கெடுத்த பெருந்துறை என யாரோ உரை கூறியிருப்பதாக மனத்துட்கொண்டு, உணர்வு கலங்கில் இறைவன் திருவடிக்காட்சி பெறப்படாது ஆதலின் இவ்வுரை நிலேநிற்பதொன்றன்றென விடுக்க என மறுப்பர்.

மலத்திற் கட்டுண்டு மலங்கியகாலத்து, கலாதிகளேத் தந்து சிறிதே அறிவு வீளங்கச்செய்து, ஐயோ பேரின்பத்து இருக்க வேண்டிய யான் இம்மலத்தில் சிக்குண்டேனே என்று உயிர் உணர்ந்து அழத்தொடங்கியபோது இறைவன் கண்ணீரைத் துடைத்து மலத்தையும் கெடுத்துப் பெருந்துறைக்கண் செலுத் துவன் என்றலே சைவநூல்மரபாதல் காணக.

மீண்டும் குருமேனிதாங்கித் திருவடி காட்டியதைக் கூறுத லால் சற்குருதரிசனம் உணர்த்தியதாம் என்க.

469

புணே ணுததோ ரன்பு பூண்டு பொருந்தி நாடொறும் போற்றவும் நாணு ணுததொர் நாண மெய்தி நடுக்க டனுள ழுந்தி நான் பேணு ணுதபெ ருந்து றைப்பெருந் தோணி பற்றி யுகைத்தனும் காணே ணுத்திருக் கோல நீ வந்து காட்டி ணுய்கழுக் குன்றிலே.

இ-ன்: பிறரால் மேற்கொள்ளுதற்கு இயலாத ஒப்பற்ற அன்பினே அணிந்து, நின் திருவடிக்கண் பொருந்தி, நாடோ மும் நான் வணங்கவும், நாணத்தகாத பெரு நாணத்தை அடைந்து நடுக்கடலுள் நான் மூழ்கி, வேறு யாராலும் பற்ற இயலாத திருப்பெருந்துறைக்கண்ணதாகிய பெருந்தோணி யைப்பற்றிச் செலுத்துதலும், நீவந்து, கழுக்குன்றிலே வேறு எவராலும் காண இயலாத அழகிய வடிவத்தைக் காட்டினுய் என்றவாறு.

நான் பேரன்புபூண்டு நாடோறும் வணங்க நாணத்தகாத நாணம் எய்தி நடுக்கடலுள் வீழ்ந்து, (பின்னர் அறிவு வந்து) பிறர் பற்ற இயலாத பெருந்துறையிலே பெருந்தோணியாகிய திருவடியைப் பற்றி அதன்கண்ணே செலுத்துதலும் யாரும் காணக்கிடைக்காத வடிவைக் கழுக்குன்றிலே காட்டியருளிண என்பது கருத்து.

எத்தேவர்கட்கும் கிடைக்கமாட்டாத பேரன்பை நின் சீரடியார் பூண்டு, அபேத அத்துவிதமாக நிஷ்டைகூடித் துதித்து அன்புருவான அடிமையாய் நிற்ப, அவை கண்டு நீங்காத வெட்கமுடையவனுய், திருவடி மறந்து, பிறவிக்கடலிலே மத்தியில் அழுந்தியகாலம், சிவஞானமில்லாதார் வழிபடமாட்டாத திருப்பெருந்துறை வெள்ளத்தே தோன்றிய என் உள்ளத் தொளியே திருத்தோணியாக எழுந்தருளியதை அன்பாற் பற்றி, அறிவுருவாக வெளிப்படுங்காலம் ஒருவராலும் காணு தை திருமேனியைக் கழுக்குன்றிலேகாட்டினுய் என்பது பழையவுரை. இதனுல் அடியார் அன்புபூண்டு போற்ற, அடிகள் நாணி, பிறவியாகிற நடுக்கடலுள் அழுந்தி, பெருந்துறையிலே சிவஞானத்தோணி பற்றிச் செலுத்தி, யாரும் காண இயலாத திருவுருவைக் கழுக்குன்றிலே காட்டினுய் கண்டேன் என்பது கருத்தாதல் பெறப்படும்.

வேறுரை: பிறிதொன்றன்மேல் வைத்தற்கு உரியதல்லாத தனிப்பட்ட ஓர் அன்பை நின்னிடம் வைத்து, அதற்குவேண் டிய செயல்களிலே பொருந்தி நாடோறும் போற்றி வரவும், (நீ அடியாரணவரையும் சோதியுட் கலப்பித்தாய் என்றதைக் கேட்டு) பிறிதொன்றற்கும் நாணவொண்ணுத பெருநாணம் அடைந்து, துன்பக்கடல் நடுவேயழுந்தி, தன்ணயடைந்தார்க் குப் பிறிதொன்றையும் பேணவைக்காத திருப்பெருந்துறைக் குரிய திருவடியாகிய தோணியைப் பற்றிச் செலுத்துதலும், அது கழுக்குன்ருகிய கரையிலே சேர்க்க, தன்ணக் கண்டார் வேறெதணேயுங்காண ஒண்ணுத நின்கோலத்தைக் காட்டினுய் என்பது.

இதன்கருத்து, பேரன்புபூண்ட என்னே விட்டுச்சென்றதால் பெருநாணெய்தித் துன்பக்கடலுள் விழுந்த நான் திருவடித் தோணிபற்றி, அதனே ஆதாரமாகக்கொண்டு செலுத்துதலும் கழுக்குன்றமாகிய கரையைச் சேர்த்தது; அங்கே கோலத்தைக் காட்டிஞய் என்பது. இதில், துன்பம் கடலாகவும் தோணி திருவடியாகவும் கழுக்குன்று கரையாகவும் உருவகிக்கப் பெற்றன.

மற்ரெருவர், பூண் ஓணுதது - அடையப்பெற ஒண்ணு தது, காண ஒண்ணுதது - மதிக்க ஒண்ணுதது, பேண ஒணுத -விரும்புதற்கரிய என உரைப்பர். இவ்வுரைகளின் தரமறிந்து நயங்கொண்டு தெளிக. இவ்வுரைக2ோக் கண்டறிந்ததன் பயகை யாம் கருதுவன இவை :

வழிச் சென்றவனுக்குப் பொற்கிழி எதிர்ப்பட்டாற்போல யாரும் பூணமுடியாத அத்துணேப் பெரிய அன்பு எனக்குக் கிடைத்தது ; அதனைல் நான் திருவடிச் சார்பு பெற்றேன் ; நாடோறும் போற்றிப் பூசிக்கவேண்டும்; அடியேன் அதற்கு நாணினேன் ; நாணத்தக்கவற்றிற்கு நாணுதலும், நாண வேண்டாதவற்றிற்கு நாணது செய்தலும் என் கடமையாகவும் அநிவுடைமையாகவும், நான் அன்பு கிடைத்தும் திருவடிச் சார்பு கிடைத்தும் நாடோறும் போற்ற நாணினேன்; பிறவிக்கடலுள் அழுந்தினேன்; . அழுந்தித் தவிக்கும்போது திருப்பெருந்துறைப் பெருந்தோணி ஒன்று கிடைத்தது; அதணேப் பற்றிச் செலுத்தினேன் ; கழுக்குன்றிலே காணக் கிடைக்காத திருக்கோலம் கண்டேன் என்று வியந்துரைக்கின் ருர் அடிகள் என்பதாம். போற்றவும் நாணம் எய்தி எனவும், நாண ஓண்ணுததோர் நாணம் எனவும் கூட்டிப் பொருள் கொள்க. நாண ஒண்ணுததோர் நாணமாவது திருநீறும் கண்டிகையும் பூணக்கூசுதலும், சிவனடியாரையும் சிவணயும் சிவாலயத்தையும் விழுந்து வணங்கக் கூசுதலும், தாய் தந்தை தமையன் அரசன் குரு இவர்களே வணங்கக் கூசுதலும் போல் அப்படி இறைவனிடம் அன்புபூண்டும் நாடொறும் போற்றவும் நாணம் எய்தி என்ருர் என்க.

அங்ஙனம் நாணவேண்டாததற்கு நாணியதால் நடுக்கட லில் விழநேர்ந்தது என்பார் 'நடுக்கடலுள் அழுந்தி' என்ருர். பிறவியாகிய கடல் எதுவென்பதைக் குறிப்பாலுணர்த்திஞர் என்க.

தோணியென்றது திருவடியை. உயிர்கள் என்கடன் பணி செய்து கிடப்பதே என்ற அநுபவநிஃமில் நிட்காமியமாகத் தொண்டுசெய்ய, இறைவன் திருவருள் சுரந்து திருவடியைச் சூட்டியருளுவனேயன்றி எத்தகைய உயிர்களும் அதனே விரும் பித் தன்முணப்பால் அடைய இயலாதது; ஆதலின் பேணெ ஞைத பெருந்தோணி பெருந்துறைக்கண் உள்ள பெருந்தோணி என்ருர். தோணிதுறைக்கண் இருத்தலே இயைபாதலறிக.

திருவடித்தோணியைப் பற்றினுலும் முத்திக்கரை சேர வேண்டும் என்ற விழைவாகிய முயற்சியும் வேண்டற்பாலது என்பதனே 'உகைத்தலும்' என்பதால் குறிப்பித்தருளினர். காணெணுத் திருக்கோலம் - உயிர்கள் பசுபோத முணேப் பால் மாயேயமான கருவி கரணங்களேக்கொண்டு காண ஒண் ணுத - சிவஞானம் ஒன்ருலேயே அவனருளே கண்ணுகக் கொண்டு காணத்தக்க திருவுருவம்.

கண்ணெளி பொருதாகலின் காணெஞத் திருக்கோலம் என்ருர் என்பர் சிலர். அங்ஙனமே காட்டினுய் என்பதற்கு அடியேன் கண்ணளவிற்கேற்பத் திருமேனியின் ஒளியைச் சுருக்கிக் காட்டினுய் எனவும் உரைப்பர். இவ்வுரையாசிரியர்க்கு இவ்வெண்ணத்தை வழங்கியது ''மணங்கமழ் தெய்வத் திள நலங்காட்டி'' என்ற திருமுருகாற்றுப்படைப் பகுதிக்கு நச்சி ஞர்க்கினியர்தந்த உரை நயம் என்க. அங்கே அது பொருந்து மாயினும் ஈண்டு மாயேயமான கருவி கரணங்களாற் காண இயலாத என்பதே பொருளாதல் காண்க.

470

கோல மேனிவ ராக மேகுண மாம்பெ ருந்துறைக் கொண்டலே சீல மேது மறிந்தி லாதவென் சிந்தை வைத்தசி காமணி ஞால மேகரி யாக நானுகோ நச்சி நச்சிட வந்திடுங் கால மேயுக்ன யோத நிவந்து காட்டி னுய்கழுக் குன்றிலே.

5

இ-ள்: அழகிய வடிவையுடைய வராகமே! திருப்பெருந் துறைக்கண் எழுந்தருளியுள்ள குணக்கொண்டலே! சைவா சாரங்கள் ஒன்றையும் அறியாத என் சிந்தையுள் தன்னே வைத்தருளிய முடிமணியே! உலகம் சாட்சியாக நான் உன்னே விரும்ப, என்னே விரும்பி எழுந்தருளிய காலவடிவானவனே! உன்னே யான் இடைவிடாது சொல்ல, கழுக்குன்றிலே வந்து திருமேனியைக் காட்டிளும் என்றவாறு.

உலகம் சான்ருக உன்ண யான் விரும்ப, நீ என்ணே விரும்பி எழுந்தருளிண ஆதலால் உன்ண இடைவிடாது ஓதுகின்றேன் நீ கழுக்குன்றிலே வந்து திருவுருவம் காட்டிஞய் என்பது கருத்து.

பன்றிக்குட்டிகளுக்கு முஃியூட்டிப் பாதுகாக்க இறைவன் பன்றியாக எழுந்தருளிய திருவிஃாயாடஃ உட்கொண்டு 'வரா கமே' என இறைவணேவிளிக்கின்றவர் அழகிய மேனியையுடைய வராகமே என்ருர். இதற்கு வராகம் மேல் நிவர் கோலமே 000

எனப் பிரித்துக்கூட்டி, கயிஃலமஃலயின்மேல் உயர்ந்து விளங் கும் அழகிய பொருளே என்று உரைப்பாரும் உளர்.

பெரு ந்துறை குணமாம் கொண்டலே - திருப்பெருந் துறைக்கண் நீருண்ண இறங்கும் எண்குணங்கட்கும் இடமா கிய மேகமே! மேகம் கடலின்கண் நீருண்ண இறங்குமாதலின் சிவபெருமானேத் திருப்பெரு ந்துறையிலே நீருண்ண வந்து தங்கிய மேகமாக விளித்தனர்.

கொண்டல் - மேகம் என்ற பொதுமையை உணர்த்தியது. கிழக்கின்கண்ணதாகிய மேகமெனக்கொண்டுபேருந்துறையில் பயன்படாத மேகமாய் இருந்தது, கழுக்குன்றிலே பயன்படு மேகமாயிற்று என வேண்டியவாறு வனித்து நயங்கூறுவாரும் உளர். பெருந்துறையில் ஆட்கொண்ட திறமே அடிகளாரை அருள்வெள்ளத்திலாழ்த்திய பெரும்பயன்தரும் செயலாதலின் அதனேப் பயனில் மேகமெனல் பொருந்தாதாம். கொண்டல் உப்புநீரை நன்னீராக மாற்றுவது போல ஆன்மாக்களேத் தூய்மையுறுத்தலின் கொண்டல் என்ருர் என்பது பழையவுரை.

சீலம் - ஓழுக்கம். காமமாதிய குற்றங்களே நீக்கிப் புனிதம் உறுத்தப்பெற்ற மனமே இறைவன் எழுந்தருளும் இடமென ஆகமங்கள் கூறவும், என்மீது வைத்த கருணயால் இறைவன் ஒழுகலாறு சிறிதும் அறியாத என் சிந்தையிலே தன்னே வைத் தான் ஒளிதந்தான் என்பார் 'என் சிந்தைவைத்த சிகாமணி' என்றருளினர். சிகாமணி - முடிமணி அல்லது தஃயாய மணி என்றருளினர்.

காலம் • இறைவணப்போல எல்ஃயற்றதாதலின் இறைவ ணக் காலமே என அழைக்கின்குர். உண ஓத எனப் பொதுப் படக் கூறினும் ஓத என்ற மரபுச்சொல்லால் திருவைந்தெழுத்து வடிவாகிய உன்ண ஓத என்று கொள்க.

காட்டினுய் என்னும் முற்றிற்கேற்ற 'நின் திருவுருவை' என்ற செயப்படுபொருள் வருவித்து முடிக்க.

நச்சிவந்து காட்டினுய் எனச் சற்குருதரிசனம் கிடைத்த தைத்தெரிவித்தல் காண்க

471 பேத மில்லதொர் கற்ப ளித்த பெருந்து றைப்பெரு வென்னமே ஏத மேபல பேச நீஎண் ஏதி லார்முனம் என்செய்தாய் சாதல் சாதல்பொல் லாமை யற்ற தனிச்ச ரண்சர ணுமெனக் காத லாலுணே யோத நீவந்து காட்டி னுய்சுழுக் குன்றிலே.

6

இ-ள்: வேறுபாடற்ற கற்பினே எனக்குக் கொடுத்த திருப்பெருந்துறையிலுள்ள கருணேப் பெருவெள்ளமே! அய லார் குற்றம் பல கூற என்னே முன்னே என்னசெய்தாய்? மரணமும் மரணத்தால் விளேயும் தீமையும் தீங்கும் இல்லாத ஒப்பற்ற திருவடியே எமக்கு அடைக்கலமாவது என எண்ணிக் காதலால் உன்னேப் புகழ நீ வந்து கழுக்குன்றிலே திருவுகுவங் காட்டினே என்றவாறு.

நின்ணேயன்றிப் பிறதெய்வம் பேணுமையாகிய கற்பைக் கொடுத்த அருள்வெள்ளமே! முன்னே அயலவர் வாயில்வந்த படி பலபேச என்ன செய்து விட்டாய்? மரணமும் மரணத்தால் விளேயும் தீங்குமற்ற நித்தியானந்தமான திருவடியே சரணம் என்று அறிந்து நான் ஓத எனக்கு நின் திருவுருவைக் கழுக் குன்றிலே காட்டினுய் என்பது கருத்து.

பெருவெள்ளமே! நான் சரண் சரணுமென உ**ண ஒத நீ** வந்து கழுக்குன்றிலே காட்டினும்; முனம் ஏதிலார் ஏத<mark>ம் பல</mark> பேச என்செய்தாய் எனக்கூட்டுதலுமாம்.

கற்பு - மகளிர்க்குள்ள கணவணேயன்றித் தெய்வமும் தொழாத கற்புப்போலச் சிவணயன்றிப் பிறதெய்வங்களே மனத் தாலும் நிணயாத கற்பு. பிறவித்துன்பத்தில் உழலுகின்ற எனக்கு நீயே தலேவன் என்ற உறுதி பிறந்தாலன்றி இன்ப நிலே எய்தாதாதலின் முதற்கண் என் ஆன்ம நாயகன் தீயே என்ற உறு தியை உதவிஞய் என்பார் · கற்பு அளித்த பெரு வெள்ளமே' என்ருர். அக்கற்பு எத்துணேக் காரணங்களாலும் எவ்வகைச் சூழலிலும் மாறுபடாதது உறுதியானது என்பதை யுணர்த்தப் 'பேதமில்லதோர் கற்பு' என்றருளிஞர்.

இத்தனகய கற்பை அளித்து அந்நிஃமினின்று **சிறிதும்** பிறழாதவண்ணம் காக்கத் தஃமவன்கருணே இன் **றியமையாதது;** தஃமவனே கருணேயை வெள்ளமாக அடியேனிடம் **பெருக்கு** கிகுன்; அதற்குக் குறைவேயில்ஃ என்பார் 'பெருவெள்ளமே' என்ளுர். கற்புடையானப்பற்றி அயலார் குறை சொல்லும்படித் தலேவன் என்றும் அவனேப் பிரிந்துறைதலாகாது. பிரித்தலும் ஆகாது. அங்ஙனமிருக்கத் திருப்பெருந்துறையில் அன்று நீ என்னப்பிரித்து ஏணேயரோடு சிவலோகமாகிய இன்பவுலகிற்கு ஏகினே; அதலை அயலவர் வாயில் வந்தன வந்தன பேசினர்; இவ்வாறு செய்யலாமோ என உரிமைபற்றித் தலேவனே வினவு வரர் 'முனம் ஏதிலார் ஏதமே பல பேச என் செய்தாய்?' என்றுர்.

இப்பகுதிகட்கு, தாருகாவனத்து ரிஷிபத்தினிகட்குச் சிவ பெருமானிடம் வைத்த அன்பே கற்பென்னும்படி அவர்களே ஆண்ட ஞானவாரியே எனவும், என்ணே நீ ஆளாமையால் மலபோதர்களாகிய அயலார்கள் ஆண்டாளுகிய உன்ணேப் பழிக்கப் பிரிந்து என்ன காரியம் செய்துவிட்டாய்! நாங்கள் அவர்கள் கூறும் பழிப்புரையைக் கேட்கவா! அதற்கு அஞ்சிச் சாவதே மேலென்பது பழையவுரை. சிவநிந்தையைக் கேட்பதை விட இறப்பதேமேல் என்பது இவ்வுரையீன் உட்கோள்.

சாதலும், சாதல் பொல்லாமையுமற்ற தனிச் சரண் என்க. சாதல் பொல்லாமையாவது மரணகாலத்து வருந்துன்பங்கள். அவை மூச்சு வாங்கலும், இழுத்தலும், உட்குழித்தலும், கண் சுழித்தலும் ஆகியவற்ருல் உயிர் அடையுந்துன்பங்கள். அற்ற-அறுதற்குக் காரணமான எனப் பொருள்கொள்க. இறைவன் திருவடிகட்குச் சாதலும், சாதற்றுன்பமும் இல்லாமை தானே அமைந்தது ஆகலின்.

உன்ணே ஓத எனின் 'சிவ' என்று செபிக்க என்பது. திருவைந்தெழுத்தைச் சொல்ல, அதுவே ஆருகக்கொண்டு நீ காட்சியருளிண் என்பதால் சற்குருதரிசனமாயிற்று இத்திருப் பாடல்.

472 இயக்கி மாரறு பத்து நால்வரை எண்கு ணஞ்செய்த ஈசனே மயக்க மாயதொர் மும்ம லப்பழ வல்வி ணேக்குள முந்தவும் துயக்க றுத்தெனே யாண்டு கொண்டு நின் தூய்ம லர்க்கழல் தந்தெனேக் கயக்க வைத்தடி யார்மு னேவந்து காட்டி ஞுய்கழுக் குன்றிலே.

திருச்சிற்**ற**ம்பலம்

இ-ள்: இயக்கிமார்கள் அறுபத்துநான்குபேருக்கு எண்கு கணங்களும் அமையும்படி ஆட்கொண்ட ஈசனே! யான் ஆன்ம வியாபகத்தை மறைப்பதான ஒப்பற்ற மும்மலங்களும், பழவினேகளுமாகிய சேற்றில் அழுந்தவும், யான் படும் துண்பத் தைக்கண்டு இரங்கி, அத்தளர்ச்சியைப் போக்கி, என்னே ஆண்டுகொண்டு, நின் தூய மலர்போலும் திருவடிகளே இவையே மலச்சேற்றினின்று கரையேறுதற்குத் துணேயாம் என்றுதவி, அடியேன்க் கசக்கவைத்து, அடியார்கள் முன் னிலேயில் குருவாக வந்து கழுக்குன்றிலும் நின்ற திருவரு காட்டின் என்றவாறு.

உத்தரகோசமங்கையில் அறுபத்து நான்கு இயக்கியர்கள் இறைவனேயே இடைவிடாது தியானித்து வழிபட்டு வந்தனர். அவர்கள் ஆன்மகுணங்களேவிட்டு, தன்வயத்ததைல் முதலான இறைகுணங்கள் எட்டணேயும் பெற்று உய்ய அருள்புரிந்தனர் என்பது வரலாறு. இதணேயே 'இயக்கிமார் அறுபத்து நால் வரை எண்குணஞ்செய்த ஈசன்' என்பதால் குறித்தருளுகிருர். ஒருரைகாரர் தம் வரலாற்றுக் குறிப்பில் எண்குணங்களுள் ஓவ்வொன்றன் தன்மையை எட்டுப் பெண்கள் அடைய அருள் செய்தனர்; எட்டுக்குணங்களுள் ஓவ்வொன்றையும் எவ்வெட்டு மாதர்கள் அடைந்தனர் என்பர்.

சிலர் ' இயக்கிமாரறுவர் பத்தி மால்கொள எண்குணஞ் செய்த ஈசன்" எனப்பாடங்கொண்டு திருவிஃாயாடற்புராணத் திலுள்ள அட்டமாசித்தி உபதேசித்த வரலாற்றைக் காட்டுவர். அவ்வரலாறு: முருகப்பெருமானுக்கு முஃலகொடுத்த யட்சமாதர் அறுவரும் தமக்கு அட்டமாசித்திகளேயும் உபதேசித்தருளும் வண்ணம் சோமசுந்தரப்பெருமாணவழிபட்டுத் தவமியற்றினர். போகமூர்த்தியாக எழுந்தருளியிருந்த பெருமான் அவர்கள் தவத்திற்கு இரங்கி, அட்டமாசித்திகளும் எம் பக்கலிலுள்ள பராசத்தியின் அருளால் எய்தத்தக்கவை; அவள் கருணேயைப் பெறவேண்டி வழிபடுங்கள் என்றுகூறி அவளே வழிபடுமுறை களேயும் அட்டமாசித்திகளேயும் உபதேசித்தார். அப்போது மாதர்கள் உபதேசங்களேக் கூர்ந்து கவனியாது அசட்டையாகக் கேட்டனர். பெருமான் சிறிது சினந்து நீங்கள் கல்லாகக் கிடக்கக்கடவீர்கள் என்று சபித்தார். பெண்கள் வெருண்டு, பெருமானே ! நாங்கள் செய்த தவறுகளுக்கும் சாபத்திற்கும் விடுதி எப்போது? அருளவேண்டும் என்று வேண்டினர். பெருமான் சினம் தணிந்து, ஆலவாய்க்கு யாம் வருவோம் அப்போது சாபவிடுதி வினேயும் எள்றருளினர். பெண்கள்

அவ்வாறே பட்டமங்கையில் கல்லாகக்கிடந்தனர். குறித்தபடி பெருமான் அங்கு எழுந்தருளி, அவர்களேப் பெண்களாக்கி அட்டமாசித்திகளேயும் உபதேசித்து எட்டுக்குணங்களேயும் அருளினரென்பது வரலாறு. இதனே அடிகள் 'பட்டமங்கையிற் பாங்கா இருந்து, அட்டமாசித்தி அருளிய வண்ணமும்' என்ற பகுதியால் குறித்துள்ளார். இப்பாடம் சில ஏடுகளில்மட்டும் காணப்படுவதாலும், அவை பிற்காலத்து எழுத்தாக இருப்ப தாலும் வரலாற்றிற்கு ஏற்பத் திருத்திய பாடம் எனக் கருத நேருகிறது.

எண்குணங்கள்: தன்வயத்தஞதல், தூய உடம்பினஞதல், இயற்கையாகவே பாசங்களின் நீங்கியமை, முற்றுமுணர்தல், இயற்கை உணர்வினஞதல், பேரருளுடைமை, அழிவிலாற்ற ஐடைமை, வரம்பிலின்பமுடைமை என இவை. இவை இறை வற்கே உரிய எண்குணங்களாம். இவற்றைத் தம்மை வழிபட்ட இயக்கியரும் எய்த அருளினர்.

மும்மலம் - ஆணவம் கன்மம் மாயை என்பன. இவை மூன்றும் ஆன்ம அறிவை மறைப்பனவாகலின் 'மயக்கமாயு தொர் மும்மலம்' என்ருர். இருளின்குணம் தன்ணயன்றி ஒன் றையும் காட்டாதவாறுபோல, மலமாகிய தம்மையும், தம்மை யுடைய பொருளாகிய உயிரையும், தஃவணேயும் காட்டாத்தன் மையவாகலின் 'மயக்கமாயதொர் மும்மலம்' என்றது. மும் மலமென்பது தொகுதியொருமையாதலின் ஆயதோர் மும்மலம் என ஒருமைக்கு முடிபாக வந்தது.

மும்மலப் பழவிகோ: உம்மைத்தொகை. பல பிறவிகளில் ஈட்டப்பட்டு, முதிர்ந்து, வன்மைபெற்றுள்ள விணயாதலின் பழவல்விண என்குர். அழுந்தவும் என்ற விணக்குறிப்பால் மலங்களும் விணகளும் சேருகக்கொள்ளவைத்தார் என்க.

துயக்கு - தொடக்கு. அச்சேற்றுள் அழுந்துதற்கான பற் ருகிய தொடர்பை நீக்கி என்க. அறியாமையால் அங்கணத்து வீழ்ந்த குழந்தையை எடுக்கும் தாய்போலத் தூக்கி ஆண்டு கொண்டு என்க.

துன்பவடிவாகிய அளற்றுள் அழுந்த இருந்த அடியேணே, திருவடித்தாமரையாகிய இன்ப இருப்பைத் தந்து ஆண்டாய் என்பார் ' தூய்மலர்க்கழல் தந்து ' என்ருர். செல்வத்தின் அருமையறியாது செலவழிக்கும் மகனுக்குப் பலவகையில் நோய் தந்து வருத்திப் புத்திவரக்காட்டும் தந்தை போல நெடுநாட்பிரிந்து வருந்தவைத்துத் திருவடியருமை உணர்த்தியாட்கொண்டான் என்பார் 'கயக்கவைத்து' என்ருர். கயக்க - கசக்க.

இத்திருப்பாடல் இயக்கிமார்களுக்கு எண்குணம் அருளி யதுபோல என் மலக்கோண நீக்கித் தூய்தாக்கிக் குருவடிவு காட்டிண என்றலின் சற்குரு தரிசனமாதல் காண்க.

# 31. கண்டபத்து

### [நிருத்த தரிசனம்]

சிவஞானிகள் என்றும் அகலாத தில்ஃயம்பதியில் சென்று சிவாகமமுணர்ந்த சீலர்களாகிய தில்ஃவாழந் தணர்கள் வழிபாடுசெய்யும் பொன்னம்பலத்தைக் கண்ட திருவாதவூரடிகள், அதனுள் ஆனந்தக்கூத்தனே அந்த மிலா வடிவினஞகக் கண்டு, கண்டபத்தாகிய இதனே அருளிச்செய்கின்ருர்கள்.

சென்ற பதிகத்து, திருப்பெருத்துறையில் கண்ட குருவடிவைக் கழுக்குன்றிலும் கண்டு, தில்ஃக்கு வந்தபோது, ஞான நடனமும் ஊன நடனமுமாகப் பரிபாக நிஃக்கு ஏற்பக் காட்சிவழங்கும் ஆனந் தக்கூத்தன் திருவுருவையும் கண்டு இதனே அருளுகின்ருர்கள். ஆகவே அடிகள் இறைவணேக்கண்ட பத்துப்பாடல்களேக் கொண்ட தொகு பகுதியாம் இது என்க.

''சுட்டறு சுட்டாற் கண்டபத்து மட்டறு நிருத்த தரிசன மாகும்'' என்பது அகத்தியச் சூத்திரம். முதற்பதிகத்திலே திரு வருளே தானுந்தன்மை பெற்றும், சதா நடன தரிசனத்தின் அளவு அருளேவேண்டி வற்புறுத்தித் தரிசனமே வீடென அருளிய அநு பவம் இப்பத்தில் உணர்த்தப்பெறுகின்றது என்பது பழையவுரை.

பழையகுறிப்பு நிருத்த தரிசனம் என்கிறது. பழையபுராணம், "இந்திரியவயம் மயங்காதே யெடுத்துத் தாளுக்கு மெழிலானந்தம் கந்தமலி தில்ஃமினுட் கண்டேனென் றுவந்துரைத்தல் கண்ட பத்தாம்" என்று விளக்கந்தருகிறது. அதாவது, ஆன்மா இந்திரி யங்களின் வசப்பட்டு மயங்கி யழியாதபடி, கைதூக்கித் தாமாக்குந் தன்மைவாய்ந்த ஆனந்தத்தைத் தில்ஃயுட் கண்டேன் என்று மகிழ்த்துரைப்பதாம்.

### கொச்சகக்களிப்பா

### திருச்சிற்றம்பலம்

473 இந்திரிய வயமயங்கி யிறப்பதற்கே காரணமாய் அந்தரமே திரிந்துபோய் அரு நரகில் வீழ்வேற்குச் சிந்தைதணேத் தெளிவித்துச் சிவமாக்சி செல்னயாண்ட அந்தமிலா ஆனந்தம் அணிகொடில்‰ கண்டேனே. 1 இ-ன்: ஐம்பொறிகளின் வசப்பட்டு அறிவு திரிந்து, இறந்து ஒழிவதற்கே காரணமாக ஆதரவின்றித் திரிந்து சென்று மிகக்கொடிய நரகில் வீழ இருந்த எனக்குச் சிந்தை யைத் தெளியச்செய்து என்னேச் சிவமேயாக்கி ஆட்கொண்ட எல்லேயற்ற ஆனந்தக்கூத்தினே அழகிய தில்லேநகருட்கண்டு உய்ந்தேன் என்றவாறு.

இந்திரிய சுகங்களிலேயே மயங்கி நரகில் வீழ இருந்த என்ணேச் சிந்தைதெளிவித்துச் சிவமாக்கியாண்ட ஆனந்தத் தைத் தில்&லயுட் கண்டேன் என்பது கருத்து.

முற்பதிகத்துக் கழுக்குன்றிற் காட்டினுய் என்ற அடிகள் இப்பத்தில் தில்ஃயுட் கண்டேன் எனல் காண்க.

பிரபஞ்ச விஷயங்களே இடைவிடாது இந்திரியங்கள் வாங்கிக் கொடுத்துக்கொண்டேயிருக்க, அவற்றை மனம்பற்ற, அவற்றை அகங்காரம் உள்ளே கொண்டுய்க்க, அவற்றைப் புத்திதத்துவம் குணங்கட்கேற்பச் சுகமாகவோ துக்கமாகவோ மோகமாகவோ நிச்சமிக்க, அவற்றை ஆன்மா வித்தை வாமி லாக அறிந்து, அவற்றின் வசப்பட்டு மயங்கி இறப்பதே தொழி லாதனின் 'இந்திரிய வயமயங்கி இறப்பதற்கே காரணமாய் என்றருளினர். ஆன்மா மும்மலச் சுழலிற்பட்ட‰யுமாயினும் அதனைல் அது அறியவொண்ணதேது ஆகவே காட்சிக்குரியதாய் எளிதில் அறியப்படுவது ஐம்பொறிச்சுழலே என்க.

பழையவுரை, அநித்திய விஷயரூப இந்திரிய வேடரால் அ‰வுற்று இறப்பதே காரணமாக என்னும்.

அந்தரமே திரிந்து - வானில் அஃேந்து. வான் அருவாத லின் நிராதரவாய்த் திரிந்து என்பதணே இச்சொற்ருடரால் விளக்கியதாம். பழையவுரை அனேகபுவனவாசியாகத் திரிந்து என்னும். வேறுபட்டஃேந்து என்றும் சிலருரைப்பர்.

சிந்தைதணத் தெளிவித்து இந்திரியவயமயங்கிய சிந்தை யைத் தெளிவித்து. பித்தநோயால் மயங்கிப் படுகுழியில் விழ இருந்த ஒருவண மருத்துவன் பித்தந்தெளிய மருந்தளித்து மயக்கம்போக்கித் தாமே படுகுழிக்கு விலகிச்செல்ல உதவுவது போல அரு நரகில் விழ இரு ந்த என்ண இந்திரியசுகத்தின்வழி மயங்கிய என் சிந்தை மயக்கைப் போக்கித் தெளிவித்தான் என்பார் 'அரு நரகில் வீழ்வேற்குச் சிந்தைதணத் தெளிவித்து' என்றுர். சிவமாக்கி - சிவத்துவம் அடையச்செய்து. சிந்தை சிந்திப் பதன் வடிவன்றித் தனக்கென ஒரு வடிவுமில்லாதது ஆதலால் இந்திரிய சுகங்களே விட்டுச் சிவத்தைப் பற்றியவழிச் சிவமே ஆயிற்று என்பார் 'சிவமாக்கி' என்றருளிஞர். சிலர், இந்திரிய வயமின்றித் தனித்து நிற்றலே சிவமாந்தன்மை என்பர். சுகம் என்பது நோய் நீக்கமும் இன்பப்பேறும் இணேந்தவழியன்றி உணரப்படாதவாறு போல, இந்திரிய வயமின்றிப் பிரிதலே சிவமாந்தன்மையாகாது; சிவச்சார்புபெற்று ஊன்றி நிற்கும் யோகானுபவ முதிர்ச்சியும் இன்றியமையாததென உணர்க

ஆனந்தமே வடிவான சிவத்தை ஆனந்தம் என்றதாம். சிவமும் ஆனந்தமும் குண குணியின்றி அதுவே இரண்டுமாம் என்க. இக்கருத்து அறியாதார் குணியைக் குணமாக உருவ கித்ததாக உரைப்பர். அது பொருந்தாமைச் சைவநூல்களிற் காண்க. உலகியல் ஆனந்தம், இந்திராதி பதவிகளிலுள்ள ஆனந்தம், இவற்றின் வேறுபடுத்தற்காக 'அந்தமிலா ஆனந் தம்' என்ருர். தில்ஃக்கூத்தணக் கண்ட மாத்திரத்தே காந்தம் பற்றிய இரும்பு காந்தமாதல்போல, தீக்கதுவிய இரும்பு தீ வண்ணமும் தன்மையும் அடைதல்போல ஆன்மா காண்பது ஆனந்தம் ஒன்றையுமே ஆதலின் இங்ஙனம் கூறிஞர் எனலும்

இதுமுதற் பத்துத்திருப்பாடல்களும் அடிகள் தில்ஃயுள் ஆனந்தம் கண்ட அதிசயத்தை இயம்புதலின், இது நிருத்த தரிசனம் என்னும் பதிகக்கருத்திற்கு ஏற்புடைத்தாதல் அறிக.

474 வினேப்பிறவி யென்கின்ற வேதணேயி லகப்பட்டுத் தணேச்சிறி து நிண்யாதே தளர்வெய்திக் கிடப்பேணே [யை எணேப்பெரி தும் ஆட்கொண்டென் பிறப்பறுத்த இண்யிலி அணேத்துலகும் தொழுந்நில்ஸே யம்பலத்தே கண்டேனே. 2

இ-ள்: விணேவயத்தால் விளேயும் பிறப்பு என்கின்ற துண்பத்திற் கிக்குண்டு, சிவபரம்பொருளாகிய தன்னேச் சிறி தும் தியானிக்காமல், தளர்ச்சியுற்றுக் கிடக்கின்ற என்னே, என் தலேவஞ்கிய சிவம் பெரிதும் ஆட்கொண்டு, என் பிறவி என்னும் துன்பவலேயையறுத்த ஒப்பிலாதவன் எல்லாவுலகங் களும் தொழும் தில்லேநகரின்கண்ணதாகிய சிற்றம்பலத்தே கண்டேன் என்றவாறு.

பிறவிச்சுழலில் அகப்பட்டுக் கிடக்கின்ற என்ணே ஆளாகக் கொண்டு பிறவியை நீக்கிய ஓப்பிலியைத் தில்‰யில் சிற்றம் பலத்தே கண்டு உய்ந்தேன் உயர்ந்தேன் என்பது கருத்து. பிறவி இடையருது வருதலானும், நல்விணப்பயனுகிய இன்பத்தை நுகர்த்தும்போதும் வருந்தி உழைத்தலாதியாய வேதனேயை உண்டாக்குதலானும், துன்பத்தைப் புணர்த்தும் போது துன்பமேயாக மிகுத்துத் தோன்றலானும் பிறவி என்ற வேதணேயில் அகப்பட்டு என்ருர். பிறவிக்கு வித்து விணயா தலின் விணப்பேறவி என்றதாம். விணப்பிறவி விணயான் வருவதும், விணக்கு ஏதுவாவதும் ஆகிய பிறவி என்க.

தணச் சிறிதும் நிணயாதே; தன் சிவம். இறைவன் செய்த உபகாரத்தை எண்ணி அவணச் சிறிதும் நிணயாமல் என்றவாறு. இன்பமேயான சிவத்தைத் தியானியாதபோது துன்பம் மிக்குத்தோன்றும்; அப்போது உள்ளமும் உயிரும் தளரும்; செயலற்றுக் கிடக்கநேரும் ஆதலின் 'நிணயாதே தளர்வெய்திக் கிடப்பேணே ' என்ருர்.

கிடப்பேண ஆட்கொண்டு எனவே இயைதலின் நடுநின்ற 'எ'ன' என்பதனே ஆட்கொண்டு என்னும் விணக்கு முதலாக்கி என் + ஐ எனப் பிரித்து என் தலேவனெனக்கூட்டுக. எதுகை நயமும் ஓசையீனிமையும் நோக்கி எணப் பெரிதும் என வல்லொற்றுமிக்கது. பொருளின் தரம் நுகர்ச்சிக்கு வந்தபோ து தான் அறுதியீட்டு அறியப்பெறும். அதுபோல இறைவனும் வேறெதனுலம் எவராலும் நீக்கற்கியலாத விணயையும் பிறவியையும் அறுத்து ஆட்கொண்ட அனுபவத்தைக்கொண்டு அவரை இணயிலி என்ருர் ஆதலின் இது ஈண்டு அனுபவ ஞானத்தால் விளே ந்த திருப்பெயராயிற்று.

அணத்துலகும் என்றதற்குக் கந்தபுராணத்து அண்ட கோசப்படலத்தில் அறிவிக்கப்பெற்ற உலகங்கள் யாவும் கொள்க புண்யபூமியாகிய மண்ணுலகில் வீராட்புருடனுடைய இதயத்தானமாய், தகராகாசமாய், ஞானவெளியாய் வீளங்கும் தில்ஃ வேறெங்கும் இன்மையானும், எல்லாவுலகும் இத்தில்லே யாற் பெரும்பயன் உறுதலானும் அணத்துலகும் இதனேத் தொழுகின்றன. அங்ஙனம் தொழ அணிசெய்து நிற்பது அம்பலம், அம்பலத்திற்குமிர் இணையிலி என இயைய எண்ணச் செய்யும் வனப்பு உற்றுநோக்கி நயங்கொள்க.

475 உருத்தெரியாக் காலத்தே உள்புகுந்தென் இுளமன்னிக் கருத்திருத்தி யூன்புக்குக் கருணேயினு லாண்டுகொண்ட திருத்துருத்தி மேயாகோத் ஒத்திக்குஞ் சிவபதத்தை அருத்தியினுல் நாயடியேன் அணிகொடில்லே கண்டேனே. 3 இ-ள்: அடியேன் உருவு அறியப்படாத காலத்தே என் உள்ளே புகுந்து என்மனத்திலே நிலேபெற எழுந்தருளி, என் கருவையும் திருத்தி, ஊன்நிறைந்த என்மாதாவின் வயிற்றுட் புகுந்து சுருணேயிஞல் என்னே ஆண்டுகொண்ட திருத்துருத்தி என்னும் தலத்தில் எழுந்தருளியுள்ள சிவபெருமானே, நித்திக்கும் குஞ்சிதபாதத்தை நாயையொத்த அடியேன் ஆசையிஞலே அழகிய தில்லேநகரில் கண்டேன் என்றவாறு.

கருவாய்க் கிடக்கின்ற காலத்திலேயே என்னுட்கலந்து என்ணேத்திருத்தி ஆட்கொண்ட சிவணே அணிகொள்தில்ஃவிற் கண்டேன் என்பது கருத்து.

உருத்தெரியாக்காலத்தே - உருவு அறியப்படாத நாத பீந்து அணுவான கலப்பு நிஸ்மிலேயே என்பதாம். தத்துவ துணேக்கருவியின்றி, கேவலாதீத உண்மையுடைய காலத்தில் என்பது பழையவுரை. இறைவன் உருவை யான் அறியாத காலம் என்பாரும், உருவம் தெரியாத தசைத்திரளாயிருக்குங் காலத்திலேயே என்பாரும் உளர்.

உள் புகுந்து · உள்ளே இருந்து என்பது பழையவுரை. உயிர்க்குயிராய் என்னுட்புகுந்து என்பாரும், மனத்துட்புகுந்து என்பாரும் உளர். என் உளம் மன்னி · என் மனத்தில் நிலே பெற்று. சூட்சுமபஞ்சகிருத்தியம் செய்து சகலப்படுத்தி என்பது பழையவுரை.

கரு+திருத்தி - கருவையே சிவப்பணிக்காகும்வண்ணம் திருத்தி ; கருவில் திருத்தாவிடின் பிறந்து விணக்கீடாகச் சுழலும்போது திருத்த இயலாதாகலின் கருவிலேயே திருத்தி என்றதாம். கருத்து+இருத்தி எனப் பிரித்து என் கருத்தைத் தன்னில் பிரியாதே இருக்கச்செய்து எனலுமாம்.

் ஊன் புக்கு - உடலில் புகுந்து. கருவியாகுபெயர். தூல பஞ்சகிருத்தியம்செய்து என்பது பழையவுரை.

இறைவன் இவ்வண்ணம் தகுதியற்ற என் உள்ளம், கரு, ஊன் இவற்றுள் புக்கது கைம்மாறில்லாத கருணேயே என்பார் ' கருணேயினை் ஆண்டுகொண்ட ' என்ருர்.

<sup>—</sup> திருத்துருத்தி - குத்தாலம் என இன்று வழங்குந்தலம். தித்திக்கும் சிவபதத்தை - கரும்பாய்த் தேஞப் இன்ன**முதா**ய்த் தித்திக்கும் சிவபதத்தை என்றவாரும். சிவபதம் - சி**வனுடைய** குஞ்சிதபாதம் என்பது பழையவுரை. சீபஞ்சாக்கரமா**கிய சொ**ல் எனலும் ஆம். கூத்தப்பெருமான் திருவுருவமே ஐந்தெழுத் தருணிஃயாதலின் இங்ஙனம் கூறல் ஏற்புடைத்தென்க. முத்திப் பேறு என்பாரும், சுத்தபஞ்சகிருத்திய நடம் என்பாரும் உளர்.

நாயடியேன் · அடித்தாலும், புறம்போக்கினுலும் தன் தலே வணேச்சூழ வருதலேயன்றிப் புறம்போகாத நற்குணம் அமைந்த நசய்போன்ற அடியேன் என்பதாம். அருத்தி · அமையாத ஆசை. ஒருபொருளிடத்து ஒருவர்க்கு அயரா அன்புவிளேயின் அதணேயடைந்தேதீருதல் உறுதியாதலின் அருத்தியினுல் தில்லே கண்டேன் என்றருளியதாம்.

அணிகொள் தில்2ல-அழகிய தில்2ல. உலகிற்கே அணியாம் தன்மையைக்கொண்ட தில்2ல எனலுமாம்.

சிவபதத்தைக் கண்டேன் என்றதால் இது குஞ்சிதபாத நிருத்ததரிசனமாமிற்று.

- 476 கல்லாத புல்லறிவிற் கடைப்பட்ட நாயேணே வல்லாள ஞுய்வந்து வனப்பெய்தி யிருக்கும்வண்ணம் பல்லோருங் காணவென்றன் பசுபாசம் அறுத்தாண எல்லோரும் இறைஞ்சு தில்ஃ யம்பலத்தேகண்டேனே. 4
- இ ்ள்: சிவஞானத்தைப் பெருத சிற்றறிவிஞல், கடைப் பட்ட நாயைப்பாத்த என்னே, மிக வன்மையுடையவஞக எழுந்தருளி, யான் புதிய அழகுபெற்றுச் சிறப்புடனிருக்கும் படி, உலகினர் பலர்காண என் சீவபோதத்தையும், பாசங் களின் பிணிப்பையும் நீக்கிய சிவணே, எல்லோரும் வந்து வணங்குகின்ற தில்ஸேயம்பலத்திற்கண்டேன் என்றவாறு.

கடைப்பட்ட நாயேணப் பசுத்தன்மை பாசப்பிணிப்பு இவற்றை நீக்கி ஆட்கொண்ட சிவணேத் தில்ஃயம்பலத்திற் கண்டேன் என்பது கருத்து.

கற்றல் - பரிபாகப்படுதல். கல்வி அறியாமையைப் போக்கி அறிவை வளர்த்து மனத்தைப் பரிபக்குவப் படுத்துகிறது. ஆதலால் அங்ஙனம் பரிபாகமுருத அறிவு புல்லநிவு. அதனே யுடைமையால் அடியேன் கடைப்பட்ட நாயேன் ஆயினேன் என்பார் 'கல்லாத புல்லறிவிற் கடைப்பட்ட நாயேண்' என்ருர். சிவணேயறியக் கற்கவேண்டிய கல்வி சிவஞானமாதலின் அதனே அடையாத என்ருர்.

நில்லாதவற்றை நிஃல்மின என்று உணரும் புல்லறிவை யன்றிப் பிறவற்றைக்கல்லாத என்ணே என்றுகூறும் பழையவுரை. என்ணே ஆட்கொள்ளவேண்டுமானுல் - என்வலிய விணேகளே நீக்கி உய்யக்கொள்ளவேண்டுமானுல் எளிதில் இயற்று தல் ஓண்ணுது என எண்ணி மிக வன்மையுடையவனுக வந்தான் இறைவன் என்பார் 'வல்லாளனுய் வந்து' என்ருர். வல் + ஆளன் - வலிமையையாள்பவன், வலிய ஆள்பவன் என்றெல் லாம் கொள்க. எல்லாம் வல்ல சித்தனுக வந்தென்பது பழைய உரை.

உடலில் உள்ள நோய் நீங்கியவழி உடல் புத்தழகும் புது வளர்ச்சியும் பெற்று விளங்குதல்போல எனக்கு உள்ள சிற்றறி வுடைமை முதலான பசுத்தன்மையும், அறியாமை மயக்கம் முதலான பாசப்பிணிப்பும் நீங்கி யான் புத்தழகு பொருந்தும் வண்ணம் செய்தான் என்பதணே 'வனப்பு எய்தியிருக்கும் வண்ணம் பல்லோரும்காண என்றன் பசு பாசம் அறுத்தாண' என்றதால் குறித்தருளிஞர். பசு - பசுத்தன்மை. பாசம் - பாசப் பிணிப்பு.

விண்ணவர் முதல் விஷ்ணுவரை அணேவரும் இம்மை மறுமை இன்பங்களே விரும்பி, அவரவர் பரிபாக நிலேக்கு ஏற்ப வணங்குகின்றனர் ஆதலின் 'எல்லோரும் இறைஞ்சு தில்லு' என்றுர். மக்கள் நரகர் முதலியோரும் வணங்கத்தக்க எளிமை யுடைமையை விளக்கிஞர் எனலுமாம். பெத்தர் முத்தர் எல் லோரும் என்பது பழையவுரை.

திருவைந்தெழுத்தில் பசு யகரமும், பாசம் நம என்பவை களுமாதலின் அவை இரண்டையும் அறுத்தது, அவற்றின் நீங்கி சிவ எனத் தன்முணப்பின்றி அவற்றையே கண்டு அவையே தானேயாய் நிற்றலாகிய நிருத்ததரிசனம் அறிவிக் கப்பெற்றமை காண்க.

- 477 சாதிகுலம், பிறப்பென் னுஞ் சுழிப்பட்டுத் தடுமாறும் ஆதமிலி நாயேணே அல்லலறுத் தாட்கொண்டு [துக் பேதைகுணம் பிறருருவம் யானெனதென் னுரைமாய்த் கோதிலமு தாளுளேக் குலாவுதில்லே கண்டேனே. 5
- இ-ள்: சாதி குலம் பிறப்பு என்கின்ற நீர்ச்சுழியிலகப் பட்டுத் தடுமாறுகின்ற ஆதரவற்ற நாய்போன்ற எண்ணே, துன்பங்களேத்துடைத்து ஆட்கொண்டு, பேதைமை, குணம், உருவத்தால் பிறர், யான், எனது என்கின்ற சொல்லே இன் ருகக்கெடுத்து, எனக்குக் குற்றமற்ற அமுதம்போல ஆன சிவணே விளங்குகின்ற தில்லேயிற்கண்டேன் என்றவாறு.

u.

அடியேண அல்லலறுத்தாட்கொண்டு, பேதஞானத்தையும் போக்கிய பெருமாணத் தில்ஃமிற்கண்டேன் என்பது கருத்து.

சாதி - கீழ்ச்சாதி மேற்சாதி என்னும் பாகுபாடு. இது தொழில்பற்றியே அமைவது என்பதைத் தொல்காப்பியத்து 'ஆயர் வேட்டுவர்' என்ற சூத்திரத்திற்கு நச்சிரைக்கினியர் உரைத்த உரையானும் உணர்க. கோத்திரம் என்கிறது பழைய வுரை. சாதியாவது அந்தண்மை, ஆண்மை, செட்டுடைமை, அடிமை என்னும் நால்வகைப் பண்புகள் காரணமாக விளே ந்த வருணம் என்பாரும் உளர்.

குலமாவது கூட்டம். இதணேயே கோத்திரம் என்பாரும் உளர். மக்கள் அங்கங்கே கூடிவாழ்ந்தகாலத்து நெடுந்தூரத் துள்ள தம்பினத்தாரோடு உறவாட முடியாமையான் அமைந்த பிரிவு.

பிறப்பாவது ஊர்வன முதலான எழுவகையின. ஆகவே நால்வகைத் தோற்றத்து எழுவகைப் பிறப்பினும், மக்கட்பிறவி மிலே சாதி குலம் என்ற இரண்டினும் அபிமானங்காரணமாக அகப்பட்டுச் சுழலும் நாயேணே என்றவாறு.

சுழி நீருள் அழுத்துவதன்றி மேலெழுப்பாதவாறுபோல இவைகளும் மேனி‰ அடையக்கடவதாகிய உயிரைத் தாழ்த்தி அழித்தலின் சுழியாக உருவகித்தார்.

ஆதமிலி . ஆதரவற்றவன். சுழிப்பட்டுத் தடுமாறும்போது ஆதரவாளர் யார் உதவுவர்? ஒருவருமிலர் ஆதலின் 'ஆதமிலி நாயேணே' என்ருர்.

அல்லல் அறுத்து - சுழியினின்றும் கரையேற்றி. நல்லகுலம் என்றும் தீயகுலம் என்றும் சொல்லளவல்லாற் பயனில்ஃல யாதலின் உடஃலயும் உழைப்பையும்பற்றி உண்டான அவற்றி னின்றும் காத்து என்க.

ஆட்கொண்டு - அடிமையாக ஏற்று. வேற்றுமையற்ற தொண்டக்குலமாக்கி என்க.

பேதை, குணம், அறிவின்மை, குணமுடைமை என்றவேறு பாடுகளேயும், உருவங்காரணமாகப் பிறர் யான் எனது என் னும் வேறுபாடுகளேயும் அகற்றத் திருவுளங்கொண்டு, பேதை குணமுதலான சொல்வழக்கையே கெடுத்து என்க. இதஞல் பேதஞானம் விலக இத்தகைய வழக்காற்றையே கெடுத்ததாம் என்றவாறு. கோது - குற்றம். விடத்தொடு தோன்ளுமை முதலான குற்றமற்ற அமுதம் ஆணுன் இறைவன். அவணேத் தில்ஃலயுள் கண்டேன் என்பதாம்.

பிறப்பால் அந்தணராமினும் ஆட்சிமையால் அரசாவாரும் செட்டால் செட்டியாவாரும், உழவாலும் அடிமையாலும் அடிமை யாவாரும் உளர். அங்ஙனமே பிறரிலும் ஆதலால் சாதி முதலிய பேதங்கள் உடஃப்பற்றிய உண்மையுணராமை காரணமாக விகாந்தனவாதலின் ஞானநெக்கு ஏலாது என இறைவன் அறுத்தான் என்று உணர்க. இத்திருப்பாடற்கு வலிந்து ஒரு பிறப்பு இரு பிறப்பு, சேர சோழ பாண்டியகுடி அல்லது குலம் அந்தணர் முதலிய சாதி இவற்றுள் அகக்கோலங்கொள்ளாத புறக்கோலங்கொண்டாரை மனத்தெண்ணியே அவைகளேச் சுழியாகக் கூறிஞர் என்பர் சிலர். அவை பொருந்தாமையுணர அடிகளே 'புல்லாகிப் பூடாய்......எல்லாப் பிறப்பும் பிறந்தினேத் தேன் ' எனலால் பிறப்பு எவை என்பது உணர்த்துதல் கொண்டும் தெளிக.

478 பிறவிதணே யறமாற்றிப் பிணிமூப்பென் நிவையிரண்டும் உறவிணெடு மொழியச்சென் றுலகுடைய வொருமுதணேச் செறிபொழில்சூழ் தில்ணேநகர் திருச்சிற்றம் பலமன்னி மறையவரும் வானவரும் வணங்கிட நான் கண்டேனே.

இ-ள்: பிறவியை அறவேநீக்கி நோயும் மூப்புமாகிய இவை இரண்டையும் உறவோடும் ஒழித்துப்போய் உலகம் அனேத்தையும் தமக்கு உடைமையாகப் பெற்ற ஒப்பற்ற முதல்வணே நெருங்கிய சோலேகள்சூழ்ந்த தில்லேநகரிலே திருச் சிற்றம்பலத்திலே நிலேபெற்று அந்தணர்களும் தேவர்களும் வணங்கிட நான் கண்டேன் என்றவாறு.

பிறப்புப் பிணி மூப்பு என்னும் நோய்கஃயும் அவற்றிற்கு உறவான விண் மரணம் முதலானவற்றையும் அறவே ஒழித்து உலகநாயகணே அமரரும் அந்தணரும் வணங்கத் திருச்சிற்றம் பலத்தில் கண்டேன் என்பது கருத்து.

எரிவதிழுத்தால் கொதிப்பது நிற்பதுபோலப் பிறவிக்கு ஏதுவாகிய விகோககோச் செய்யாது, செய்கின்ற விகோககோயும் சிவனருளால் செய்வதாகச் சிந்தித்துச் செய்மின், உள்ள விணே அழிவதோடு வருவிகோயும் ஏருமற்போகவே பிறவி தானே நீங்குமாதலின் அங்ஙனம் ஒழுகினேன் என்பார் 'பிறவிதனே அறமாற்றி' என்ருர். பிணி மூப்பு என்பன நம் தீவிணேயின் பயனுகவும், விணக் கழிவாலும் விணவன. விணேயொழியவே நோயும் நோய்க்கு ஏதுவாய ஆதிபௌதிக, ஆதிதெய்விக ஆதியாத்மிகங்களாகிற ஏதுக்களும் மூப்புக்கு உறவாகிய நரை திரைகளும், இந்திரி யங்கள் வலிகுன்றுதலும் உடனே ஓழியுமாதலின் 'பிணிமூப்பு என்றிவையிரண்டும் உறவிெடும் ஓழியச் சென்று' என்றருளி னர். உறவு - உறவினர் எனலுமாம்.

உலகுடைய ஒருமுதல் - உலகெலாம் தமக்கே உடைமை யாகப்பெற்ற முதல்வன். சங்காரகாரணஞகிய சிவன் என்க. கூத்தப்பெருமானுடைய பஞ்சகிருத்திய பரமானந்தக் கூத்தினு லேயே உலகம் இயங்குதலால் அவனே முதல்வன்; அவனுக்கே உலகம் உடைமையாம் என்பன உணர்கின்ருேம் ஆதலின் இங்ஙனம் கூறிஞர்.

அத்தகைய முதல்வன். அந்தணரும் வணங்கத் தில்‰யில் திருச்சிற்றம்பலத்தில் மன்னியிருப்பதைக் கண்டேன் என்று வியந்து கூறியவாற்ருல் நிருத்த தரிசனம் ஆதல் காண்க.

479 பத்திமையும் பரிசுமிலாப் பசுபாசம் அறுத்தருளிப் பித்தனிவ னெனவென்னே யாக்குவித்துப் பேராமே சித்தமெனுந் திண்கயிற்றுல் திருப்பாதங் கட்டுவிந்த வித்தகளுர் விகோயாடல் விளங்குதில்லே கண்டேனே.

இ - ன் : அன்பும் பண்புமில்லாத பித்தன் இவன் என்று என் தற்போதத்தையும் பாசங்களே யும் நீக்கியருளி, என்னே த் தன்னடிக்கே அடிமையாக ஆக்கம்பெறச்செய்து, யான் அறியாமையால் அகன்றுவிடாதவண்ணம் சித்தம் என்னும் வலியகயிற்ருல், தம் திருவடியாகிற தறியிலேகட்டிய பேரறிஞ ரான பெருமான் திருவிளேயாடிஸ் விளங்குகின்ற தில்ஸேயிற் கண்டேன் என்றவாறு.

திருவடிச்சார்பிற்குரிய தகுதி யாதும் இல்லாத என்ணேத் தகுதியூட்டி, யான் திருவடியைப் பிரியாது இருக்கச்செய்த பெருமானுடைய திருவிணயாடலாகிய ஐந்தொழிற்கூத்தைத் தில்‰நகரில் கண்டேன் என்பது கருத்து.

பத்திமை · அன்பு உடைமை. பரிசு - நல்லொழுக்கமாகிற பண்பு. இல்லாப்பித்தன் என இயைக்க.

பித்தன் செய்வன தவிர்வன அறியாது மயங்கித் துன்ப இன்ப வேறுபாடின்றி நுகர்ந்து உறக்கமின்றி உழல்பவன. உடலெடுத்ததன் பயன் சிவனிடம் அன்புசெய்து சிவநெறி நிற்க வேண்டியீருக்க அவற்றைச் செய்யாது புறம்புறந்திரிதலால் இவன் ஒருபித்தனெனத் திருவுளங்கொண்டு இறைவன் இவன் இங்ஙனம் திரிதற்குக் காரணம் இவனது சிற்றறிவும், பெத்த நிஃயுமே என ஆய்ந்து, நோய்முதல் நாடி நோய் தீர்க்கும் மருத்துவன்போலப் பசுத்துவத்தையும் பாசத்தையும் அறுத் தான் என்ண உயர்த்திணன் என்பார் 'பசுபாசம் அறுத்தருளிப் பித்தனிவன் என என்ண ஆக்குவித்து' என்றருளினர். ஆக்கு வித்து - ஆக்கம் விணத்து.

முன்னே ஆட்கொண்டபோது பிரிந்து புறம்போந்ததை எண்ணி இன்றும் அங்ஙனம் நேராதவண்ணம் மனம் என்னுங் கமிற்ருல் திருவடியென்னும் தறிமிலே கட்டுவித்தான்; இது வோர் வித்தகச்செயல் என்பது போதர 'சித்தம் எனும் திண் கமிற்ருல் திருப்பாதம் கட்டுவித்த வித்தகஞர்' என்றருளினர்.

விணயாடல் - தம் கூத்து ஒன்ருனே ஐந்தொழில்கணயும் கணப்பின்றிச் செய்யும் விணயாட்டு: விணயாடல் கண்டேன் என்றது நிருத்த தரிசனம் அறிவிப்பதாம் என்க.

- 480 அளவிலாப் பாவகத்தால் அமுக்குண்டிங் கறிவின்றி விகோவொன்றும் அறியாதே வெறுவியனுய்க் கிடப்பேனுக் களவிலா ஆனந்த மளித்தென்கே யாண்டாகனக் களவிலா வானவருந் தொழுந்தில்கே கண்டேனே.
- இ-ள்: அளவற்ற எண்ணங்களால் அழுக்கப்பெற்று அறிவில்லாமல் அதஞல் விளேயவிருக்கும் பயினயும் அறியா மல், வீணஞகக்கிடக்கின்ற எனக்கு எல்ஃயெற்ற ஆனந்தத்தை யூட்டி, என்னோயாண்ட பரம்பொருளே வஞ்சனேயற்ற தேவர் கள் வந்து தொழுந்தில்லேநகரில் கண்டேன் என்றவாறு.

எத்தணேயோ கற்பணகளில் அமுங்கி அறிவிழந்திருந்த என்ண ஆனந்தமூட்டி ஆண்ட தில்லேக்கூத்தணத் தில்லேயில் கண்டேன் என்பதாம்.

பாவணே - ஒன்றணே மனத்தால் எண்ணுதல். பாவகம் -அங்ஙனம் எண்ணிய எண்ண முதிர்ச்சியால் எண்ணப்பட்ட பொருளாகவே இருத்தல். எண்ணங்கள் நம் நிலேக்கு ஏற்ப விளேதல் இல்லே. எத்தணேயோ மனக்கோட்டைகள் விஞ்சிய நிலேயில் விளேகின்றன. அந்த மனக்கோட்டைகளின் நடுவில் புதையுண்டு என்பார் 'அளவிலாப் பாவகத்தால் இங்கு அமுக் குண்டு' என்ருர். பாவகம் - தீவிணே என்னும் பழையவுரை. அங்ஙனம் அமுக்குண்டபோது ஆன்ம அறிவு மழுங்குமா தலின் அறிவின்றி, மனக்கோட்டைமயமாய், அதனுல் வீணயும் பயன் இன்னவென்று உணராமல் வீணஞகக் கிடந்த நிலேக்கு இரங்கி, எனக்கு ஆனந்தமளித்தான் என்னேயாட்கொண்டான். இத்தகைய உபகாரியைத் தில்ஸேயில் கண்டேன் என்பதாம்.

களவிலா வானவர் - கரவாடும் வன்னெஞ்சர்க்கு இறைவன் அரியஞகலின் வஞ்சணேயில்லாத வானவர்கள் தொழுகின்றனர் என்றவாறு. களவு-தன்னலமும், பிறர்தீங்கும் வேண்டி வழி படுதல். அங்ஙனமன்றி, என்கடன் பணிசெய்து கிடப்பதே என வழிபடுபவர்கள் என்பதாம்.

481 பாங்கிணுடு பரிசொன்றும் அறியாத நாயேண் ஓங்கியுளத் தொளிவளர வுலப்பிலா அன்பருளி வாங்கிவிண் மலமறுத்து வான்கருணே தந்தாண் நான்குமறை பயில்தில் ஃல யம்பலத்தே கண்டேனே.

இ-ள்: பாங்கும் பரிசும் அறியாத நாயையொத்த என்னே, என் உள்ளத்தே சிவஞானம் சிறந்து விளங்க அழியாத அண்பைக்கொடுத்து, என் விணேகளேயசுற்றி, மலங்கள் என் ணேச்சாராமல் நீக்கி, பெரிய கருணேயை வழங்கிய வள்ளலே நான்குவேதங்களும் இடைவிடாது பயிலப்படுகின்ற தில்வேத் திருச்சிற்றம்பலத்தே கண்டேன் என்றவாறு.

அன்பருளி, அடியேன் விணேகளே அகற்றி, மலங்களே வலி அடக்கிக் கருணே புரிந்த இறைவணேத் தில்லேச்சிற்றம்பலத்தே கண்டேன் என்பது கருத்து.

பாங்கு - தலேவனுக்கு உவப்பான செயல்கள். பரிசு - அவ னுக்குப்பிடித்த குணங்கள். அல்லது அவணேக் கூடுதற்குரிய உபாயங்கள் எனலுமாம். பாங்கு - உரிமை, பரிசு - உரிமையால் விளேயுங்குணம் என்பது பழையவுரை.

உளத்து ஓளி ஓங்கி வளர உலப்பிலா அன்பருளி எனக் கூட்டுக. இதற்கு, தகுதியற்ற அடியேனுள்ளத்தும் சிவஞானந் தழைத்தற்கு ஏதுவாகிய அழியாத சிவனடி மறவாத பற்றை ஊட்டி எனப் பொருள்கொள்க.

வாங்கி - அறியாமையிற்கிடந்த என்ணே எடுத்து எனலுமாம். வி**கே வா**ங்கி எனக்கூட்டி அடியேன் மேன்மேலும் விணகளேச் சாரா து விணகளேயொழித்து எனக்கொள்க.

மலமறுத்து வான்கருணே தந்தாணே - மலங்கள் நித்திய மாகனின் அவை எம்மைப்பற்ருது தொடர்புநீக்கி, மீளவும் மலகன்மங்கள் வந்து பற்ருதவண்ணம் பாதுகாவலாகக் கருணேயையும் அருளியவணே என்க.

அங்ஙனம் பரிபாகமுறுத்தி ஆட்கொண்டு கருணேயும் வழங்கிய வள்ள‰த் தில்‰யம்பலத்துத் தரிசிக்கப்பெற்றேன் என்பதாம்.

482 பூதங்க ஊேந்தாகிப் புலனுகிப் பொருளாகிப் பேதங்க ளணத்துமாய்ப் பேதமிலாப் பெருமையணக் கேதங்கள் கெடுத்தாண்ட கிளரோளியை மரசுதத்தை வேதங்கள் தொழுதேத்தும் விளங்கு தில்ணே கண்டேனே.

#### **திருச்சிற்றம்பலம்**

இ-ள்: ஐம்பூதங்களும், அவற்றிற்குக் காரணமான ஐந்து தன்மாத்திரைகளும், ஏனேய பொருள்களும், வேறு பாடுகளனேத்தும் ஆகி, தான் ஒரு மாறுபாடும் இன்றி விளங் கும் பெருமையையுடையவனும், என் துன்பங்களேப்போக்கி ஆண்ட மேன்மேலுங் கிளர்ந்தெழுகின்ற ஒளிபோல்பவனும் மரகதம்போல்பவனும் ஆகிய இறைவனே வேதங்கள் தொழுது வழிபடும் விளங்குகின்ற தில்லேநகரில் கண்டேன் என்றவாறு.

மண்முதற் குடிஃயிருன தத்துவங்களாகியும், தாத்துவிகங் களாகிற பொருள்களாகியும், வேறுவேருன அணத்துமாகியும் தான் தன்தன்மையிற் சிறிதும் பேதமின்றி விளங்கும் பெருமை யணுகிய மரகத மணிபோல்பவணத் தில்ஃயிலே கண்டேன் என்பது கருத்து.

பூதங்களே ந்து · மண் நீர் அனல் கால் விண் என்ற ஐந்து பூதங்கள். புலன் · சுவை ஓளி ஊறு ஓசை நாற்றம் என்ற ஐந்து தன்மாத்திரைகள். அவற்றின் பேதங்கள் · தரத்துவிகங்களா கிய சிவதத்துவம் முதல் பிருதிவியீருன தத்துவங்களானியன்ற பொருள்கள். இவ்வண்ணம் எல்லாமாய்ப் பேதப்படினும், தான்மட்டும் விகாரியாகாமல் விளங்கும் பெருமை இறைவற்கே யுரிய சிறப்பிலக்கணம் என்பார் ·பேதங்கள் அனேத்துமாய்ப் பேதமிலாப் பெருமையணே' என்ருர்.

'பொன்மை நீ லாதி வன்னம் பொருந்திடப் பளிங்க வற்றின் தன்மையாய் நிற்கு மாபோற் சத்திதன் பேத மெல்லாம் நின்மலன் தாஞத் தோன்றி நி&லமையொன் ருயே நிற்பன் '

ஆதல் காண்க.

கேதங்கள் - துன்பங்கள். நோய்களே ஒளியாலும் மணி யாலும் நீக்குதல் மருத்துவநூன்மரபு. ஆதலின் துன்பந் துடைக்கும் பெருமாணக் கேதங்கள் கெடுத்தாண்ட ஒளி என் நும் மரகதம் என்றும் கூறிஞர். கேதம் - யான் எனது என்னும் பொய் என்பது பழையவுரை. மரகதம் - பச்சைமணி. பச்சை தன்ணச்சார்ந்த பால்முதலியவற்றையும் பசுமையாகத் தோற்று வித்து, பாலேச்சார்ந்த தான் வெண்மையாகாதது போல இறைவன் சத்திதன் பேதம் எல்லாம் தானுத்தோன்றியும் தன் நிலே ஒன்ருயே நிற்பன் என்றதை உருவகத்தாலும் உளங் கொள வைத்ததாம்.

இவ்வண்ணம் இப்பத்துப் பாடல்களாலும் தில்ஃமில் இறைவனே அந்தமிலா ஆனந்தமாகவும், இணமிலியாகவும், தித்திக்கும் சிவபதமாகவும், பசு பாசம் அறுப்பவஞகவும், கோதில் அமுதாகவும், உலகுடைய ஒருமுதலாகவும், ஆனந்த மளித்து ஆள்பவஞகவும், வான்கருணே தரும் மரகதமாகவும் கண்டதாகக் கூறுதல் காண்க.

## 32. பிரார்த்தணப்பத்து

#### [சதாமுத்தி]

சில நாட்களுக்குப்பின் அடிகள் திருப்பெருந்துறை யில் எழுந்தருளியிருந்தபோது, தில்ஃவில் இறைவணேக் கண்ட ஆனந்தம் கருத்தைக் கவர, பசியால் வாடிய ஒருவ னுக்கு உணவு கண்டாற்போலக் கண்டதில் அமைதியுருது அவரிடம் இடையரு அன்புசெய்யவும், ஓவாது உருகவும் பரமானந்தப் பழங்கடல் மூழ்கவும், தளிர்பொற்பாதம் பெற வும், பேராமை பேரானந்தம் வைக்கவும், ஆனந்தமேயாக அபேதமாகி விளங்கவும் இறைவணே நோக்கிப் பிரார்த்தித் தலின் இப்பகுதி பிரார்த்தனேப்பத்தாயிற்று. இது திருப் பெருந்துறையில் அருளப்பெற்றது எனவும், தில்ஃவில் அருளப்பெற்றது எனவும் கூறப்படுகிறது.

பத்து எனப்படுமாயினும் பதினெரு பாடல்களேப் பெற்று, அந்தாதித்தொடையாக விளங்குவது இதன் தனிச்சிறப்பு.

'பிரார்த்தணப் பத்துச் சதாமுத்திப் பேறே' என்பது அகத் தியச்சூத்திரம். முன்ணப்பத்தில் திருவருட்காட்சி கண்டும் எதிர் தோன்ருது சிவாநுபவமே சுவாநுபூதிகமாக நிட்டை பெறுங்காலம் திருத்தொண்டை அளவனாவி அடியார் உறவே நீங்காப் பெருமை தெறியென வேண்டுதல் என்பது பழையவுரையின் கருத்து.

பழையகுறிப்பு சதாமுத்தி; என்பது ஆன்மாக்களுக்கு முத்தி திச்சயம்பண்ணுதல் என்கின்றது.

திருவாசகச் சிறப்புக்கூறும் பழையபுராணம் 'அந்தமிலா ஆனந்த சத்தகலாமல் எணே அழுத்தி ஆள்வாயென்று சிந்தைகலந் துரைத்ததுவே பிரார்த்தணேப் பத்தாய்ப் புகலும் செய்கையாமே' என்னும். இடையீடில்லாது சிவானந்தப் பெருங்கடலில் தினேக்கத் திருவருன்புரிக என வேண்டிக்கொள்ளுதலே பிரார்த்தனேப் பத்தா தல் காண்க.



#### ஆசிரிய விருத்தம்

*திருச்சிற்ற*ம்பலம்

483 கலந்து நின்னடி யாரோ டன்று வரளா களித்திருந்தேன் புலர்ந்து போன காலங்கள் புகுந்து நின்ற திடர்பின்ஞள் உலர்ந்து போனேன் உடையானே உலவா வின்பச் சுடர்காண்பான் அலந்து போனேன் அருள்செய்யாய் ஆர்வங் கூர அடியேற்கே.

1

இ - ள் : நீ ஆட்கொண்ட அன்று, நின் அடியார்களோடு கலந்து சும்மா மகிழ்ந்திருந்தேன்; என் ஆயுட்காலம் பயனின் றிக் கழிந்தன; பின்ஞளிலே துன்பம்புகுந்துநின்றது; அதஞல் அடியேன் வாடினேன்; என்றும் வற்ருத இன்பமேவடிவான ஒளியைக் காணும்பொருட்டு வருந்தினேன்; என்னே ஆளாக உடையவனே! அடியேற்கு அன்பு மிகும்படி அருள்செய்க என்றவாறு.

அடியாரோடு கூடியகாலத்தும் விளுகக்களித்துக் காலம் போக்கினேன்; துன்பம் வந்தது; வாடிப்போனேன்; இன்ப வொளி காண எய்த்தேன்; ஆதலால் உடையாளே! அதனே அடைதற்குரிய அன்பை எனக்கு அருளுக என்பது கருத்து.

அன்று: காலம் கருதிய சுட்டுப்பெயர். குருந்தடியில் நீகுருவாக எழுந்தருளி அடியேனே முதன்முதலாக ஆட்கொண்ட அன்று என்க. அடியார்கூட்டத்தில் கலக்கப்பெற்ரூல் சிரித்தும் களித்தும் தேனித்தும் திரண்டு திரண்டு சிவன்புகழைப் பேசியும் மகிழவேண்டிய யான் பயனின்றிக் களித்தே காலம் போக்கினேன் என்பார் 'வாளா களித்திருந்தேன்; காலங்கள் புலர்ந்து போன' என்ரூர்.

திருவருளில் தினேத்துத் தியானித்துப் பயன்பெறவேண்டிய காலம் கிடைத்தும் பயன்படாமல் நழுவியதால் பின்ளுளிலே பலவகையான துன்பங்கள் தலேக்காட்டலாமின என்பார் 'பின்ளுள் இடர் புகுந்து நின்றது' என்ருர். வருவன தாமே வரும் என்ருற்போலத் துன்பம் தானேவரும் தடுத்தற்கியலாது என்பது போதர 'இடர்புகுந்து நின்றது' என்ருர்.

எதணேயுந்தாங்கும் ஆற்றலற்றகாலத்தே துன்பந்தோன்று மாயின் அதணப் போக்கிக்கொள்ள முடியாமல் வருத்து**த**லே நிகழக்கூடியதாகலின் 'உலர்ந்து போனேன்' என்கின்ருர். உலர்தல் - ஈரம் வற்றிச் சருகாதல்; அன்பும் ஆதரவும் அற்றுப் போதலுமாம்.

இத்தணத் துன்பச்சூழல்களுக்கு இடையிலேயும் ஓராசை; எப்படியாவது என்றும் மாருத இன்ப ஓளியைக் காணவேண்டு மென்று. அவ்விருப்பம் எளிதில் ஈடேருமையால் 'அலந்தே போனேன்' என்ருர்.

தந்தை தன்மகனுக்குத் தன்செல்வமுழுதையுமே கொடுப்பா குமினும், அறிவுள்ள தனயன் தந்தையை நோக்கி, எனக்கு முதல் கொடு அதனே வைத்து உழைத்து ஊதியம் பெருக்கிச் செல்வஞய் இன்பம் துய்ப்பேன் என்கிருன். அவன் நோக்கம் தான்தேடாப் பொருளால் இன்பமுமில்லே புண்ணியமுமில்லே என்பதாம். அதுபோல அடிகள் இறைவனிடம் பேரின்பம் அருளுக எனப் பிரார்த்திப்பாராயின், பெருங்கருணேத் தடங் கடலாகிய பெருமான் அதனேயும் அருள்வர். ஆயினும், அன்பு செய்து சிவஞானம் பெற்றுச் சிவபோகம் துய்க்க விரும்பி, எனக்கு ஆர்வம் அருளாய் என வேண்டுகின்ருர். ஆர்வம் -போதும் என்று அமையாத அன்பு.

தைலதாரை போன்ற இடையீடில்லா அன்பே சிவமாய் இன்பாம் ஆதலின் சதாமுத்தியாதல் காண்க.

484 அடியார் சிலருன் னருள் பெற்ருர் ஆர்வங் கூர யானவமே முடையார் பிணத்தின் முடிவின்றி முனிவால் அடியேன் மூக்கின்றேன் கடியே னுடைய கடுவினேயைக் களே ந்துன் கருணேக் கடல்பொங்க உடையா யடியேன் உள்ளத்தே ஒவா துருக அருளாயே.

2

இ-ள்: உடையாய்! மெய்யடியார்கள் சிலர் நின்மேல் ஆர்வம் மிகுதலால் உன் அருளேப் பெற்று உய்ந்தார்கள்; அடியேஞையை யான், முடைநாற்றம் வீசும் பிணத்தைப்போல வீணுக முடிவேயில்லாமல் வெறுப்பிஞல் மூப்படைகின்றேன்; கடியவஞ்சுய என்னுடைய கொடிய விணேகளாகிற களேகளேக் களேந்து, உன் கருணேயாகிற கடல் பொங்கி என்மீது பாய, அடியேன் மனத்தகத்து அன்பைத்தந்து யான் இடைவிடாது உனதருகோயேபற்றி மனமுருகப்பணித்தருள்வாய் என்றவாறு. ஆர்வமிக்க அடியார்கள் அருள்பெற்றுய்ய, யான் மட்டும் அஃதின்மையால் பிணம்போலப் பயனின்றி வெறுப்பால் வளர்கின்றேன் ; அதற்குக் காரணமாய விணேகளேப் போக்கி, அன்பைத்தந்து அடியேன் மனம் கசிந்து உருகக் கருணே செய் என்பது கருத்து.

' அடியார் சிலர் ஆர்வங்கூர உன் அருள் பெற்ருர்' என இயைக்க. ஆர்வம் அருள்பெறுதற்கு உபாயம் என்றறிந்தும் என, அவமே மூத்தமைக்கு ஏது உணர்த்துகின்ருர்.

பிணத்தின் அவமே மூக்கின்றேன் என முடிக்க. பிணம் பயன்படாததுபோல யானும் வீணுகப் பயனின்றி மூக்கின்றேன் என்றவாறு. 'அன்பகத்தில்லா உயிர் வாழ்க்கை என்புதோல் போர்த்த உடம்பு' என்பவாகலின் ஆர்வங்கூராத தன் வாழ்க் கைக்குப் பிணத்தை உவமித்தமை உணர்க. பிணம் சிறிது காலத்தாழ்த்து எடுப்பதற்கும் இயலாமல் முடைநாற்றம் வீசும். அதுபோல யானும் சிவபுண்ணியம் செய்து சிவானந்தம் கலந்து நாருது வாழ்ந்தேன் என்பார் 'முடையார் பிணத்தின் மூக்கின்றேன்' என்ருர்.

என் வாழ்க்கையில் எனக்கு உண்டான வெறுப்பிற்கோர் எல்‰யின்று என்பத‰ உணர்த்த 'முனிவால் முடிவின்றி மூக்கின்றேன்' என்றுர்.

கடியேன் - கடுந்தன்மையுடையேன். கடுவிணேகள் கொடிய விணேகள். கடுவிணேகளின் சார்பால் கடியளுமினேன் அன்றி, என் இயற்கைக் குணம் அன்று; ஆதலால், அவ்விணேகளே மாற்ற அடியேன் நின் கருணேக்கிலக்காகும் தகுதிவாய்ந்தவன் என்பார் 'அடியேனுடைய கடுவிணேயைக் களேந்து அன்பு ஓவாதுருக அருளாய்' என வேண்டுகின்றுர்.

உள்ளத்தே அன்பை உதவி, என் நெஞ்சு ஓவாதுருக அருளாய் என வேண்டிய சொற்களே வருவித்துப் பொருள் கொள்க.

கரு‱க்கடல் பொங்கிப் பாயவும், ஓவாது உரு்கவும் வேண்டுதலின் இத்திருப்பாடல் சதாமுத்தியுணர்த்துவதாதல் காண்க.

பழையவுரை, முனிவால் அடியேன் முகக்கின்றேன் எனப் பாடங்கொண்டு வெறுப்பால் தீவிணேயை முகக்கிறேன் என்று உரை வகுக்கும். 485

அகுனா சமுதப் பெருங்கடல்வாய் அடியா செல்லாம் புக்கழுந்த இருனா சாக்கை மிதுபொறுத்தே எய்த்தேன் கண்டா பெய்மானே மருனார் மனத்தோ ருன்மத்தன் வருமா லென்றிங் கெணக்கண்டார் வெருனா வண்ணம் மெய்யன்பை உடையாய் பெறநான் வேண்டுமே.

3

இ-ன்: எம்மானே! அடியார்கள் அண்வரும், திருவரு னாகிற பெரிய அமுதக்கடலிலே புகுந்து திளேக்க, அடியேன் மட்டும் அஞ்ஞானமாகிற இருள்நிறைந்த உடலாகிய இதனேச் சுமந்து இனே த்தேன்; இதனேச் சிறிது கடைக்கணித்தருள்க; உடையவனே! இவ்வுலகில் என்னேக் கண்டவர்கள், மயக்கம் நிறைந்த மனத்தையுடைய ஒரு பைத்தியக்காரன் வருகிருன் என்று வெருண்டு ஓடாதவண்ணம் நான் உண்மையன்பைப் பெறவேண்டும்; நீ அருள் என்றவாறு.

அடியார்கள் அணேவரும் கருணேக்கடலில் தினேத்தனர்; அடியேன் உடற்பொறையாற்ருது உலேகின்றேன்; இவன் ஒரு பித்தன் என்று உலகவர் ஏளனம் செய்யாமல் உண்மையன்பை உதவி உயர்த்து என்பது கருத்து.

எல்லாம்எனல் பொதுப்பெயர் ஆதனின் அடியாரெல்லாம் என நின்றது. அழுந்த என்பதற்கு அதில் மூழ்கித் திளேக்க எ**ன்ற அளவே பொ**ருள்கொள்க.

இருள் - அறியாமை. இருளாராக்கை - அறியாமை காரண மாகவரும் உடல். இவ்வுடல் இழிவென்றுணர்ச்சி வந்தபின்பு இது எப்போ துவிழுமென்று சுமையாகத் தாங்கினேன் என்பார் 'ஆக்கை இது பொறுத்தே எய்த்தேன்' பொறுக்க இயலாத சுமையைப் பொறுப்பவன் இணப்புக்கொள்ளுதல்போல இவ் வுடணேச் சுமந்து இனேத்தேன் என்ளுர். கண்டாய் - இதனேக் கடைக்கணித்தருள்; முன்னிலே அசையுமாம்.

மருள் - மயக்கம். உன்மத்தன் - பித்தன். பித்தவேக்கண்ட வர் அஞ்சி வெருண்டோடுவர் ; அங்ஙளம் ஓட**ாதவண்**ணம் தெருள் பிறக்க மெய்யன்பைப் பெற வேண்டியவா**ரும்**.

சதாமுத்தியடைதலாகிய பயண விரும்பி, அத**ற்கே துவா**ய மெ<mark>ய்யன்பை விழை</mark>தலின் இச்செய்யுள் இப்பதிக**க் கருத்திற்**கு இயைதல் காண்க.

4

486

வேண்டும் வேண்டும் மெய்யடியார் உள்ளே விரும்பி யெண்யருளால் ஆண்டா யடியேன் இடர்களேந்த அமுதே யருமா மணிமுத்தே தூண்டா விளக்கின் சுடரண்யாய் தொண்ட னேற்கும் உண்டாங்கொல் வேண்டா தொன்றும் வேண்டாது மிக்க அன்பே மேவுதனே.

இ - ள் : மிக மிக விரும்பும் மெய்யடியார்களுள்ளே மிக விரும்பி என்னேயும் கருணேயால் ஆண்டாய்; அங்ஙனம் ஆண்டு அடியேனுடைய துன்பங்களேயெல்லாம் வேரொடும் அகற்றிய அமுதமே! கிடைத்தற்கரிய பெரியமணியே! முத்தே! தூண்டா விளக்காகிய இரத்தினதீபத்தின் ஒளியை ஒத்த வனே! தேவரீர் விருப்பப்படாத ஒன்றையும் யானும் விரும் பாமல், நின்பால் மிக்க அன்படைதல் தொண்டனுகிய எனக் கும் உண்டாமோ என்றவாறு.

மிக நெருக்கமான அடியார்களுக்குள் என்ணேயும் ஓருவஞக நீயே விரும்பி ஆண்டாய் ; யானும் தேவரீருக்கு உகப்பில்லாத ஒன்றணேயும் உகந்திலேன் ; ஆதலால் அடியேனுக்கு மேலான அன்பைப் பெறுதல் கிட்டுமோ என்று வினவுகின்ருர்.

வேண்டும் வேண்டும் மெய்யடியார் - மிகமிக விரும்பும் உண்மை அடியார்கள். பழையவுரை, மெய்யடியார் உள்ளே -சீரடியார் திருவுளத்திலே, வேண்டும் வேண்டும் விரும்பே -வேண்டுங்கால் வேண்டுவதே கருத்தறிந்தீவதான இச்சையே கொண்டு, எணே அருளால் ஆண்டாய் - அடியேணே இரட்சித்து இடர் கணயாய் என்று கூறும். சிலர் வேண்டும் வேண்டும் வேண்டாது ஓன்றும் வேண்டாது எனக்கூட்டி, இத்தண அல் லல்களும் எனக்கு வேண்டும் வேண்டும்; வேண்டத் தகாதது ஒன்றணயும் வேண்டாமல் வேண்டிய அன்பையே வேண்டி னேன் என்றும் உரைப்பர்.

மெய்யடியாருள்ளே எண் விரும்பி அருளால் ஆண்டாய் என்று கூட்டுக. இதலைல் இறைவனது எளிவந்த கருணே இனிது விளக்கப் பெறுகின்றது. இத்துணே அடியார்கள் இருக்க என்னே ஆண்டது என் தகுதியாலன்று; நின் கைமாறு வேண்டாத கருணேப்பெருக்கால் என்றவாறு. தேவாமுதம் தேவர்கட்கு எடுத்த உடலே அழியாது காத்து விணப்போகத்தை நீடிக்கச்செய்து இடர்ப்படுத்துவது. சிவ மாகிய அமுதம் எடுத்த உடலிலேயே விணப்போகம் முழுதை யும் ஊட்டியும் நீக்கியும் விரைவில் இடர் கணவது. ஆதலின் இறைவணே அவ்வமுதில் பிரித்துணர்த்த 'அடியேன் இடர் கணேந்த அமுதே' என்குர்.

அருமாமணி! முத்தே! என இரண்டையும் விளியாக்குக. அன்றி, அரிய பெரிய மணிமுத்தமானவனே எனலுமாம். மணி முத்து: ஒருபொருட்பன்மொழி.

தூண்டா விளக்கு · (இரத்தினதீபம்) மணிவிளக்கு. கடர் . ஓளி. மணிவிளக்கின் ஓளி இடையீடின்றி என்றும் பொருள் புலப்படுத்தி இன்பூட்டுதல் போல என்னுடைய அறியாமை மிருளே அகற்றி, என்ணயும் நின்ணயும், நின்ண அடையும் உபாயத்தையும், உறுபயணயும் புலப்படுத்துதலின் இங்ஙனம் கூறிஞர் என்க.

ஒரு தலேவனிடம் தெருங்கிப் பழகி, மிக்க அன்பைப்பெற் ரேர் ஒரொருக்கால் அவனுக்கு உகப்பில்லாதவற்றையும் விரும் புவர். அவனும் வாரம்பட்டுழித் தீயவும் நல்லவாமாதலின் மருதே அளிப்பன். பின்பு என்னே இவனறியாமை! எமக்கு உகப்பில்லாத ஓன்றணே விரும்பிணுனே! இதனைல் வரும் பயணே அவனே கண்டு கழிக்கட்டும் என்று பராமுகமும் செய்வன். அத் தகைய நிலே அடியேற்கு என்றும் வேண்டாம்; உனக்குப் பிடிக் காதது எனக்கும் பிடிக்காததே; ஆதலால், சிறந்த அன்பை உதவு என வேண்டுகிறுர்.

இத்திருப்பாடலும் சதாமுத்திக்கேதுவான மிக்க அன்பை வேண்டுதல் காண்க.

487 மேவு முன்றன் அடியாருள் விரும்பி யானும் மெய்ம்மையே காவி சேரும் கயற்கண்ணுள் பங்கா வுன்றன் கருக்கையினுல் பாவி யேற்கும் உண்டாமோ பரமா னந்தப் பழங்கடல்சேர்ந் தாவி யாக்கை யானெனதென் றியாது மின்றி யறுதலே.

இ - ள் : விரும்பி உன்னே வந்தடைந்த உன்னடியாருள் ஒருவகை யானும் விரும்பி யானும் மெய்ம்மையாகவே

5

அடைந்தேன்; நீலமலரைச் சேர்ந்து விளங்கும் கயல்மீன் போலும் கண்களேயுடைய உமாதேவியாரை ஒருபாகமாகக் கொண்டவனே! மேலான சிவானந்தமாகிற பாழுங்கடலிற் சேர்ந்து, உடலும் உயிரும் யான் எனது என்னும் பற்றுக் களும் சிறிதும் இன்றி நீங்குதல் பாவியாகிய எனக்கும் உன் கருணேயால் உண்டாகுமோ என்றவாறு.

அடியேனும் அடியருள் ஒருவகை உண்மையாகவேயடைந் தேன்; எனக்கும் பரமானந்தப் பழங்கடலில் தோய்ந்து உடற் பற்று உயிர்ப்பற்று அகங்கார மமகாரங்களினின்றும் நீங்கப் பெறுதல் உன் கருணேயாலுண்டாகுமோ என்று வினவுகிருர்.

மேவும் - விரும்பும். 'மே விருப்பாகும்' என்பது சூத்திரம். உன்ணே விரும்பும் அடியாருள் (ஓருவகை) யானும் உண்மை யாகவே விரும்பி (ஆட்பட்டேன்) எனச் சில சொல் வருவித்து முடிக்க.

கண் காவியும், விழி கயலும்போல்வனவாதலின் கண்ணுள் விளங்கும் விழியைக் காவிசேரும் கயற்கண் என்ளுர். நீல மலரைச்சேர்ந்து விளங்கும் கயல்மீன்போலுங்கண் என்பதாம். கண்ணுள்பங்கா என்றது எனக்கும் அருளல்வேண்டுமென்னும் குறிப்பிற்று.

கடல் சேர்ந்து, யாதுமின்றி அறுதல் கரு‱யிஞல் பாவி யேற்கும் உண்டாமோ எனக் கூட்டுக.

இதணேக்காட்டிலும் சிறந்த ஆனந்தம் ஓன்றின்மையின் சிவானந்தத்தைப் பரமானந்தம் என்றும், எல்லாம் ஓடுங்கிய காலத்தும் விளங்குவதாகலானும் எல்ஃயற்றிருப்பதானும் பழங்கடல் என்றும் கூறினர். பரமானந்தத்தைச் சேர்ந்தவுடன், விணக்கீடாகிய உடலும் அகப்பற்றும் புறப்பற்றும் அறுமாத லின் அது எனக்கும் உண்டாகுமோ என வினுவுதல் வாயி லாகத் தம் பீரார்த்தணே இதுவென விண்ணப்பிக்கின்ருர்

பாவியேற்கும் - பாவியாகிய எனக்கும்; திருவடியை இடை விடாது பாவிக்காத எனக்கும் எனலுமாம்.

ஆவி ஆக்கை யான் எனது என்று யாதும் இன்றி - உயிரும் உடலும், அகங்கார மமகாரங்களுமாகிய ஒன்றுமின்றி. அன்றி ஆவியைப்பற்றியதாகிய யான் என்பதும் ஆக்கையைப்பற்றிய தாகிய எனது என்பதும் ஒருசிறிதும் இன்றி எனலுமாழ். ஞாயிறு எழ இருள் நீங்குதல்போலப் பரமானந்தப் பழங் கூல் சேர்தலும் பற்றறுதலும் ஒருகாலத்து நிகழும் செயலா இனும், சேர்ந்து அறுதல் கூடுங்கொலோ என்று முன்பின் செயல்களாகக் கூறிஞர் உபசாரம்பற்றி என்க.

இப்பாட்டிற்கு இங்ஙனம் கருது, பங்கா! உன்றனடியார் உள்மேவும் பரமானந்தப் பழங்கடல் யானும் மெய்ம்மையே சேர்ந்து அறுதல், உன்றன் கருணேயிஞல் பாவியேற்கும் உண் டாமோ எனக்குட்டிப் பொருள் சுறுவாரும் உளர்.

பரமானந்தப் பழங்கடல் சேருத‰ வேண்டுதலின் இத் திருப்பாடல் சதாமுத்தியை அறிவிப்பதாயிற்று என்க.

488

அறவே பெற்ளுர் நின்னன்பர் அந்த மின்றி யகநெகவும் புறமே கிடந்து புஃ நாயேன் புலம்பு கின்றேன் உடையானே பேறவே வேண்டும் மெய்யன்பு பேரா வொழியாப் பிரிவில்லா மறவா நிண்யா அளவிலா மாளா வின்ப மாகடலே.

ŧ

இ ்ள் : உடையானே! நின் அன்பர்கள் இன்பத்தை மிகப் பெற்ருர்கள்; கீழான நாயை ஒத்த யான், எல்லீயின் நி மனம் உடையவும், நின் இன்ப உலகிற்குப் புறமாக இருந்து புலம்புகின்றேன்; இடம்பெயராததும், என்றும் நீங்காததும், பூரிவில்லாததும். மறக்கவும் மீட்டும் நினேக்கவும் முடியாத தும், எல்லேயற்றதும் ஆகிய பெரிய இன்பக்கடலே! நின்பால் மெய்யன்புபெற வேண்டுகின்றேன் என்றவாறு.

நின் அன்பர்கள் இன்பத்தை மிகப்பெற்ருர்கள்; யான் மட்டும் பிரிந்து வருந்துகிறேன்; அதற்குக்காரணம் என்பால் மெய்யன்பு இன்மையே; ஆதலால் இன்பக்கடலே! எனக்கு உண்மையன்பை உதவுக என்பது கருத்து.

உனக்கு அன்பராயிஞர் நின்பால் எய்தும் இன்பத்தை மிகப்பெற்றனர்; ஏகபோகமாகப் பெற்றனர். அறவே மிகுதி யாக. தான் உண்மையன்பு பெருமையால் மனிதகுலத்திற்கே ஓவ்வாத இழிதகைமையுடையேன் என்பார் தன்ணப் புலே நாயேன் என்ருர். ஏணேயோர் பேரின்பம் பெற்றதைக் கண்டு யான் மனமுடைகின்றேன்; ஓராண்டா? ஈராண்டா? எல்லே மில்லாதகாலம் மனமுடைகின்றேன்; அதஞல் புலம்புகின்றேன்;

7

உபாயம் அறிந்து அதன்படி ஒழுகி உண்மையன்பைப்பெற்று உய்யவேண்டிய யான் செயலற்றுப் புலம்பிப் பயனென்ன ? இருப்பினும் இன்பக்கடலே! நீ மெய்யன்பு உதவவேண்டும் என்று பீரார்த்திக்கின்ருர்.

கடலில் எத்தணேபேர் எத்தணேகுடம் முசுந்தாலும் நீர் குறையாதவாறுபோல, பேரன்பர்கள் மிக மிக நுகர்ந்தாலும் உன் இன்பம் குறையாது என்றுணர்த்த 'இன்பமாகடலே' என்றும், ஏணய இன்பத்திற்குள்ள தீயகுணங்கள் ஒன்றும் இல்லே என்பார் 'பேரா, ஓழியா, பிரிவில்லா, மறவா, நிணயா, அளவில்லா, மாளா இன்பம்' என்றும் அருளினர்.

மெய்யன்பு பெறுதல் ஓன்றே அமையும்; அதன்வாயிலாக இன்பப்பேறு தானே சித்திக்கும்; ஆதலின் அதனே வேண்டு கின்ருர். அதனைல் இது சதாமுத்தி கூறுவதாயிற்று.

489 கடலே யணேய ஆன ந்தம் கண்டா ரெல்லாங் கவர் ந்துண்ண இடரே பெருக்கி யேசற்றிங் கிருத்த லழகோ அடி நாயேன் உடையாய் நீயே யருளுதியென் நூணர்த்தா தொழிந்தே கழிந்தொழிந்தேன் சுடரா ரருளால் இருள் நீங்கச் சோதீ யினித்தான் துணியாயே.

இ-ள்: உடையாய்! கண்டவர்களெல்லாம் கடஃ ஒத்த பேரின்பத்தைக்கவர்ந்து அனுபவிக்க, அடிமையாகிய நாயேன் மட்டும் துன்பங்களே மிகச்செய்து வருந்தி இங்கு இருப்பது உனக்கு அழகோ? நீயே அருளுவாய் என்று திருமுன்னர்த் தெரிவியாது இருந்து காலங்கழித்து ஒழித்தேன்; சோதீ! இனியாவது ஒளிப்பிழம்பான திருவருளால் என் மலவிருள் நீங்கத் திருவுளம் பற்றுவாயாக என்றவாறு.

கண்டவர்களெல்லாம் ஆனந்தமடைய நான் வருந்துவது உன் பெருமைக்கு அழகோ? முதல்வனுக்குத் தெரியாதா? அவரே அருளுவர் என்றிருந்து காலங்கழித்தேன்; சோதீ! இனியாவது என் மனவிருள்கெடத் திருவருள்செய் என்பது கருத்து.

கண்டார் எல்லாம் என்றது இறைவன் தம்மைப் புறக் கணித்ததன் காரணமாகச் சிறுகோபஞ் சிந்தையில் விஃளயக் கூறியது. ஒருதொடர்புமின்றிக் கண்டவர்களெல்லாம் வேண் டியபடி இன்பம் நுகர், வழிவழி அடிமையான யான்மட்டும் வருந்த விடுவது உன் முதன்மைக்கு அழகா? எண்ணிப்பார் என்கின்ருர்.

ஆண்டான் இங்ஙனம் புறக்கணித்தமையால் அதணேயே எண்ணி எண்ணித் துன்பமே பெருக்கி வருந்துகின்றேன் என்பார் 'இடரே பெருக்கி ஏசற்று' என்ளுர். இடர் - ஈண்டு விணேவயத்தான்வந்த துன்பம் அன்று; பிரிவுத்துன்பமும் பிறர் இன்பம் எய்தத் தானெய்தாத அவமதிப்பால் விளேந்த துன்ப மும் என்க.

அடிமைக்குப் பணி செய்வது கடமை. அறிந்து பயனுட்டு வது முதல்வன் கடமையாமிற்றே. அன்றியும், எனக்கு அதைக் கொடு இதைக் கொடு என்று கேட்க அடிமைக்கு உரிமை ஏது? ஆதலால், முதல்வனுக்குத் தெரியாதா அவரே நமக்கு அருள் புரிவாரென்றிரு ந்தேன். அதன் பயன் காலம் கடந்தது அவ் வளவே! அழுத பிள்ளே தான் பால் குடிக்கும். கேட்டாற்ருன் பெறலாம் என்பதை இப்போது உணர்கின்றேன். இதுவரை இரு ந்த அறியாமையை நீக்கி, உண்மை அன்பை உதவு என வேண்டுகிருர்.

இத்திருப்பாடலும் இன்பவிழைவால் அன்புவேண்டுதலால் சதாமுத்தியாயிற்று.

490 துணியா வுருகா அருள்பெருகத் தோன்றுந் தொண்ட ரிடைப்புகுந்து திணியார் மூங்கிற் சிந்தையேன் சிவனே நின்று தேய்கின்றேன் அணியார் அடியா ருனக்குள்ள அன்புந் தாராய் அருளவியத் தணியா தொல்&ல வந்தருளித் தனிர்ப்பொற் பாதந் தாராயே.

8

இ-ன்: சிவனே! நின்னருள் மேன்மேலும் பெருகுவ தால், பொய்ப்போகங்களினின்று பிரிந்து, மனமுருகி இன்பக் களிப்பிற் காணப்படுகின்ற மெய்யடியார்களின் நடுவிலே திணிந்த மூங்கிஃப்போன்ற மனத்தையுடைய யான் புகுந்து நின்று தேய்ந்துபோகிண்றேன்; நெருக்கத்திலுள்ள அடியார்க ளிடத்து உணக்குள்ள அன்பைத் தருவாயாக; கருணே கணிய, காலந்தாழ்க்காது விரைவாக வந்து தளிர்போன்ற பொன்மய மான திருவடியைத் தந்தருள் என்றவாறு. கனிந்தமனத்து அடியவர்கூட்டத்தில் கல்மூங்கில்போன்ற மனமுடைய யானும் இருந்து தேய்கின்றேன்; அடியார்மீது நீ செலுத்தும் அன்பைத் தர விரைந்து உன் கழஃயும் தா என வேண்டுகின்ருர்.

அருள் பெருக, துணியா, உருகாத் தோன்றும் தொண்ட ரிடைப்புகுந்து எனக்கூட்டுக. உலகத்தோடு ஓட்டி வாழ்ந்த அடியார்கள் நின் அருள்பெருக அதனுல், அதினின்று துணி பட்டு, காதலாகிக் கசிந்து கண்ணீர் மல்கும் தோற்றத்தைப் பெற்ருர்கள்; அதாவது அன்புமயமாயினர்; யானே கல்மூங்கில் போன்ற மனமுடையன் ஆகின்றேன்; அதனுல் நாளுக்கு நாள் பயனின்றித் தேய்கின்றேன் என்பார் 'திணியார் மூங்கிற் சிந்தையேன் நின்று தேய்கின்றேன்' என்கின்ருர். கல்மூங்கில் உட்டுளே இல்லாதது; உறுதியானது. அதுபோல அன்பும் புக இயலாத இடைவெளியற்ற சிந்தையன் ஆயினேன் என்றவாறு.

திணியார் மூங்கில் என்பதற்குத் திண்மைநிறைந்த மூங்கி லின் கணுவை ஓத்து என்பாரும், உள்ளீடு அற்ற மூங்கில் என் பாரும் உளர். கணுவுக்குக்கணு முள் நிறைந்திருக்கும் மூங்கில் போலத் தீமைபொரு ந்தியவன் என்பது. ஏணய அடியார்கள் மூங்கிலின் வழுவழுப்பும் பசுமையும் தண்மையுமுடைய பகுதி யாகவும், அடியார்களிடைப் புகுந்த இவர் அதன் கணுவாகவும் கருதியதாகக்கொள்க. உள்ளீடு அற்ற மூங்கில் என எதிர் மறைப்பொருள் கோடலும், உள்ளீடாகிய அறிவு இல்லா மைக்குக் கூறிஞர் என அதுபற்றி எழும் நயங்கூறலும் ஈண்டுப் பொருந்தாமையைத் 'திணி ஆர் மூங்கில்' என்ற சொல்லமைப் பாலேயே தெளிக. உட்டுஃாயுடைய மூங்கிஃயே சுமைகளேத் தூக்கவும், வீடு மேயவும் பயன்படுத்துவர். கல்மூங்கில் ஊன்று வதற்கும் அடிப்பதற்கும் அன்றிப் பயன்படாமையும் காண்க. தேய்கின்றேன் என்றது பயன்படாமையைக் கருதிக் கூறியது. துணியா என்பதற்கு அருள் பெருகுதலால் ஐயந்தெளிந்து எனக் கூறுதலுமாம்.

அணியார் அடியார் அணுக்கத்தொண்டர். அணுக்கத் தொண்டர்களிடத்துத் தஃவற்குத் தனித்ததோரன்பு இருத்த லும், சேய்மைக்கண் உள்ளார்பால் பொதுவகையான அருள் இருத்தலும் இயல்பு ஆதலின் சிறப்பாக அணுகியார்மாட்டு உனக்குளதாம் அன்பை அருளவேண்டுகிருர். அடியார்க்கு உன்னிடமுள்ள அன்பு என உருபு பிரித்துக்கூட்டிப் பொருள் கூறுவாருமுளர். அருள் அளிய - அருள் கனிய. தணியாது - தாழ்க்காமல். விரைந்து வந்து திருவடியுந்தந்தருள் என்றவாரும்.

491 தாரா அருளொன் றின்றியே தந்தா யென்றுன் தமரெல்லாம் ஆரா நின்ருர் அடியேனும் அயலார் போல அயர்வேனே சீரா ரருளாற் சிந்தணேயைத் திருத்தி ஆண்ட சிவலோகா பேரா னந்தம் பேராமை வைக்க வேண்டும் பெருமானே.

9

இ-ள்: சிறந்த அருளால் என் மனத்தைத் திருத்தி ஆட் கொண்ட சிவலோகா! பெருமானே! உன் தமர்களாகிய அடி யார்கள் அணேவரும், 'தரப்படாது எஞ்சிய அருள் ஒன்று மின்றித் தந்துவிட்டாய்' என்று களிப்போடு நுகர்ந்தனர்; அடியேனும் அயலார்போல உன் அருளே நுகராது இருந்து வருந்துவேஞே? நின் பேரானந்தத்தில் என்றும் நீங்காத வண்ணம் என்னேயும் வைக்கவேண்டும் என்றவாறு.

நின் அடியார்கள் அருளணத்தையும் அளித்துவிட்டாய் என்று அகக்களிப்போடு அருளே அனுபவிக்கின்ருர்கள்; யாண் மட்டும் அயலானை? நான் வருந்தவேண்டுமோ? விரைந்து பேரானந்தத்திலே இருத்து; என்றும் நீங்காதபடி இருத்து என்பது கருத்து.

தமர் - தம்மைச்சேர்ந்தவர்; உறவினர். உன் தமரெல்லாம் என்றது தாம் அருளாராமை காரணமாக எழுந்த சினம்பற்றிய உரை என்க. இரு குழந்தைகள் விணயாடுகின்றபோது, ஒரு குழந்தை இதோ பார்! அப்பா எல்லாப்பழங்களேயும் என்னிடம் கொடுத்துவிட்டார் என்று சொல்லிக்கொண்டே தின்னுமாயின் மற்றுரு குழந்தை அயல்வீட்டுக் குழந்தை போலத் தூரநின்று அழும். அதுபோல நின்னடியார், மிச்சமில்லாமல் அருள்முழு தையும் எம்மிடமே கொடுத்தாயென்று கூறிக்கொண்டே அருளே அனுபவிக்க, யான் அயலார்போல அயர்வேன் என்கின்றுர்.

புறம்போதற்குக் காரணமாக இருந்தது என் மனமே எனத் தன் குறையைத் தானுணர்ந்து, இறைவன் திருவருளால் தன் சிந்தையைத் திருத்தியதை முற்கூறுகின்ரூர் 'சீரார் அருளால் சிந்தணேயைத் திருத்தி ஆண்ட சிவலோகா' என்று. மேல் சிந்தை திருந்தியமையால் உனது பேரானந்தம் ஒன்றும் பேராமை அருளவேண்டுமென்று உரிமை தோன்ற விண்ணப்பித்தவாறு.

492 மானேர் பங்கா வந்திப்பார் மதுரக் கனியே மனநெகா நானேர் தோளாச் சுரையொத்தால் நம்பி மித்தால் வாழ்ந்தாயே ஊனே புகுந்த வுண்யுணர்ந்தே உருகிப் பெருகும் உள்ளத்தைக் கோனே யருளுங் காலந்தான் கொடியேற் கெண்ணே கூடுவதே.

10

இ-ன்: மான்போன்ற உமாதேவியாரை ஒருபாகத்தில் உடையவனே! வணங்குகின்ற மெய்யன்பர்களுக்கு இனிமை யான கனியை ஒத்தவனே! தல்லவா! மனம் நெகிழாத அடி யேன் துளேக்கப்படாத ஒரு சுரைக்காயை ஒத்திருப்பேளுயின், இதனே நம்பி நீவாழ்ந்தாய்: இவ்வுடலில் புகுந்த உன்னே நண்முக உணர்ந்து உருகி அதளுல் ஆக்கத்தை அடையும் மனத்தை நீ அருளுங்காலம் கொடியேளுகிய எனக்கு என்று கூடும்? இயம்பியருளுக என்றவாறு.

மனபிளகாத என்ணே நம்பி நீ வாழ்ந்தாய் போ! என்மனம் நெகிழுங்காலம் என்றுகூடும்? சொல் என்பது கருத்து.

மான் உவம ஆகுபெயராக மான்போன்ற உமாதேவியாரை உணர்த்திற்று. மானேர்பங்கா என்றது தாயோடுகூடிய தந்தை யாகிய நீ விரைந்து அருளவேண்டும் என்னும் குறிப்பையுட் கொண்டது. மணவியோடு இருப்பவர்கள் இரவலர் ஏதேனும் இரப்பின் தனக்கு மனமில்லேயாமினும் மணேவி மகிழவும் தன்னே மதிக்கவுமாகக் கொடுப்பர். இது உலகியல். அதனே எண்ணி மானேர்பங்களுகிய உன்னேச் சமயம்பார்த்துக் கேட் கின்றேன்; மனம் நெகிழச்செய் என்ருர் எனினுமாம்.

வந்திப்பார் - வணங்குகின்றவர்கள். வந்தனே என்பது தன்முனப்பற்றுத் தலேவன்பால் வினேந்த இடையீடில்லாத பேரண்பால் நிகழ்வது. அங்ஙனம் வணங்குவார் பேரின்பத்தை எய்தச் செய்கின்றுன் இறைவன் ஆதலின், 'மதுரக் கனியே' என்றுர். மதுரம் - இனிமை. வாயிலிட்டது முதல் உண்டு, முன்னறி காட்சியாக உணர்வில் ஓட்டியிருக்கின்ற ஆயுட்காலம் வரை இனிமை மறவாமையின் இறைவனே மதுரக் கனியாக அனுபவிக்கின்றுர். ஒளவையுண்ட நெல்லிக்கனிபோல்பவனே எனப் பொருள்கொண்டு, முன் துவர்த்துச் சிறிது புளித்து. பின்னர் முற்றும் இனித்து வாழ்வளிப்பவனே எனலுமாம்.

மனம் நெகுதலாவது இறைவணே அவன் செய்த உபகா ரங்களே எண்ணியபோது ஆன்மபோதமுணப்பற்று உருகுதல். கணவணவிட்டுப் பல்லாண்டு பிரிந்து, அவணயே நிணந்து நின்ந்து நைந்திருந்த கற்பரசி, கணவன் வர இருக்கின்ருன் வந்துவிட்டான் என்றபொழுது எந்நிலேயில் இருப்பாளோ அந்நிலேயில் மனம் இளகுதல்.

அங்ஙனம் நெகாமையால் நான் ஒரு தோளாச்சுரையை ஓத்தேன் என்கின்றுர். துடேத்த சுரைக்காய் நீருள் ஆழ்ந்து நீரை முகந்துகொள்ளும் இயல்பினது. தோளரச்சுரை பெரு வெள்ளமாயிலும் மிதக்குமேயல்லாது முழுவதும் நண்யாது. அதுபோல, அடியேன் நின் வெள்ளத்து ஆழ்ந்து அதன் வியாயகத்துள் வியாப்பியமாய் அடங்கியும், அருளின் கொள் கலமாய் ஏற்றும் பேரானந்தத்துத் திடைக்கவேண்டியவாய்ப்பை விட்டிருக்கின்றேன் என்பார் இங்கனம் கூறிரை.

தோளாச்சுரை என்பதற்குத் தோண்டாத பாரை எனப் பொருள் கொண்டு, பயன்படாத கருவியானேன் என்பாரும் உளர். இதனுல் போந்த பொருள்நயம் இன்மை உணர்க. போத்தல் சுரைக்காய் நீச்சலுக்கு ஆகாது' என்ற பழமொழி இதன் கருத்தை நன்கு விளக்குதலும் ஓர்க.

இத்தால் நம்பி வாழ்ந்தாயே . இதனே நம்பி வாழ்ந்தாய் என்பது . நீ இதனே நம்பி இதனை வாழ்ந்தாயே எனலுமாம். வாழ்ந்தாய் என்பது இகழ்ச்சிக் குறிப்பு. பொத்தற் சுரைக் காயை நம்பி கடலேக்கடக்கமுயல்பவன் கதிபோலாகும், என்னே நம்பி நீ அடிமைகொண்டது என்க.

ஊன் ஆகுபெயராக உடலே உணர்த்திற்று. ' உடலிடங் கொண்டாய்' எனப் பலவிடத்தும் கூறுதல் காண்க. மாயேய மான உலகப்பொருள்கள் உருகுமானல் தேயும்; என் மனமோ உன்ளே நிணத்து உருகுமாயின் அது பெருகும் என்பார் ' உண் உணர்த்து உருகிப் பெருகும் உள்ளத்தை' என்றுர்.

கொடியேறையிய என் உள்ளத்திற்குத் தானே உருகும் தன்மை இல்லாமையால் பெருகி வாழ்வதற்குரிய வாய்ப்பை இழந்திருக்கிறது. அடியேற்கு வாழ்வளிப்பதற்குமுன் அதற்கு வாயிலாகிய மனமுருகும் உபாயத்தை உதவிஞல் போதும் ; அப்போதுதான் நீ அருளும் பெருக்கத்தை நாள் சுவைத்து

11

அனுயவிக்க இயலும் ; அதணே விரைவில் அருளவேண்டும் என விரைகின்றுர்.

உருகிப்பெருகும் உள்ள த்தை வேண்டுதலால் இச்செய்யுள் சதாமுத்தியை விழையும் குறிப்பினது.

493 கூடிக் கூடி யுன்னடியார் குனிப்பார் சிரிப்பார் களிப்பாரா வாடி வாடி வழியற்றேன் வற்றன் மரம்போல் நிற்பேணே ஊடி யூடி யுடையாயொடு கலந்துள் ளுருகிப் பெருகிநெக் காடி யாடி யானந்தம்

அதுவே யாக அருள்கலந்கே.

#### **திருச்சிற்றம்பலம்**

இ-ள்: நின் மெய்யடியார் பலரும் கூடிக்கூடிக் கூத்தாடு வார்களாகவும் மகிழ்பவர்களாகவும் ஆனந்தாநுபவத்திற் செருக்கி நிற்க, யான்மட்டும் வற்றல்மரம்போல வாடிவாடி உய்யும் வழியும் அந்று இருப்பேஞ? என்ண உடைமையாகப் பெற்றவனே! உன்னேடு பலகால் ஊடியும் கூடியும் இரண் டறக்கலந்து, உள்ளம் உருகி, அதனுல் ஆனந்தம் பெருகி, நெகிழ்ந்து, பரவசமாய் ஆடியாடி, ஆனந்தமே யாஞக நின் திருவருளோடு கலந்து நிற்பேஞே? தேவரீர் திருவுளம்பற்ற வேண்டும் என்றவாறு.

நின்னடியார்கள் சிவானுபவமேலீட்டால் சிரித்தும் களித் தும் செருக்கி நிற்க, யான் மட்டும் வற்றல்மரம்போல வாடி வாழ வழியற்று இருப்பேடுை? ் உன்டுஞ்டு ஊடியும் கூடியும் உள் உருகி ஆனந்தமேயாக விளங்குவேணே? தேவரீரே நிணத்துப் பார்க்கவேண்டும் என்பது கருத்து.

இது மாற்ருள் கலந்து மகிழ்வதைக்கண்ட கற்பரசி, ஆற்ரு மையால் கி2ோத்துத் தளிர்த்துப் பூத்துக் காய்த்துக் கனியாத வற்றல்மரம்போல - புதல்வர்களப்பெற்று வழிவிளங்க வாழாம விருப்பதற்குவருந்தியும் ஊடியும் கூடியுங்கலந்தும் வழிபெருகத் தளிர்த்த மரமாகவாழ்தலே விரும்பியும் நிற்கும் நிலேயில் அடிகள் அருளிய துபோல அமை ந்திருத்தல் காண்க.

அடியார்கள் தங்கள்தங்களுக்கு இறைவனுதவிய அருளனு பவம் தனித்தனியே சிறந்திருந்தமையை ஒருவருக்கொருவர்

வியந்து கூடிக்கூடிப் பேசியும் ஆடியும் சிரித்தும் களிக்கின் முர்கள் என்பார் 'கூடிக்கூடி உன்னடியார் குனிப்பார் சிரிப்பார் களிப்பாரா ' என்முர், ஆக என்ற செயவெனெச்சம் ஆ என ஈறு குறைந்து நின்றது. குனிப்பாராக, சிரிப்பாராக என ஒவ் வொன்றேடும் கூட்டுக.

வாடி வாடி என்றது அத்தகைய ஆன ந்தக்களிப்பு தமக்கு உண்டாகாத ஏக்கத்தால் இயம்பேய எச்ச அடுக்கு. தலேவன் கூடினைல்லது வழியாகிய சந்ததி பெருகுதல் கற்புடைய நங்கைக்கு இன்முதலின் 'வற்றல்மரம்போல் வழியற்றேன்' என் கிருர். இப்போதும் மணமாகியும் நெடுநாள் மகப்பேறில்லா தானே வற்றல்மரம் என்றல் உலகவழக்கு.

ஊடுதல் காமத்திற்கு இன்பமாதலின் பலகாலும் ஊடுதலே வேண்டுகின்றவர் 'ஊடியூடி' என்கின்ருர், ஊடுதற்கு உரிமை எனக்குண்டு என்னும் உரிமையை வீண்ணப்பிப்பார் 'உடை மாய்' ஏன்ருர். எவன் என்னேக் கூடுதற்குரியனே அவினுடு நான் ஊடுதற்குரியேன் என்பது கருத்து.

கலந்து, உருகி, பெருகி, நெக்கு, ஆடியாடி, ஆனந்தமே யாக அருள்கலத்தல் படிமுறையான ஆனந்தானுபவம், இவ் வாருக இத்திருப்பாட்டும் சதாமுத்தியை வேண்டி நிற்பதை அறிவித்தல் காண்க.

சதாமுத்தியைப் பிரார்த்திப்பதாகிய இப்பிரார்த்தியப் பத்தில் அடிகள் உலர்ந்துபோனேன்; முனிவால் அடியேன் மூக்கின்றேன்; யாக்கை பொறுத்து எய்த்தேன்; புறமே கிடந்து புலம்புகின்றேன்; கேய்கின்றேன்; அயலார்போல அயர்கின்றேன்; வாடி வாடி வழியற்றேன் என்றெல்லாம் சிவானுபவம் பெற்று இழந்த பிரிவுத்துன்பத்தைக் கூறி, ஆனந்தமேயாக இருக்கும் அருள் நிலேயை வேண்டிக்கொள்கின்றுர்கள் என்ற தொகுப்புக்காண்க்

# 33. குழைத்தபத்து

### [ஆத்தும நிவேதனம்]

வாதவூரடிகள் இறைவன் தன்ணே ஆட்கொண்டு மீட்டும் விடுத்து, தன்னேக் குழைவித்த அருமைப்பாடுகளே விளக்கித் திருப்பெருந்துறையில் விண்ணப்பிக்கின்ருர்கள்.

விண்களால் உயிரைத் தன்னில் திரியுமாறு குழையச்செய்தல் குழைத்தல். சோறு குழைந்தது என்றவழிப் பதனுகிய சோறு தன் னிஸ்யில் திரிந்து அளிந்து கஞ்சியோடு கஞ்சியாய்ச் சோற்றுரு வின்றி மெனிதல். அதுபோல இருவிண்களும் எடுத்த உடல் அழி யாமையால் உயிரைக் குழைத்தது எனக்கூறுதலின் இப்பெயர்த் தாயிற்று.

'குழைத்தால்' எனத் தொடங்கிப் பத்தாம் பாட்டினிறுதியில் 'குழைத்தாயே' என மண்டிலமாய் முடிதலின் இப்பெயர்த்தாயிற்று எனலுமாம்.

பழையவுரை, ''நிராமய குழைத்தபத்து, ஆன்ம நிவேதனம்'' என்ற அகத்தியச்சூத்திர மேற்கோகோத் தந்து, அடியாருறவாகிய பேரின்பமுற்றும், உருத சகலரைப்போலச் செருக்கு இன்றி, முன் போலப் பல வழக்கின் குழைந்திருப்பதே குழைத்தபத்து என்னும். இதனுல் முற்பதிகமாகிய பிரார்த்தணேப்பத்திற் கூறியது போல, அடியார்கூட்டத்தில் அமர்ந்திருக்கும் பேருகிய பேரின்பம்பெற்றும், பெற்ரேமே என்னும் தன்முணப்பு இன்றி அவ்வின்பம் நிலேக்க வேண்டிப் பெருதார்போலப் பலவாற்ருனும் மனம் குழைவதாக அறிவிப்பது என்பது பெறப்படும்.

பழைய குறிப்பு, ஆத்துமநிவேதனம்; அதாவது தேயத்தோடு ஒன்றல் என்பது கருத்தாகும் என்கின்றது.

பழைய புராணம், ''இழைத்தேன் இவ்வாக்கை பொறுத்தினிக் கணமும் பொறுக்கலேன் ஏழையேணேக், குழைப்பதேன் பிழை பொறுத் தானென இரங்கிக் கூறுதலே குழைத்த பத்தாம்' என்று பதிகவினக்கம் அருகிறது.

இவை அண்த்தையும் இண்த்து எண்ணும்பொழுது தனக் கென்று ஒருரிமையும் இல்லாமையும், தல்லன செய்தலும் அல்லன ஒழிதலுங்கூட அருள்வயப்பட்டு ஆற்றப்படுவனவே என்றும் விண்ணப்பித்துத் தான் என்பதொருபொருள் இன்றி மெலிந்ததாக அ**றிவிக்கு**ம் பத்துப்பாடல் கொண்ட இப்பகுதி குழைத்தபத்தா மிற்று எ**ன்று அறிய**க்கிடக்கின்றது.

புராண ஆசிரியர் கூற்றுப்படி, ஆட்கொண்ட நீ இவ்வுடலே அழிக்காமையால், அதகோத்தாங்கி மேலும் வினேகளே இழைத்து நொத்தேன்; இனிக் கணமும் பொறுக்கேன்; அடியேண் இங்கனம் மெலிவிப்பது எதற்கு? நான் எவ்வளவு பிழை செய்திருப்பினும் அவை அண்ற்தையும் பொறுத்து ஆட்கொள்ளவேண்டும் என்று இறைவன் திருமுன் தன்னேப்பற்றி விண்ணப்பித்துக்கொள்ளுதலே ஆத்தும் நிவேதனமாகிய குழைத்த பத்தாம். ஆத்தும் தான். திவேதனம் தன்றுக் அறிவித்தல்.

சிலர், தன் அறியாமையால் தான் குழைவதை நீக்காது வஞ்சித் தமைதோன்ற விண்ணப்பித்தது என்பர்.

இப்பகுதிப் பாடல்கள் பத்தும் அந்தாதித் தொடையாலும், முதற்பாடலும் இறுதிப்பாட்டினிறுதிச்சீரும் மண்டலித்தும் முடித் திருத்தல் காண்க.

### ஆ சிரியவிருத்தம்

#### த<sub>ருச்</sub>சிற்றம்பலம்

494 குழைத்தாற் பண்டைக் கொடுவிகோறோய் காவா யுடையாய் கொடுவிக்கயேன் உழைத்தா ஹ்ஹ்ஐ யுண்டோதான் உழையாள் கணவா எக்கயாள்வாய் பிழைத்தாற் பொறுக்க வேண்டாவோ பிறைசேர் சடையாய் முறையோவென் றழைத்தால் அருளா தொழிவதே அம்மா கேரையுன் அடியேற்கே.

இ-ன்: என்னே ஆளாக உடையவனே! மிகப் பழைமை யான கொடிய வினேகளால் வின்யும் துன்பங்கள் என்னேக் குழைத்தால் காப்பாயாக; உனமயம்மையாரின் தல்வனே! கொடிய விண்களேயுடைய யான் திருவடியிற்சேர்ந்து உய்யும் பொருட்டு முயன்ருல் பயனுண்டோ? ஆதலால் நீயே திரு வுள்ளம் இரங்கி என்னே ஆள்வாயாக; ஒருக்ஃப்பிறை தங்கிய சடையை உடையவனே! அடியேங்கள் தவறிழைத்தால் பிழை கண்ப் பொறுக்க வேண்டாமோ? யான் முறையோ என்று உன்னே அழைத்தால் அம்மானே! உன் அடியானுகிய எனக்கு தீ அருளாது ஒழிவது தகுமோ? கூறியருள் என்றவாறு.

1

விணகள் என்ணக் குழைக்கின்றன; விணத்தடையிருக்கும் யோது யான் உழைத்தாற் பயனுண்டோ? அடியேங்கள் பிழை செய்தால் பொறுக்கவேண்டாவோ? யாம்கூவினும் அருளாது ஒழிவது முறையோ என்பது கருத்து.

ஆன்மா கேவலத்துட் கிடக்கும்போதே சூக்கும் கன்மமாய் உயிரைப்பற்றி நின்று. பிறவிகள்தோறும் விளேந்து பெருகி இடையருது வருதலின் அதணப் 'பண்டைக்கொடுவிணேநோய்' என்றுர்.

கயமுதலிய நோய்கள்வந்து ஆளே உருத்தெரியாது உருக் குணப்பதுபோல விண்கள் உயிரினது அறிவையும் அஃதடைய இருக்கும் வீட்டின்ப முயற்சிக்குரிய ஆற்றணேயும் வலியொடுக்கு கின்றது என்பார் விணப்பயணே நோய் என்றும், அதன் துன்பைக் குழைத்தால் என்றும் கூறிஞர்.

காவாய் என்றது, பிணியால் இறக்குந்தருவாயில் இருப் பவணப் பணம்கேட்டு உயிரைப்போக்கும் உலக மருத்துவன் போலாது வலிய விரைந்து வந்து காக்கவேண்டும் என்பார் விரைவுதோன்றக் 'காவாய்' என்ருர்.

உடைமைகளேக் காப்பாற்றிக்கொள்வதில் உடையவற்கே பொறுப்பு அதிகம்வேண்டுவது, உடைமைக்கென்ன என்று தன்ணக் காக்கவேண்டியதன் இன்றியமையாமையை விளக்க 'உடையாய்' என்றுர்.

படலம்மறைத்த கண் பார்க்க இயலாதது போலவும், விலங்கிட்ட கை வேஃசெய்ய முடியாததுபோலவும் என்விகோ, வாயை வாழ்த்தவும், தஃயைவணங்கவும், நெஞ்சை நிணக்கவும் விட்டிலது அதலை மனம் மொழி மெய்களால் யான் எவ்வளவு முயன்ருலும் பயனென்ன என்பார் 'கொடுவிணேயேன் உழைத் தால் உறுதியுண்டோ' என்ருர். தான்: அசை.

என் பிழைகண்டு ஓதுக்கிவிடாமல் ஆட்கொள்ளத்தான் வேண்டும் என்பார் 'உமையாள் கணவா எண ஆள்வாய்' என்கிருர். எம்போலியர்க்கு அருள்வழங்கவே உமாசகாயராக எழுந்தருளியிருக்கின்றீர் என்றது குறிப்பு. கணவண ஓரேழை ஓன்றைக்கேட்க, அக்கணவன் தன் மணேவியின்முன் மறுக்கக் கூசவேண்டிவருமே; அங்ஙனம் நிகழாதவண்ணம் நீ ஆட் கொள்வாய் என்பார் 'உமையாள் தணவா எண ஆள்வாய்' என்றுர் எனதுமாம். ஆன்மாக்களின் இயல்பு பிழை செய்தலே. அவற்றைப் பொறுத்தும், மீளவும் அவை நிகழாதவண்ணம் தடுத்தும் ஆட்கொள்ளவேண்டுவது தஃலவர் கடமையன்றே என்பார் 'பிழைத்தாற் பொறுக்கவேண்டாவோ' என்ருர்.

பிழைகளேப் பொறுத்தல் தேவரீருக்கு வழக்கம் என்பதை சிரத்திலுள்ள பிறை காட்டி நிற்கவும் என்வகையில் அங்ஙனம் செய்யாமைக் காலந்தாழ்ப்பது கருணேயன்று என்பார் 'பிறை சேர் சடையாய்' என விளித்தார்.

அம்மான் - தஃவன். வேலி பயிரைக்காக்க உதவுவது. அதுவே பயிரை அழித்தல் ஆகாது. முறைசெய்து காப்பாற்று பவனே இறைவன். அங்ஙனமாகவும் அடியேன் முறையோ என்று அழைத்தால் அருளாதொழிவதே? என வினவுகின்ருர். அன்றியும் யான் உன் அடியான் அன்ரே? அடியானுக்குற்ற அவதியைப் போக்காத ஆண்டவனு நீர் என்று கருணே தோன்ற விளிக்கின்ருர்.

இத்திருப்பாட்டில், உடையாய் முதலிய விளிகள் தம் வேண்டுகோளுக்குப் பொருந்த அமைந்திருப்பதால் அவற்றை முற்கூறியவாறு ஆங்காங்குத் தனித்தனி அமைத்துப் பொருள் செய்தலே நயமாம். அன்றி, உடையாய்! கணவா! சடையாய்! அம்மானே! என விளிகளே அடுக்கி ஏனேயவற்றை ஒருதொட ராக்கி உரைப்பாகும் உளர். அது நயமின்மை அறிக.

இவ்வண்ணம் ஆன்மா தன்னி‰கீள எடுத்து இறைவன் முன் விண்ணப்பிப்பதால் இத்திருப்பாடல் ஆத்துமதிவேதன மாதல் காண்க.

495

அடியேன் அல்ல லெல்லாமுன் அகல ஆண்டா யென்றிருந்தேன் கொடியே ரிடையாள் கூருஎம் கோவே யாவா என்றருளிச் செடிசே ருடண்ச் சிதையாத தெத்துக் கெங்கள் சிவலோகா உடையாய் கூவிப் பணிகோள்ளா தொறுத்தால் ஒன்றும் போதுமே.

2

இ-ள்: மின்னற்கொடியை ஒத்த இடையின்யுடைய உமாதேவியை ஒருபாகமாக உடையவனே! எம் அரசே! அடியேனுடைய துன்பங்கள் அனேத்தும் தாமே விலக ஆட் கொண்டாய் என்று எண்ணியிருந்தேன்; ஆ! ஆ!! என இரங்கி, விண்கள் சேர்தற்குக் காரணமாகிய இவ்வுடவே இன் னும் அழிக்காதது ஏஞே? எங்கள் சிவலோகா! எம்மை உடை யவனே! அடிமைகளாகிய எம்மை அழைத்துப் பணிகொள் ளாமல் ஒறுத்தால்மட்டும் போதுமா? அருளவும் வேண்டாமா என்றவாறு.

ஆட்கொண்ட அன்றே விண்கள் அகன்றன என்றிருந் தேன்; இவ்வுடலம் அழியாமையால் விண்க்சேடங்கள் இன்னும் உள்ளன என்று அறிகின்றேன்; விணவினே புலமாகிய இவ் வுடலேச் சிதைக்காத காரணம் என்ன? ஆட்கொண்டு வேலே வாங்காமல் தண்டித்தால்மட்டும் போதுமா? அருளவும் செய் என்பது கருத்து.

இதற்கு இங்ஙனமன்றி, அடியேனுடைய துன்பங்களகோத் தும் நீங்க ஆண்டாய் என்றிருந்து ஏமாந்தேன்; ஆ! வா என்று அருளி, விகூக்கீடான உடலேச் சிதையாதது ஏஞே? எங்களே ஆளாகக் கூவி, வேலே வாங்கிக்கொள்ளாமல் வாளா வைத்து ஓறுத்தால் அது ஓன்றுமே உண்மையான அடிமைக்குத் தண்டனேயாக அமையுமே! அதைவீட்டு உடலேச் சிதையாது இருக்கின்ற அதாவது உடற்சிறையுள் அடைக்கின்ற தண்டனே யும் வேண்டாமே என்று உரைத்தனுமாம்.

வேணேக்கு ஆளே அமர்த்தி, முதல்வன் அவண அழைத்து வேண வாங்காமலிருப்பதே அவனுக்கு உயர்ந்த தண்டனே யாதண உலகியல்நோக்கியும் உணர்க.

'அல்லல் அகல ஆண்டாய்' என்றது விளக்குப் புக இருள் மாய்ந்தாங்கு என்பதுபோல்வதோர் வழக்கு. 'என்று இருந்தேன்' என்றது பிராரத்தசேடம் இன்னும் உண்மையை அறியாது அயர்ந்தேன் என்பதாம்.

நியதியின்வழி ஆன்மாக்கின இயக்கிப். பணிகொள்ளும் இறைவன் விணகள் அணத்தையும் போக்கிலன்: ஏமாற்றிஞன்; அதனே அறியாது இருந்தேன் என்பர் சிலர். இறைவனிலேக்கு ஏமாற்றிஞன் என்பன போன்ற வழக்காறும் பரவமரதல்கண்டு தெளிக.

உமையாள்களு! கோவே! என்றவீளிகள் இறைவனுடைய பரமகருணேயையும், நடுநிலே தவருமையையும் குறிப்பித்து நின்றன. புண் பொதிந்துவைத்து மூடாத மருத்துவன்போல இறைவன் வீணச்சேடம் நுகர்தற்குக் கருவியான உடலிருக்கு, வினேயெல்லாம் அகல ஆண்டானுமினும் பிராரத்தசேடத்தை நுகரவைத்து ஆண்ட அள்வே கொள்ளப்பெறும்.

செடி - சிறு தூறு. உவமவாகுபெயராக விணகஃாயுணர்த் திற்று. செடி சேர் உடல் - விணகள் சேர்தற்குக் காரணமான உடல் எனக் காரணப்பொருள் தோன்ற விரிக்க. சிதைத்தல் -செடிகஃாப் பின் தழைக்காதவண்ணம் வெட்டிக்கொத்தி எறிதல் போல உட‰த் தம்நிலே கெடுத்தல்.

'உடையாய் கூவிப் பணி கொள்ளாது ஒறுத்தால் ஒன்றும் போதுமே' என்பதற்கு. அநாதியே பிரிவில்லாது உடையாய்! மகாகேவலத்திலே இருந்த என்னேப் பரிபாக கேவலத்திற்கு அழைத்து அடிமையாக்கியவண்ணமே சகலகேவலத்திலிருந்த என்னேச் சுதந்தரவினமான சுத்தஞ்செய்யத் திருவுளயில்லாத கோபப் பிரசாதம் அருளினுற் கிருபை பெறுவேனே என்று கூறும் பழையவுரையின் நயம் சிவாகம் நெறிநின்று சிந்தித்து அனுபுவிக்கவேண்டிய பகுதியாம் என்க.

தீ என்னுடைய துன்பங்கள் முழுவதும் அகலுமாறு ஆண்டு தீர்த்துவிட்டாய். ஆதலின் இனிச் செய்யவேண்டியது என்? என்று வானா இருந்தேன்; அக்காலே என்னுடல் என் கோத் தன்வயமேமீர்த்து அல்லலுட் செலுத்தியது. அதுபோது என்னிலேயை எண்ணினேன். நின் வஞ்சம் புலனுமிற்று: நீ உடலுமிர் வேறு செய்யாமல் ஒன்றுபடுத்தியே ஒறுக்கின்றுய் என்பத்தே உணர்ந்தேன் என்பாரும் உளர். சிறந்தன தெரிக.

இத்திருப்பாடல் உடல் சிதையாமையால் உளதாம் கேடு கடை உணர்த்துதவின் ஆத்துமநிவேதனமாதல் காண்க.

496

ஒன்றும் போதா நாயேண் உய்யக் கொண்ட நின்கருண் இன்றே யின்றிப் போய்த்தோதான் ஏழை பங்கா எங்கோவே குன்றே யின்ய குற்றங்கள் குணமா மென்றே நிகொண்டால் என்ருன் கெட்ட இரங்கிடாய் எண்டோண் முக்கண் எம்மானே.

3

இ-ன்: எட்டுத் தோள்களேயும் மூன்று கண்களேயும் உண்டய எம்மானே! உமாதேவியை ஒருபாகமுடையவனே! எம் கோவே! மலேயை ஒத்த குற்றங்களேயும் குணமாக நீ கொண்டால் கெட்டது என்னவோ? ஒன்றற்கும் பற்றுத நாய் போன்ற என்னே உய்ய அன்று ஆட்கொண்ட தேவரீரது திரு வருள் இன்று இல்லாமற்போயிற்ரு? திருவுள்ளம் இரங்கு வாயாக என்றவாறு.

அன்று ஆட்கொண்ட திருவருள் இன்று இல்லாமலா போயிற்று; அரசஞிய நீ என் குற்றங்களேயெல்லாம் குண மாகக்கொண்டால் கெட்டது என்ன இரங்குக என்பது கருத்து.

ஒன்றும் போதா நாயேண உய்யக்கொண்ட நின்கருண் -குருந்தடியில் அன்று குருவாகவந்து ஆட்கொண்டகாலத்து, தம் நிலேமை இவ்வாறு இருந்தது என விண்ணப்பிக்கின்றது. உன்னுல் ஆட்கொள்ளப்பட்டவர்கள் அவரவர்கள் பரிபாக நிலிக்கும், மேற்கொண்ட உபாயங்களுக்கும் ஏற்பச் சாலோ காதி நிலேகளேயும், மந்ததரமுதலான சத்திநிபாதநிலே வேறு பாடுகளேயும் எய்தற்கு உரியராயினர். நானே இவற்றுள் ஒன் றற்கும் உரிமையாகாத உலோகாயதன் போல இருந்தேன். ஆனுல் நன்றி அறிதலாகிய தன்மைமட்டும் ஏதோ பண்டை நற்றவத்தாற் சிறிது என்பால் இருந்தது என்பார் 'ஒன்றும் போதா நாயேண்' என்ளுர்.

அன்றியும் இன்ளே அடியேன், உன்னே 'எம்கோ' என்றும் 'ஏழைபங்கன்' என்றும் அறியும் தகுதியும், விளிக்கும் தகுதியும் பெற்றுள்ளேன்; குற்றஞ்செய்தல் உயிரினியல்பு என்பதனே உணர்ந்து, குற்றமே செய்யினும் குணமெனக் கருதுங்கொள்கை நின்பால் இருப்பதையும் தெளிந்த சிவஞானி யானேன்; இப்போது தேவரீர் ஆட்கொள்ளத் தடையில்லே என உரிமையும் தகுதியும் உடைமையை விண்ணப்பிக்கின்குர்.

என்பால் கருணேயில்லாமை ஒன்றே காரணம் என்பார் 'இரங்கிடாய்' என்றுர்.

திசைகள் யாவும் நின் தோள்களாகவும், ஓளிகள் யாவும் நின் கண்களாகவும் விளங்குவதால் நீ அல்லாற் பிறிது மற் நின்மை உணர்கின்றேன் என்பார் 'எண்டோன் முக்கண் எம் மானே' என்றுர். எண்டோள் - திசைகள், முக்கண் - சோம சூரியாக்கினி. ஆகவே உலகமணேத்தும் இறைவடிவு என்பதை உணர்கின்றேன் என்பதாம்.

இவ்வண்ணம் தன்னிலமைகளேத் தெரிவித்துக்கோடலின் இச்செய்யுள் ஆத்துமநிவேதனமாதல் காண்க. 497

மானேச் நோக்கி மணவாளா மன்னே நின்சிர் மறப்பித்தில் ஆனே புகவேன் நின்நூக்கி உழலப் பண்ணு வித்திட்டாய் ஆனு லடியேன் அறியாமை அறிந்து நீயே யருள்செய்து கோனே கூவிக் கொள்ளுநாள் என்றென் றுன்ணேக் கூறுவதே.

4

இ ்ள்: மான் நோக்கினே ஒத்த நோக்கத்தையுடைய உமாதேஷியின் மணவாளா! அரசே! உண் புகழை மறக்கச் செய்து, இந்த உடலிற்புகுந்து உழலும்படியாக என்னேச் செலுத்திவிட்டனே: கோனே! ஆஞல், அடியேனது அறியா மையை யானறித்து உய்யும்வண்ணம் நீயே அருள்வழங்கி என்னே அழைத்துக்கொள்ளும் நாள் என்றைக்கு? உன்னேப் புகழ்த்துகூறும் நாள் என்றைக்கு? என்றவாறு.

தின்புகழை மறக்கச்செய்து இவ்வுடலிற் புகுத்திவிட்டாய்; நான் அறியாமையால் வருந்துகின்றேன்; அறியாமையைப் போக்கி நின்ண அறியும் அறிவிண விரியச்செய்து உன்ணயே புகழும் நாள் என்று குழைந்தவாறு.

சிவபூசா துரந்தரர்களாக இருந்த திரிபுராரிகணேத் திரு மாஜீல்க்கொண்டு பௌத்த மதத்தை உபதேசிக்கச்செய்து, சிவ நேசத்தை மறக்கச்செய்து, பின்னர் அவர்கள் செருக்கடக்கி உய் யக்கொண்ட வழக்கம்போல, இன்று என்னேயும், நின்புகழை மறக்கச்செய்து இவ்வுடனிற் புகுத்தினும்; அடியேனே நீ தக்த தீட்சையாதி சம்ஸ்கார விசேடங்களால் அறியாமை அறிந்து அறிவகற்றினேன்; நீயே கூவிக்கொள்ளும் நாளயும் நின்னேப் புகழும் நாளயும் எதிர்நோக்கியிருக்கின்றேன் என்பதாம்.

'மறப்பித்து' என்றது நின் சீடனைய யான் மறவாமல் உறுதியுடன் எண்ணிக்கொண்டேயிருந்தேன்; அத்தகைய என்னேயும் மறக்கச்செய்தாய்; இதுவே நின் கருணேயினுற்றல் என்பது குறித்ததாம்.

உடற்கணுள்ள அருவருப்புத்தோன்ற 'இவ்வூனே புக' என்றும், மன்றுபுக மறுக்கும் மாடுபோலப் பலகாலும் இவ்வுடற் கண் புகேன் தின்னருள் வாழ்விலேயே இருப்பேன் எனவும் என்னே வலிந்து புகுத்திஞுப் என்பார் 'புக என்றணே நூக்கி' என்றும், புகுந்த உடலில் நின்னருளாரமுதமுண்டு இன்புற் றிருக்க வைக்கக் கூடாதா? அதனேவிட்டு வருந்தச் செய்தாய் என்பார் 'உழலப்பண்ணுவித்திட்டாய்' என்றும் அருளினர்.

அறியாமை அறிந்து ஆண்டான் புகச்செய்ததையே வாய்ப் பாகக்கொண்டு நானும் நின்சீர் மறந்து, என்சீர் போற்றி மய்ங்கிலிட்டேனே என்னும் என் அறியாமையை உணர்ந்து உய்ந்தேன் என்றகுளிஞர். இதனேயே சித்தியாரினும்,

'' அறியாமை யறிவகற்றி யறிவினுள்ளே யறிவுதனே அருளினு னறியாகே அறித்து குறியாதே குறித்தந்தக் கரணங்க் ளோடும் கூடாதே வாடாதே குழைத்திருப்பை யாயின் "

எனக் குழையும் உபாயமாக எடுத்தாளுதல் காண்க.

நீயே அருள்செய்து கூவிக்கொள்ளும் நாள் என்று? எனக் கூட்டுக் இங்ஙனம் ஊனுடலில் புகுத்தி உழங்வித்த நீயே இரங்கி ஆவா என்று அழைத்துக்கொள்ளும் நாள் என்றைக்கு என்றுர், ஆன்மாக்களுக்கு என்றும் சுதந்திரம் இன்மையை உணர்த்த

அடியேனுடைய குறிக்கோள் எப்போதும் உள்ளேப்பற்றிப் புகழ்வதொன்றே. அதனே மறப்பித்தமை என்றைல் ஆற்றெளுத் துயராகியது. அந்நிலே மாறி, என்றும் உன்னேயே கூறிக் கொண்டிருக்கவேண்டும். அதில் ஈடற்ற இன்பம் எனக்கு இருக்கிறது. அப்புகமைக் கூறுவது என்று? என்றுர்.

உழலப்பண்ணுவித்தமையால் தன்ணக் குழைத்தமை கூறு தனின் இது குழைத்தபத்திற்கு இயைபுடைத்தாயிற்று.

498 ஆற நாவே முதலாகக் ஆறும் வகை நீ திகைப்பு நீ தேறும் வகை நீ திகைப்பு நீ திமை நன்மை முழுது நீ வேறேச் பரிசிங் கொண்றில்லே மெய்ய்மை யுன்கள் வீசித் துரைக்கில் தேறும் வகையென் சிவரோசுர திகைத்தால் தேற்ற வேண்டாவேச.

இ ்ள்: பேசும் நா முதலாகக் கூறப்படுகின்ற கரணக் சுன் யாவும் நீயே; தெனிதற்கான உபாயங்களும் நீயே; மறதி யும் நீயே; எனக்குனதாம் நன்மை தீமைகள் அனேத்தும் நீயே; அடியேற்கென்று தனித்ததோர் தன்மை கிறிதுமில்லே: இது சத்தியம்: யான் திகைத்தால் கடைத்தேறும் உபாயமாக உன்னேப்பற்றியே விரித்து விரித்து புகழ்ந்துகூறின், சிவ லோகா! அடியேனேத் தெளிவிக்க வேண்டாவோ என்றவாறு.

அடியேனுடைய அகக்கரணம் புறக்கரணம் அணத்தும் நீ: தேறும் உபாயமும் திகைப்பும் நீ: நன்மை தீமை எல்லாம் நீ: எனக்கென்று தனித்தன்மை ஒன்றுமில்‰; இது சத்தியம்: யான் கடைத்தேற உன்ணயே புகழ்கின்றேன்; அதுகொண்டு திகைத்த என்னத் தேற்றவேண்டாவோ என்று குழைந்தமை யைத் தெரிவிக்கின்ருர்கள்.

கரணங்களில் அகக்கரணமும் புறக்கரணமும் ஆக இரு வகையுள்ளன. அகக்கரணங்கள் மனம் புத்தி சித்தம் அகங் காரம் என்பன. புறக்கரணங்களில் செய்கரணமும், அறிகரண மும் ஆக இருவகை உள்ளன. அவற்றுள் செய்கரணங்கள் வாக்கு பாதம் பாணி பாயுரு உபத்தம் என்பன. அறிகரணங்கள் மெய் வாய் கண் மூக்குச் செவி என்பன. இவைகளுள் அடிகள் 'கூறும் நாவே முதலாகக் கூறும் கரணம்' என்றமையால், நா கூறுதலாகிய தொழிலால் செய்கரணமாயும், சுவையறிதலாகிய பண்பால் அறிகரணமாயும் இருக்கும் இயைபால் இருவகைப் புறக்கரணங்களேயும் குறித்தலின் என்க. புறக்கரணம் கூறவே அவற்றை இயக்குகின்ற அகக்கரணங்களும் கொள்ளப்பட்டன.

தேறும்வகை நீ - தெளியும் உபாயமும் நீயே. மாயையில் அழுந்தி, மாயேயங்களே நுகரும்போது, தேனுள் வீழ்ந்த வண்டுபேசல மாயேயங்களே தாகுக மயங்கிறிற்கின்ற வேளே மிலே யான் இறைவன் : உன் விணேக்கேட்கொன்று உண்மை யுணர்த்தித் தெளிவித்தலின் இங்ஙனம் கூறிஞர்.

தெளிந்து. திருவடிகளேச் சார்ந்தபோது திருவருளன்றி வேளுன்றும் புலப்படாமையால் திகைப்புண்டாயிற்று என்பார் • திகைப்பும் நீ • என்றுர்.

அறிவு திரிந்த மகணே ஆட்கொள்ளுகின்ற ஆசிரியன். அறியாமையிற் சாராது சார்ந்து மகஞேடொன்றி அவணேத் திருத்துவதுபோல, யான் செய்யும் துரிசுகட்கு உடகுகியும், துரிசுபோக்கித் தூய்மையளித்து இன்பமூட்டியும் அருளுதலின் 'தீமை நன்மை முழுதும் நீ' என்ருர். ஆகவே பாகன்வழி இயங்கும் யாளேபோலத் தமக்கு எதிலும் சுதந்திரமின்மையைச் சொல்லியவாரும். இங்ஙனம் தன்னே அர்ப்பணித்தலால் வரும் பயன் ஆகாமிய சஞ்சித விணேகள் ஏருமையாம் என்க.

в

துன்ப இன்ப நுகர்ச்சியும் இறைவஞகவே, நுகர்பவஞகிய ஆன்மா உண்டு என்றமுணப்பும் மடங்கிப்போதலின்-எல்லாம் சிவமயமாகக் காணப்படுதலின் 'வேரோ பரிசு ஒன்று இங்கு இல்ஃ' என்றதாம்.

மெய்ம்மை - சத்தியம். இவ்வனுபவம், பேய்கோட்பட்டான் பேய்வசமாகச் சிலகாலம் விளங்குதல் போலவும், ஆவேசங் கொண்டவன் சிலகணம் தெய்வத்தன்மையிற் சிறத்தலும் போல் வதன்று; சிவா நுபவி என்று உலகவர்சொல்லப் பொய்ம்மையாக ஏற்ட்டுக்கொண்ட துமன்று; சத்தியம் என்றவாரும்.

இங்ஙனமன்றி, மெய்ம்மை உன்னே விரித்துரைக்கில் என ஒருதொடராகக்கொண்டு உரைத்தலுமாம்.

ஐம்புலவின்பங்களே ஆரத்துய்ப்பான் துய்க்குங்கணத்து அதுவதுவாயே இருந்து துய்ப்பானே அன்றி, இங்ஙனம் இருந்தது துய்ப்பானே அன்றி, இங்ஙனம் இருந்தது என்று சொல்லவும் மாட்டான். அவற்றில் பிரிந்து தனியான காலத்திலேயே 'வற்றுது முற்றுது இவணலமே' என்பான். அதுபோலக் கருவி கரணங்களும் துன்ப இன்பங்களும் இறைவணகவே அனுபவிக்கின்றவர், இறைவணப்பற்றி விரித்துரைப்பது என்றுல் அதுவுமோர் திகைப்பு ஆதலின், அதனே உளங்கொண்டு 'உரைக்கில் தேறும் என்' என்று திகைத்து, 'திகைத்தால் தேற்ற வேண்டாவோ' என்றும் விண்ணப்பிக்கின்றுர்கள்.

இவ்வண்ணம் தன்ணப்பற்றி விண்ணப்பித்தலின் இத் திருப்பாடல் ஆத்துமநிவேதனமாதல் காண்க.

499 வேண்டத் தக்க தறிவோய் நீ வேண்ட முழுது ந் தருவோய் நீ வேண்டும் அயன்மாற் கரியோய் நீ வேண்டி யென் கூப் பணிகொண்டாய் வேண்டி நீயா தருள்செய்தாய் யானும் அதுவே வேண்டினல்லால் வேண்டும் பரிசெரன் றுண்டென்னில் அதுவும் உன் றன் விருப்பன்றே.

இ-ள்: அடியேன் விரும்பத்தக்க பொருள்கள் இவை என்பதையான் விண்ணப்பிக்காமலே அறிபவன் நீ; அடியேன் அஃதறிந்து நின் திருவுள்ளக் குறிப்பின்வண்ணம் வேண்டிக் கொள்ள, அவை முழுதையும் அருள்பவனும் நீயே; இடை விடாது அதுவேண்டும் இதுவேண்டும் என்று வேண்டிக் கொண்டேயீருக்கின்ற திருமாலுக்கும் அயனுக்கும் அரியவன் நீ; அடியேன் தகுதி அறிந்து, அடியேண் விரும்பிப் பணி யாளாக ஏற்றின்; 'இவ்வடிமைக்கு இதுபோது இன்னது வேண்டும்' என்று நீ எதன் விரும்பி அருள்செய்தாயோ, அதன் அடியேனும் விரும்பினல்லது, என்னுல் விரும்பப்படும் தன்மையது ஒன்று வேறுக உண்டாளும். அதுவும் தேவரீர் திருவுள்ளக்குறிப்பேயாம் என்றவாறு.

அகப்பற்று புறப்பற்றுக்கிறவிட்டு, நுகர்வளவும் நுகர்ச்சி
யும் நுகர்த்துவானும் இறைவனே ஆதலின் என் விருப்பமிது
என்று வேண்டிக்கொள்ள எமக்கு என்ன இருக்கிறது என்று
சிவனருளில் அடங்கிக் கிடக்கின்ற எனக்கு வேண்டிய எல்லாம்
அருளித்தருள்கிருய்; தன்முகோப்பால் பகை ஒழியவேண்டும்.
பதவி நீடிக்கவேண்டும், படை அருளவேண்டுமென்று எஞ்
ஞான்றும் எதனேயாவது வேண்டிக்கொண்டேயிருக்கின்ற மால்
அயன் முதலியவர்களுக்குக் காணுதற்கும் அரியகைின்குய் என
இறைவன், தற்போதமிழந்து தலேவளருளில் ஈடுபட்டார்க்கு
எளியகைவும், தன்முனேப்பும் தன்னலமும் உடையவர்களுக்கு
அரியகைவும் இருத்தலே உணர்த்துகிறது இத்திருப்பாடல்.

காய்ச்சல் கண்ட குழந்தை புளியை விரும்பிஞல், தாய் புளியைக்கொடுத்து, போனகாய்ச்சஃலப் புளியிட்டழைப்பாளா? மாட்டாள். அதுபோல, இறைவனும் ஆன்மாக்களுடைய பரிபாகநிஃலக்கு ஏற்ப இன்னகாலத்து இன்னது வேண்டும் என்பதை அறிவார் என்பார் வேண்டத்தக்கது அறிவோய் நீ' என்முர்.

தாய்க்குப் பாலூட்ட வேண்டுமென்ற விருப்பமிருப்பினும், குழந்தை அழுதாலன்றித் தூக்கி மார்போடணேயாள். அது போல, இறைவனும் இவ்வுயிர்க்கு வேண்டுவது இதுவெனத் திருவுளங்கொள்ளினும், அவ்விருப்பை அவ்வுயிர்கள்மாட்டுத் தோன்றச் செய்து, அவைகள் வேண்டத் தருவார் என்பது விளங்க வேண்டத் தக்கது' என்றுர்.

எல்ஃலயில்லாத தாயன்பு வயிறு நிறையப் பாலூட்டுவது போல, இறைவனும், ஆன்மா தான் தந்த உணர்வின்வழி நின்று ஓரளவு வேண்டிக்கொள்ள, உணவுக்கு அரிசி கேட்ட இரவலன் நிஃலநோக்காது, தன்தகுதிக்கேற்ப யாணேயும் யாண சுமக்கும் பொன்னும் தந்த வள்ளல்போலப் பெரிதும் அணத் தும் உதவுகின்ருன் என்பார் 'வேண்ட முழுதும் தருவோய்' சுன்ருர். வேண்டுதல் - தன்னலங்காரணமாகக் காமியப்பயன்களேக் கருதிப் பிரார்த்தித்தல். என்னேப்போல் என்கடன் பணிசெய்து கிடப்பதே என்று அவர்களிருந்தால், தலேவன் 'தன் கடன் அடியேணேயும் தாங்குதல்' என்று பேரின்பமுழுதும் அருளி யிருப்பன். தன் தகுதிக்கு ஏலாதவற்றைப் பெறவும், விண் காரணமாக வரும் நலந்தீங்குகளேப் பயப்பனவற்றை மாற்றி யமைத்துக்கொள்ளவுமாக வேண்டுவர். அதனைல் இறைவன் அவர்கட்கு அரியனுகின்றுன் என்பதாம்.

பணி - பணியாள். தொழிலின்பெயர் தொழில்மு தஃயுணர் த் தியதால் தொழிலாகுபெயர். தொழிற்பெயராகவே தொண் டிணக் கொண்டாய் எனலுமாம். அடியேன் நின்னருள் நிழலி லேயே வாழும் தகுதியற்றவளுலினும் என்னேக் கருணே கொண்டு விரும்மிப் பணிகொண்டாய்; அடியேனும் இறைவன் நம்மை விரும்பிப் பணிகொண்டனரே என்னும் பிகையால் என் விருப்ப மிது எனத் தெரிவியேன்; உன்விருப்பெதுவோ அதுவே என் விருப்பம் என்பேன் என்பார் 'நீ யாதுவேண்டியருள்செய்தாய் யானும் அதுவே வேண்டின் அல்லால்' என்ருர்.

தேவரீர் திருவுள்ளக் குறிப்பிற்கு மாருக என்னிடம் எத்த கைய விருப்பமும் எந்தச் சூழ்நிஃமிலும் விஃளயாது; அங்ஙனம் விஃளயுமாயின் அதுவும் உன் உள்ளக்குறிப்பாகவே இருக்கும் என்பார் 'வேண்டும் பரிசு ஒன்று உண்டென்னில் அதுவும் உன்தன் விருப்பன்றே' என்முர்.

இவ்வண்ணம் தற்போதம் கெட்டு. எல்லாம் அருள்மயம் என்றிருக்கும் தன்னிணேயைத் தெரிவித்தலின் இத்திருப்பாடல் ஆத்தும நிவேதனமாயிற்று.

500

அன்றே யென்றன் ஆவியும் உடனும் உடைமை யெல்லாமும் குன்றே யண்யாய் என்னேயாட் கொண்ட போதே கொண்டிலேயோ இன்ரே சிடையூ றெனக்குண்டோ எண்டோள் முக்கண் எம்மானே நன்றே செய்வாய் பீழைசெய்வாய் நானே இதற்கு நாயகமே.

இ-ள்: எட்டுத் தோள்களேயும், மூன்று க்ண்களேயும் உடைய எம் தலேவனே! மலேயை ஒத்தவனே! அடியேணே ஆட்கொண்ட அன்றைக்கே, என் உடல் பொருள் ஆவி மூன் றையும் நினவாக ஏற்றுக்கொண்டனே அன்ளே! அடிமை யாகிய எனக்கு இன்று ஏதாயினும் துன்பம் உண்டோ? எனக்கு நன்மையைச் செய்; திமையைச் செய்; இதற்குத் தவேவன் எளியேன் அல்லேன் என்றவாறு.

குருந்தடியிற் குருவாக வந்து ஆட்கொண்ட காலத்து என் உடல் பொருள் ஆவி மூன்றையும் நின்னுடையனவாக ஏற்றுக் கொண்ட பிறகு எனக்கென்று என்ன இருக்கிறது? எனக்கு இடையூறுகள் அணத்தும் உனக்கே நட்டம் விளேப்பன; ஆதலால் எனக்கு நன்மை செய்; தீமை செய் இதற்குரிமை எனக்கு ஏது? என்பது கருத்து.

குள்று மண். இறைவன் ஆனந்தமண்யாதலின் 'குன்றே அளேயாய்' என்றுர். குன்று] தன்னடைந்தார்க்கு இன்பங்கள் தருதல்போலவும் துன்பங்கள் சாராதவண்ணம் தடுத்துக் காத்தல்போலவும் இறைவன் அருள்செய்தலின் இங்ஙனம் கூறினர்.

உயிர்கள் அநாதியே இறைவனுக்கு அடிமையாயினும் அன்றே என்றன் ஆவி கொண்டிக்கயோ என்றது, இதுவரை மலமறைப்பால் யான் உன் அடிமை என்பதையும், நீ ஆண்டா கொன்பதையும் அறியாதிருந்தேன்; நீ ஆட்கொண்ட அன்று தொடங்கி, என் மலமறைப்பு அகன்றதாதலின் யான் என்பதும் எனது என்பதும் இல்லாமையையும் அவை அனேத்தும் நின் னுடைமை என்பதையும் உணர்ந்தேன் என்றருளினர்.

உடல் - விணப்போகத்திற்காக இறைவளுல் விணக்கீடாக அருளப்பெற்றது. அதனே ஆண்டவனிடம் ஓப்பிக்கவே அவ் வுடல் வழிதவறித் தீமைபுரியாதென்பதும், அங்ஙனம் புரியினும் அத்தீமை இறைவனதாமேயன்றி, என்னேச் சாராதென்பதும், அதலை வினயும் தேன்பங்கள் என்னே வாதியா என்பதும் விளக்க 'இன்ளுரிடையூறு எனக்கு உண்டோ ' என்ளுர். உண்டோ என்ற ஓகாரம் இல்லேயென்ற எதிர்மறை உணர்த்தி தின்றது.

இறைவற்கு எட்டுத்திசைகளும் தோள்கள். முச்சுடர்களும் கண்கள். ஆகவே, இறைவன் விசுவருபன். உயிர் எது செய்யி னும், சுதை விரும்பினும், எதைப் பெழினும் எல்லாம் நினதே என்பார் ,'எண்தோள்'முக்கண் எம்மானே! நன்றே செய்வாய் பிழை செய்வாய் நானே இதற்கு நாயகம்' என்று அருளினர். நாய்கம் - த&லமை. நன்றே செய்வாய் பிழையே செய்வாய் உள்ளேக் கேட்பார் யார்? நீ செய்தவற்றை நல்லனவாகவே கொள்ளுதல் என் கடமையாம் என்ருர் என நயமுரைப்பர் சிலர். கேட்பார் இன்மையான் இறைவன் எது செய்யினும் செய்க எனின் அது இறைவனுடைய நடுநிலேக்கும், கருணக்கும் இழுக்குப் பயத்த லானும் யானும் என் மாட்டாமையால் நீ செய்த தீமைகளேயும் நல்லனவாகக் கொள்வேனென்றது உயிரின் மாட்டாமையையும் உணர்த்துதலானும் இது இலக்கிய நயமாக இனிப்பதாயினும் சிவநெறி மரபிற்கு ஏலாமை காண்க. ஆதலான் ஆன்மா பெத்த நிலேயினும் முத்தி நிலேயினும் சுதந்தரமற்றது என்ற உண்மையை உணர்த்துவதாகவும், ஆன்மா அதனே அறிந்து அனுபவிக்கும் ஆற்றல் அருளப்பெற்றிருப்பதாகவும் விளங்குதல் கான்க.

தான் த2லமை அல்லேன் என்பதை உணர்ந்து, எல்லாம் உன் பரம் என விண்ணப்பிக்கின்றமையின் இத்திருப்பாடல் ஆத்துமநிவேதனமாதல் காண்க.

501

நாயிற் கடையாம் நாயேணே நயந்து நீயே யாட்கொண்டாய் மாயப் பிறவி யுன்வசமே வைத்திட் டிருக்கும் அதுவன்றி ஆயக் கடவேன் நானேதான் என்ன தோவிங் கதிகாரம் காயத் திடுவா யுன்னுடைய கழற்கீழ் வைப்பாய் கண்ணுதலே.

8

இ-ள்: நெற்றியில் கண்ணுடைய பெருமானே! நாயி னும் கீழான நாயை ஒத்த அடியேண், விரும்பி, நீயே ஆளாக ஏற்றுக்கொண்டனே; எனக்கு இனி வர இருக்கும் மாயா காரியமான பிறவிகளே உன்வசமாக வைத்திருப்பதல்லாமல், நானே இதண்ப்பற்றி ஆராயக் கடமைப்பட்டவன்; இதில் அதிகாரம் என்னுடையதோ? உடற்சிறையில் இடு; அல்லது உன்னுடைய திருவடியின் நிழலிலே இருத்து; எதுவேண்டு மாயினும் செய் என்றவாறு.

இறைவா! இனி வரக்கடவ பிறவிகள் யாவும் உன்வசமாக அமைந்தவை; ஆதலால் என்னே மீளவும் பிறக்கச்செய்; அல்லது பேரின்பக்கடலாகிய திருவடியிலே இருத்து; நீ எது வேண்டுமாமினும் செய் என்பது கருத்து,

502

٠.

நாய் பிறப்பால் இழிந்ததாயினும், நன்றிமறவாத் தன்மை யால் உயர் ந்தது. 'நாய்2னயார் கேண்மை கெழிஇக்கொளல் வேண்டும்' என்பர் பிறரும். அதிலும் கடையாயநாய் புழுத்தலே நாய். புழுத்து அணேகின்ற நாய் தன்ணக்காப்பார் பிறர் இலர் என்ற உறுதியால் தன்னே வளர்த்த த‰வணேயே சாரும். அது போல அடியேனும் இழிந்த பிறவியால் இருவிணே நோயுற்று உழல்வேன் என்பார் ' நாயிற்கடையாம் நாயேண்' என்றுர்.

எத்தணயோ முனிவர்களும், சிவஞானியரும் நின்னருள் வேண்டித் தவங்கிடக்க, ஒன்றற்கும் பற்ருத என்ணே நீ விரும்பி ஆட்கொண்டமைக்குக் காரணம் இரங்கத்தக்க இவணே ஆட் கொள்ளுதலே எம் பெருமைக்கு எல்2ல என்பதை உலகவுர் உணர்ந்து ஈடேற 'தீயேநயந்து ஆட்கொண்டாய்' என்ளுர்.

பிறவி மாயாகாரியமாக விணேக்கீடாக இறைவன் ஆணே யால் உயிர்களேச் சார்வது. ஆதலால், அப்பிறவி மாயப் பிறவி' எனப்பட்டது. அப்பிறவியோ உன்வசமாயுள்ளது. நீ தந்தால் என்னேச் சாரும். நீ தடுத்தாவ் என்னே விலகும். ஆதலால், இறைவனருள் விட்டவழி நாம் நடப்போம் என்று இராமல், இப்பிறவி எங்ஙனம் வந்தது? வராமல் தடுக்கும் த பாயம் என்ன? என்றெல்லாம் ஆராய எனக்கு உரிமை ஏ து? என்பார் 'மாயப்பிறவி.....ஆயக்கடவேன் நானேதான்' என்று அருளிஞர்.

• இடுவாய் ' என்ற விணச்சொல்லின் ஆற்றலால் காயம் சிறையெனக் கருதக் கிடத்தல் காண்க. காயத்திடுதல் நரகத் துட் புகுத்துதல் போலத் தண்டனேயாயும், கழற்கீழ்வைத்தல் துட புறத்து. பேரின்ப வீடாகிய அருளலாகவும் கொள்ளக்கிடக்கின்றன.

கண்ணுதலே என்றது 'தொழுதெழுவார் விணவளம் நீறெழ நீறணி அம்பலவன்' என்றதுபோல, விணேகளும் மலங் களுமாகிய முப்புரங்களே எரித்த உனக்கு என் வினேகளே எரிப் பது அருமையன்று என்று விண்ணப்பித்தவாரும்.

தற்போதமிழந்து பதிவசமாகத் தான் விளங்கு த‰க்கண்டு கூறலின் இத்திருப்பாடல் ஆத்துமநிவேதனமாதல் காண்க.

கண் ணூர் நுதலோய் கழலிணேகள் கண்டேன் கண்கள் சளிகூர 5 50 4 50 எண்ணு திரவும் பகலுநான் அவையே யெண்ணு மதுவல்லால் மண்மேல் யாக்கை விடுமாறும் வந்துன் கழற்கே புகுமாறும் அன்னு எண்ணக் கடவேனே அடிமை சால அழகுடைக்கே,

À

இ - ள் : நெற்றியில் கண்ணேயுடையவனே! அண்ணு! என் கண்கள் களிப்பு மிக, நின் திருவடிகள் இரண்டையும் கண்டுய்ந்தேன்: பிறபொருள்களே எண்ணுமல் இரவும் பகலும் அவைகளேத் தியானிப்பதல்லாமல், இம்மண்ணுலகில் எடுத்த இவ்வுடலே விடுமாற்றையும் சிவபுரத்திற்கு வந்து உன் திரு வடிக்கண் பொருந்துமாற்றையும் எண்ணும் கடமையைப் பெறுவேனே? என் அடிமை மிக அழகானது என்றவாறு.

உன் திருவடிகளே எண்ணுவதன்றி, எப்போது இவ்வுடல் கழியும்? எப்போது திருவடிசாரும்பேறு உண்டாகுமென்று எண்ணக்கடவேஞே? அப்படி உழைப்பைவிட்டுப் பயணேயே கருதும் என்னடிமை மிக அழகாக இருக்கிறது என்கின்ருர்.

கண்ணுர் நுதலோய்! என விளித்து, கழலிணேகள் கண் டேன் என்றது முடி முதல் அடிகாறும் நின் திருவுருவைத் தரிசிக்கும் பேறு பெற்றேன் என்றதாம். கண்ணூர் நுதலோய் என்றது இறைவனுக்கே உரிய சிறப்படையாளம் தெரிவித்த வாறு. கழல், தானியாகுபெயராய்த் திருவடிகளே உணர்த் திற்று திருவடிகள் அழகுக்குறைவிடமாக இருத்தலின், அழகை அனுபவிப்பதில் கண்களுக்கு ஆனந்தம் ஆதலின் 'கண்கள் களிகூரக் கழலிணேகள் கண்டேன்' என்ருர்.

எண்ணது - பிறவற்றைத் தியானிக்காமல். ஏணய இந்திரி யங்களுக்கு விஷயமாய், மாயேயமான் போகப்பொருள்களே நிணேயாமல் என்றபடி.

இரவும் பகலும் திருவடிகளேயே எண்ணுவதன்றி, அதன் பயண் எண்ணுவேஞே? அங்ஙனம் எண்ணுவேகுமின் என் அடிமை அழகாயிருக்குமே என்குராம்.

பிராரத்தகன்மங்கள் ஓழிந்து எடுத்த உடல் விழுமாற்றை யும், அறுகமிற்று ஊசல்போல உடல் விழுந்தவுடன் உழிர் திருவடியைப் பற்றுமாற்றையும் எண்ணுவதற்கு யான் யார்? எப்போது பொழுது சாயும், எப்போது கூலி கிடைக்குமென்று எண்ணுகின்ற கூலியாள்போலாது, அடிமைக்கு இடைவிடாது எண்ணுதல் கடமையேயன்றி எப்போது திருவடிப்பேருகிய முத்தி கிடைக்கும் என்று எண்ணுதலும் கூடாது என்பதாம். அண்ளு தந்தையே: அண்ளு எனலுமாம். தம்பிமின் விருப்பம் அறிந்து கருத்தை முடிப்பது தந்தைபோல்பவஞகிய அண்ணனின் கடமை ஆதலின், நான் பயின எண்ணேன் என்பதற்கியைய அண்ளு என விளித்தார்.

திருவடிக் காட்சியும் • கண்டதை இடைவிடாது எண்ணுத லுமே ஆன்மாவின் கடமை: உடல் நீக்கமும் வீடுபேறும் அருள் வது ஆண்டவன் கடமை; அதனே எண்ணுதலும் கூடாது என ஆன்மாவின் முதிர்ந்த பரிபாகத்தை விண்ணப்பித்தலின் இத்திருப்பாடல் ஆத்துமநிவேதனமாயிற்று.

503

அழகே புரிந்திட் டடி நாயேன் அசற்று கின்றேன் உடையானே திகழா நின்ற திருமேனி காட்டி யென்கோப் பணிகொண்டாய் புகழே பெரிய பதமெனக்குப் புராண நீதந் தகுளாதே குழகா கோல மறையோனே கோனே யென்கோக் குழைத்தாயே.

10

## *திருச்சிற்ற*ம்பலம்

இ ்ள்: உடையானே! மிகப் பழைமையானவனே! இனே யோனே! அழகிய அந்தணனே! அரசே! ஒளி விளங்குகின்ற திருமேனியைக்காட்டி என்னேப் பணியாளஞக ஏற்றருளினே; அழகான தொண்டுகளேச்செய்து அடிமையாகிய நாயேன் புலம்பித் திரிகின்றேன்; அடியேற்குப் புகழால் பெரிய திரு வடியைத் தந்தருளாது என்ணேக் குழைய வருத்தினும்; இது தகவோ? என்றவாறு.

யாருங்காணுத திருமேனியைக் காட்டி என்ணேயாட்கொண் டாய்: யானும் திருவடிக்கொப்பான தொண்டுகணேப் புரிந்தும் இன்பம் பெருது அதணே எதிர்நோக்கிப் புலம்புகின்றேன்; பெரிய பதவியாகிய திருவடிப்பேற்றை அளியாது குழையச் செய்கின்ருய்: இது தகுதியா? என விண்ணப்பிக்கின்றுர்.

உடையானுக்கு உடைமைகளேப் பாவிக்கும் முறை தெரிய வேண்டும். உடைமையாகிய யான் வருந்த உடையாண்கிய நீ களித்தல்கூடாது என்பார் 'உடையானே' என முதற்கண் விளித்தார்.

அன்று கண்ட திருமேனிக்காட்சி இன்றும் என்மனத்தில் நின்று நிலவுகின்றது என்பார் 'திகழாநின்ற திருமேனிகாட்டி என்ணேப் பணிகொண்டாய்' என்றுர். **திருமேனியின் அழகும்** ஒளியுமே என்*ணத்* தொண்டஞக்கின எ**ன வியந்தவாகும்.** 

உலகில் புகழத்தக்க பதவிகள் யாவற்றினும் சி**றந்த புகழத்** தக்க பதவி திருவடிப்பேறே என்பார் 'புகழே **பெரிய பதம்'** என்றுர். புகழால் பெரிய பதவி என**ப் பொருள் கொள்க.** 

புராணன் புராதனன் என்பதன் திரிபு. பழமைக்கெல்லாம் பழமையானவன் என்பதாம்.

் த‰நாட்கண்ட திருமேனியில், என்றும் **மாருத இவமை** யும், அழகும் தம்மை வசப்படுத்தின என்ற**ரிவிப்**பார் **'குழகா!** கோலமறையோனே!' என்கின்றுர்.

அழகான தொண்டு செய்யும் அடிமையைக் குழைவித்தல் கோனுக்கு அழகன்று என்று குறிப்பிக்க 'கோனே என்னேக் குழைத்தாயே' என்று அருளுகிருர், பழையவுரைகாரர் அழகே! புகழே! புராண! முதலியவற்றை விளியாக்குவர். புரித்திட்டு-விரும்பி எனவும் கொள்வர்.

இங்ஙனம், தாம் அடிமையில் தவருமையையும், ஆண்டான் அடிமையைக் காவா து குழைக்கின் றமையையும் கூறு**தலின் இது** ஆத்துமநிவேதனமாதல் காண்க

இப்பத்தாலும், அடிகள் ஆன்ம இயல்பு பிழைசெய்தல், ஆண்டவன் இயல்பு அவற்றைப் பொறுத்து ஆட்கொள்ளுதல், நீ ஆட்கொண்டபோதே என் துன்பங்கள் அண்த்தும் அகன் றன என்று இரு ந்தேன்; துன்பக்கொள்கமையை இவ்வுடமேச் சிதைக்காமல் மேலும் நீ துன்புறுத்துகின்கும்: ஆட்கொண்ட காலத்திருந்த கருண இன்றில்மயோ? என் கருவி சரணங்கள் அண்த்தும் நீ; என் விருப்பமும், விருப்பத்தை முடிப்பவ தும் நீ; உடல் பொருள் ஆவி அண்த்தும் உளக்குச்சோத்தம்; எனக்கு இடையூறு ஒன்றும் இல்லே; நீ உடலில் இட்டுவை; அல்லது விடுபேறளி; எனக்கு என்ன சுதந்திரம் இருக்கிறது; ஆனும் ஒன்று விண்ணப்பிக்கின்றேன்; நீ விட்டுவைகத் தந்தருளாது என்ணக்கு கழைக்கின்கும்; இது தகாது; திருவுனம் அன்பு நிறையுள்ளத்திற்கு அமுதமாதல் காண்கு.

# 34. உயிருண்ணிப்பத்து

### [ சிவான ந்தமேலிடுதல் ]

அடிகளார் திருப்பெருந்துறையில் எழுந்தருளியிருக் கின்ற காலத்து, இறைவன் ஊஞர் உயிர்கலந்து உள் ளத்தைவிட்டுப் பிரியாது பேரின்பத்திருத்திய பெற்றியில் திளேத்து, அவ்வநுபவ அதிசயங்களே இப்பத்துப் பாடல்க ளாலும் அருளிச்செய்கின்ருர்கள்.

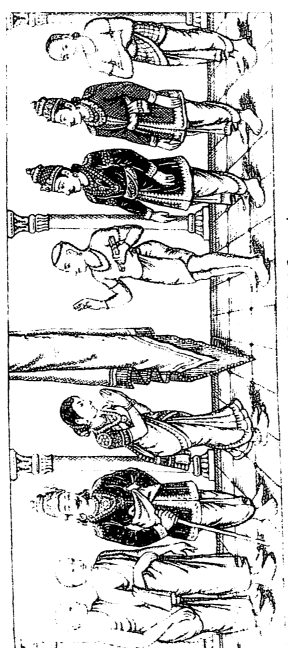
தில்ஃயை அணுகி, ஆனந்தக்கூத்தன் திருவுருவைக் கண்ட ஆனந்தம்மேலிடத் தன்வசமற்ற, திருப்பெருந்துறைப்பெருமான் இதுகாறும் இன்பம் அளியாமைக்கு இரங்கியருளியதால் இப்பத்து தில்ஃயில் அருளப்பெற்றது என்பாரும் உளர். பழையவுரைகார ரும் இங்கணமே கொண்டார். தில்ஃயில் அருளப்பெற்றதாயினும், பேரின்பநிஃயில் உயிருண்ணப்பெறுவதாகிய தற்போதம் இழந்த நிஃமில் திருப்பெருந்துறைப்பெருமான்செய்த கொடுமை தோன்று தாகலானும், அங்கனம் தோன்றுமேல் தற்போதம் அழிதலாகிய உயிருண்ணிப்பத்தாகாமையானும் அக்கருத்து ஏலாமை தெளிக.

பழைய குறிப்பு, சிவானந்த மேலிடுதல் அதாவது நேயம் மேலிடுதல் என்னும். மேலிடுதல் என்பது தோய்ந்ததை அகப்படுத் துதல். சிவானந்தமாகிய வெள்ளம் தோய்வதாகிய ஆன்மாவைத் தன்னகப்படுத்தி வெள்ளம் மேலிடுதல். அதாவது தன் தன்மை கெட்டு இன்பவடிவாயிருத்தல் என்பதாம்.

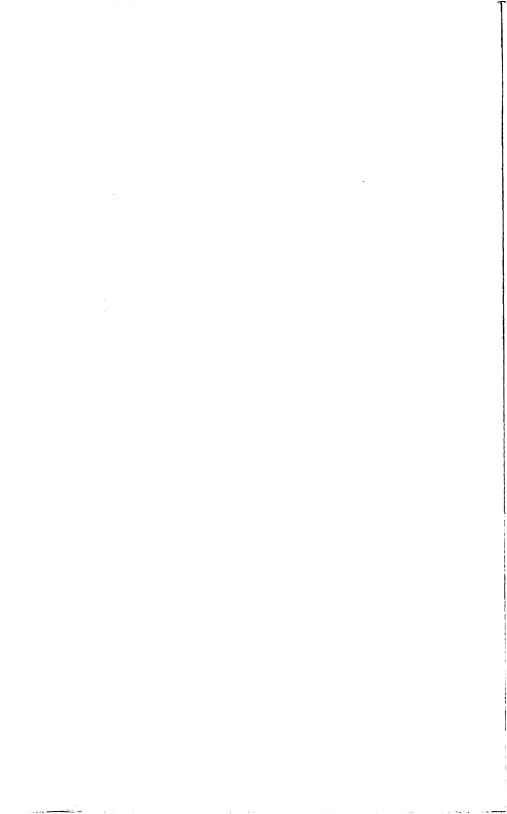
உண்ணி - உண்பது. உயிர் உண்ணி - உயிரையுண்டபொருள். உயிர் உண்ணப்பட்டுச் சிவமே மிக்கு விளங்குதலின் உயிரின் தன்மை இல்லேயாயிற்று. இந்நிலேயை எடுத்து விளக்குவது இப் பத்தாதலின் உயிருண்ணிப்பத்து எனப்பெற்றது.

''செயல்று செயலாம் உயிருண்ணிப் பத்துச், செயிரறு சிவா னந்த மேலீ டாகும்'' என்பது அகத்தியச்சூத்திரம்.

பழையவுரைகாரர் முற்பதிகத்திலே கூடாதே வாடாதே குழைந்திருப்பதான அடிமையின்ப அன்பைப்பேசி, இப்பத்தில் என் னுயிரையும் பலிகொண்டது அருளன்றிவேறில்&லயென உண்மை சாதித்து, அதனுள்ளே அழுந்தியமை தெரிவிக்கின்ருர் என்பர்.



திருச்சாழல்பாடி, ஊமைப்பொண்ணேப் பேசவைத்தது.



"தழைத்து வளர் பேரின்பத் தாகுகி உயிர்தோன்ருத் தன்மை யாய்த் துன்(பு), ஒழித்து நிறைவைப் பெறுதல் உயிருண்ணிப் பத்தாய் இங்கு உரைத்ததாமே" என்பது பழைய திருப்பெருந் துறைப் புராணம். இவற்ருல், இறையருளாகிற வியரபகத்துள் உயிர் அடங்கி உணர்வுகெட்டு இன்பமே தாகுய் நிற்றலாகிய அதுபவங்கூறுவது இப்பத்து என்பது பெறப்படும்.

## சுவிவிருத்தம்

திருச்சி*ற் ற*ம்பலம்

504

பைந் நாப்பட வரவேரல்கு அமைபாகம் தாமென் மெய்ந்நாடொறும் பிரியாவினேக் கேடாவிடைப் பாகா செந்நாவலர் பரசும்புகழ்த் திருப்பெருந்துறை யுறைவாய் எந்தாட்களித் தெந்நாளிறு மாக்கேனினி யானே.

1

இ - ள் : பையின்யும் நாவையும் உடைய பாம்பினது படத்தை ஒத்த அல்குஸ்யுடைய உமாதேவியை இடப்பாகத் திற்கொண்டு, எனது உடஸ் நாடோறும் பிரியாமல் எழுந் தருளியிருக்கின்ற விணக்கேடனே! இடபவாகனத்தையுடைய வனே! செம்மையான புலவர்கள் துதிக்கின்ற புகழிண்யுடைய திருப்பெருந்துறைக்கண் உறைபவனே! இனி, யான் எந்நா ஞும் களித்து எந்நாளும் இறுமாந்திருப்பேன் என்றவாறு.

அம்மையப்பராக என் உடலிடங்கொண்டு என் விணே கணக் கெடுப்பவனே! விடைப்பாகா! திருப்பெருந்துறையுறை பவனே! இனி யான் எந்நாளும் களித்து எந்நாளும் இறு மாந்திருப்பேன் என்பது கருத்து.

பை நா அரவுப்பட ஏர் அல்குல் எனக்கூட்டுக. பை+ நா-உம்மைத்தொகை. பையையும் நாவையும் உடைய அரவின் படத்தை ஓத்த அல்குல் என்க. பை-விடப்பை. பசியநா எனலு மாம். அரவின்படம் அல்குலுக்கு உருவுவமை; எண்டுப் பண் புவமை அன்று என்க. ஏர் உவமவுருபு; அழகு எனினுமாம். உமைபாகமதாய் என் மெய் நாடொறும் பிரியா விணக்கேடா எனக் கண்ணழித்துப் பொருள் கொள்க. அம்மையப்பராக எழுந்தருளியே இறைவன் ஆன்மாக்களின் மல மாயை கன்மங் கீரைப் போக்கி ஆட்கொள்கின்ருராதலின் இங்ஙனம் கூறிஞர். பாகமது ஆய் என்பதில் அது பகுதிப்பொருள்விகுதி. முன் னர்ப் பலவிடங்களிலும் 'என் உடலிடங்கொண்டாய்' என்றது போல ஈண்டும் 'என் மெய் நாடொறும் பிரியா' என்றுர். திரு மூலரும் 'ஊனுடம்பு ஆலயம்'' என்றதும் காண்க. சிலர், என் உண்மைப்பேற்றைத் தருதற்கு உரிய நாள்கள்தோறும் பிரியாத இருவிணேயைக்கெடுப்பவனே என உரைப்பர். அதற்கு விளக்கமாக. மெய்ந்நாள் - வீடுபேற்றிற்குரிய நாள்; ஏனே யவை பொய்நாள், அந்நாட்களிலே இறைவன் கரந்துநிற்பன், அப்போது விண் மேலிடும் எனவும் உரைப்பார். இத்திருப் பாடல் உயிருண்ணிப்பத்திலுள்ள முதற்பாடல். ஆகவே இது சிவானந்த, மேலீட்டை அறிவிப்பது. 'சிவானந்தம் மேலிட்ட நிண்வில் இறைவன் ஒன்றுய் நிற்பன்; அவன் வேருய் நிற்கும் நிண் இந்நிலே எய்திஞர்க்கு இல்லேயாம். இதனே 'மாலற்றுரை மேவியே நிற்பன் விரைந்து'' என்னும் சிவா நுபவ வாக்கரகிய

விணக் கேடன் - ஆகாமிய சஞ்சிதமாகிய விணகள் ஆன் மாவைச் சாராவண்ணம் கெடுப்பவன். பிராரத்த விண்யும் தன் வன்மை கெட்டு ஏதோ உடலுள்ளவரை விண உண்டு என் னும் அளவினதாக மெலிவித்து ஊட்டுபவன் என்க. முன்னர் 'விணக்கேடன் என்பாய் போல' எனவுரைத்ததும் காண்க.

விடைப் பாகா - இடபத்திற்குப் பாகனே. இறைவனூரும் இடபம் பதிபுண்ணியங்களும் பசுபுண்ணியங்களுமான அற வடிவானது. இம்மரபறியாதார் இல்லற துறவறமாகிய விடை என்பர். இல்லற துறவறங்கள் சகலான்மாக்களேப் பரிபாகப் படுத்தும் நிணேகளே ஆதனின் அவை இறைவனூரும் விடை ஆகாமை தெளிக.

செந்நாவலர் - திருவருள் விளக்கம் பெற்ற புலவர்கள். இவர்களேயே பெரியபுராணம் பொய்யடிமையில்லாத புலவர் என்னும். அவர்கள் பரசும் புகழை உடையது திருப்பெருந் துறை. பரசும்புகழை உறைவானுக்கு இயைத்துப் பொய்யில் புலவர் புகழும் திருப்பெருந்துறையான் எனலுமாம், திருவருள் ஞானம் பெற்றேரே செந்நாவலர் ஆவர் என்பது பழையவுரை.

இனி எந்நாளும் களித்து எந்நாளும் இறுமாக்கேன் எனக் கூட்டி உம்மையும் வருவித்துப் பொருள்கொள்க. இதற்கு இனி வரும் காலத்து எந்நாள் களித்து, எந்நாள் இறுமாப்பேன் என்று வருந்திக் கூறியதாக உரைப்பர் சிலர். சிவானந்தம் மேலிட்டபோது, '' எங்கும்யா மொருவர்க்கும் எளியோ மல்லோம் யாவர்க்கு மேலானும் என்றிறுமாப் பெய்தித் திங்கள்முடி யாரடியா ரடியோம் என்று திரிந்திடுவர் சிவஞானச் செய்தி யுடையோரே!

என்றவாறு களித்து இறுமாந்து இருப்பர் என்பதே ஞான நூல்களாற் பெறப்படுதல் கண்டு, அவ்வுரையின் நயமின்றமு தெளிக.

பழையவுரை ' என்காலம் வீணுட்படக் களித்து இறுமாப் பேஞே' என்னும். இதன் கருத்து, சிவானந்தத்தழுந்திக் களித்து இறுமாத்தலன்றி, பெத்தநிலேயில் மல மயக்கான் இறு மாக்கமாட்டேன் என்பது. இஃதெண்ணுதார் இதற்கு எந்தக் காலத்தையும் களிப்பாலும் இறுமாப்பர்லும் வீணுக்கேன் என்று கூறியதாக உரைப்பர். இவற்றின் தரமறிந்து சிவரகமது ன் மரபுபற்றிப் பொருள் காண்டலே ஞானவாக்கிற்கு ஏற்றதாதல் தெளிக்.

இத்திருப்பாடல், இனி யான் எந்நாளும் களித்து, எந் நாளும் இறுமாந்திருப்பேன் எனச் சிவானந்த மே**சிட்டை** விளக்குதல் காண்க.

505

நாளுரடி யண்வாணுரு நாய்க்குத்தவி கிட்டிங் கூளுடன் புகுந்தா னுயிர் கலந்தா னுளம்பீரியான் தேஞர்சடை முடியான்மன் னு திருப்பெருந்துறை யுறைவான் வானேர்களும் அறியாததோர் வளமீந்தனன் எனக்கே.

இ - ள் : இருவடியைச் சார்வதற்கு யான் யார்? தேன் நிறைந்தனம்யால் வண்டுகள் மொய்க்கின்ற சடைமு**டியை** யுடையவனும், திருப்பெருந்துறை உறைபவனுமாகிய கிவ பெருமான் ஒருநாய்க்குத் தவிசு இட்டாற்போல என் ஊன் நிறைந்த உடலின்கண் புகுந்தான் : அடியேனுக்குத் தேவர் களும் அறியாத ஒப்பற்ற இன்பத்தை உதவிஞன் என்றவாறு.

் சிவபெருமான், நாய்க்குத் தவிசிட்டாற்போல என் உடலுள் புகுந்து உயீரோடு கலந்து, உள்ளத்திற் பிரியாமல் எழுந் தருளியிருந்து, தேவர்கட்கும் கிடைக்காத இன்பத்தை எனக்கு உதவிஞன் என்பது கருத்து. திருவடி இன்பவடிவானது. அதனே அடைந்தால் வற்ளுத முற்ளுத் சிவானந்தத்திற்றின் த்திருக்கலாம் எனச் சிவாகமங்கள் கூறுவதால் எனக்குத் திருவடி அடையலாம் என்ற விருப்பம் வின்கிறது. அதற்கான உபாயச் சரியையாதிகளேச் செய்ய லாமே என்ற முயற்சியும் தோன்றுகிறது. இருந்தாய்ந்தபோது இவ்வளவு எண்ணவும் இயற்றவுந்தான் எனக்குச் கதந்திர மேது என்ற உண்மை தோன்ற 'அடியணேவான் நான் ஆர்' என்றளுகின்றுர்கள். அவனருளாலே அவன்ருள் வணங்க லாமே யன்றிச் சிவனருளால் அவன் திருக்கடைக்கண் சாத்தத் திருவடி சேரலாமேயன்றி ஆன்மா பாச பசு ஞானங்களால் முயன்று அடையமுடியாதது என்ற உண்மையை உரைத்த வருறு. தேவரீர் திருவடிஞானம் பெற யான் ஆர் என்ற பழைய வுரையும் இக்கருத்தையே வற்புறுத்துதல் காண்க.

தேன் - வண்டினுள் ஒருசாதி. தேன் ஆர் சடைமுடியான் -அடியார்கள் சாத்திய மொட்டருமலர்கள் நிறைந்து விளங்குத் கின் அவற்றில் வண்டுகள் மொய்க்கின்றன என்பார் இங்ஙனம் கூறிஞர்.

எக்காலத்தும் நிணேபேறுடைமையின் ் மன்னுதிருப்பெருந் துறை' என்குர்.

தவிக - யானே குதிரை முதலியவற்றின்மேல் இடப்படும் இருக்கை யானேக்கிடப்படும் இதனே அம்பாரி என்பர். அதனே நாய்க்கிடுதரைவது தாங்காத ஒன்றற்குத் தகாத பதவியை அளித்தல், அதுபோலப் பெத்தான்மாவாக இருந்த எனது உள்ளத்தை அன்று இருப்பிடமாக்கினுள் என்று உவமைக்கும் பொருளுக்கும் இயைபுகாண்க.

உடல் குடில் என்றது உடலின் இழிவுதோன்றக்க நியது. உடல் குடில் போல்வதாய், உயிராகிய உணர்த்த உணரும் சித்து உறைகற்கு இடமாகிய சடமாதலின் 'உடல் புகுந்து' என்குர். உயிர் சித்தாகலின் அறிவுருவாகிய சிவம் அதனுடு கலந்தது என்று குறிப்பித்தார். அங்ஙனம் உயிரில் கலந்து கர்ண்பன், கேட்பன், உண்பன், உறுவன முதலியயாவும் சிவா னந்தமாகவே துகர்தலானும், உளம் வேளுன்றையும் பற்குது சிவமயமாகவே விளங்குதலானும், 'உளம்பிரியாள்' என்றுர். உனம் பிரியாமையாவது என்றும் சிவத்துவ வியாபகத்துள் கோயே அடங்கியிருக்கச்செய்தமை.

பதவிகளிலுள்ளாராகிய தேவர்களும் சகலான்மாக்களே யாவராத்கின் இத்தகைய சிவானந்தானுபவம் அவர்களுக்கு அறியப்படாததாயிற்று. அத்தகைய இன்ப வளத்தை எனக்கு உதவிஞன் என்று போற்றியவாறு.

சிலர் அடியணேவான் ஊன்ஆர் உடல்புகுந்தான்; வளமீந் தனன்; அதஃரப்பெறுதற்கு யான் ஆர் எனக் கூட்டியுரைப்பர். இறைவன் ஆசாரியகை எழுந்தருளிச் சிவானந்தமருளியபின் ஆன்மா அதஃரயடைய எனக்குத்தகுதியுண்டா என்றுஐயுருது இறைவன் கருணேயிருந்தால் கொதுகுங் கருடகும் ஆதளின் தானும் சிவமேயாய் அந்த முத்தியினிற் கலக்கும்; ஆதனின், அவ்வுரை சைவமரபிற்கேலாதெனத் தெளிக.

இத்திருப்பாடல் வளமீ ந்தனன் எனச் சிவானந்த மேலீட் டைத் தெரிவிப்பதால் பதிகக்கருத்தை விளக்குதல் காண்க.

506

எண் நானென்ப தறியேன்பக விரவாவதும் அறியேன் மனவாசகங் கடந்தானேண் மத்தோன்மத்த ஞக்கிச் சினமால்விடை யுடையான்மன் னு திருப்பெருந்துறை யுறையும் பனவன்னெண்ச் செய்தபடி றறியேன் பரஞ்சுடரே.

3

இ-ள்: சினம்பொருந்திய பெரிய இடபத்தையுடைய வனும் நிஃபேருன் திருப்பெருந்துறை உறையும் அந்தண னும் என் மன மொழிகளேக் கடந்தவனும் ஆகிய சிவபெரு மான், என்னேப் பெரும்பித்தஞக்கி எனக்குச்செய்த மாயம் இன்னது என்று அறியேன்; என்ன நான் என்பதும் அறியேன்; பகல் இரவு என்ற வேறுபாடும் அறியேன்; எல்லாம் பரஞ் சுடரேயாக அறிகிறேன் என்றவாறு.

இறைவன் என்ணேப் பெரும் பித்தனுக்கி, என்ன மாயம் செய்தாணே எனக்குத் தெரியாது; அதுமுதல் 'நான்' என்ற ஒருபொருள் இருப்பதும் அறிந்திலேன்; இது பகல் இது இரவு என்ற பேத ஞானமும் விளேயவில்லே; எல்லாம் எங்கும் பரஞ்சுடரே காண்கின்றேன் என்பது கருத்து.

பரஞானத்தாற் பரத்தைத் தநிசித்தோர் பரமே பார்த்திருப் பர் பதார்த்தங்கள் பாரார் என்பதாம்.

பரஞ்சுடரே - எங்கும் பரஞ்சுடர்மயமே என முடிக்க. அதா வது விகற்பஞானம் தோன்ருமல் ஒளிமயக் காட்சியே என் அனுபவத்திற்கு வருவதாம் என்று அருளியவாறு. எனே நான் என்பது அறியேன் - சூரிய ஓளியுள் பின்மினி அறியப்படாதவாறு போலச் சிவானந்தம் மேலிட்டபொழுது என்னே, நான் வாதவூரன், அமாத்தியன், அமைச்சன், அரச பணியினின்று துறந்தோன் என்பன முதலியவற்றை உணர்ந் திலேன். அதாவது உயிருண்ணப்பட்டமையால் தற்போதம் அழிந்தது என்பதாம்.

பகலாவதும் இரவாவதும் அறியேன் எனப் பிரித்துக் கூட்டுக. எல்லாம் ஓளிமயமாகக் கண்டு அதனுட்கலந்து அது வாயே நிற்பார்க்குப் பகல் இரவு, துன்பம் இன்பம், உறவு பகை முதலிய பேதஞானம் தோன்முமையின் இங்ஙனம் அருளிய வாமும்,

மனவாசகம் கடந்தான் · உணர்தற்குக் கருவியாகிய மனத் தையும் அங்ஙனம் உணர்ந்த அளவாகத் தொகுத்து உரைக் கப்படும் மொழியையும் கடந்து விளங்குபவன் சிவன் என்ற வாது. கருவி கரணங்கட்கு அப்பாற்பட்டவுள் என்பதாம்.

மத்த உன்மத்தன் · பித்தன் · பெரும்பித்தன். ஆகவே மத்தோன்மத்தனுக்கி · பெரும்பிச்சு ஏற்றி என்பது பொருள். என்ணேச் செய்த படிறு · என்ணேச் செய்த மாயம் · பித்து · பற் நிய ஒன்றில் உள்ளத்தை நிலக்கச்செய்து, காண்பனவும் கேட் பனவுமாகிய அணேத்தையும் அதுவாகவே தோற்றச்செய்வது. அதுபோல இறைவன் தன்ணயன்றி ஒன்றும் தோன்ருமல் செய்தான் என்பார் 'மத்தோன்மத்தனுக்கிச் செய்த படிறு' என்ருர். படிறு - வஞ்சணே என்பாரும் உளர்.

இந்திரசாலம் புரிவோன் யாவரையும் தான் மயக்கியது போல என்னே மயக்கிஞன்; யான் அவசேயைன்றி ஒன்றையும் அறியேன் ஆயினேன் என்பதாம்.

ஓன்றும் அறியாவிடின் அநுபவந்தான் இருந்தபடி எங் ஙனே என்று வினவுவீராயின் 'பரஞ்சுடரே' என எல்லாம் ஓனிக்காட்சியாக விளங்கியமை உணர்த்துகின்றுர்.

பளவன் - அந்தணன். அந்தணனுவதும் காட்டிவந்து ஆண்டதை எண்ணிக் கூறியதாம். முனிவன் எனலுமாம்.

என்கோப் பெரும் பித்தஞக்கிச்செய்த மாயத்தை அறியேன்; பரஞ்சுடரை அறிவேன் எனத் தாம் சிவானந்த மேலீட்டில் தின்த்ததைக் கூறுதல் காண்க. 507

விக்கக்கேடரும் உளரோபிறர் சொல்லீர் விய அளசில் எனேத்தான்புகுந் தாண்டானென தென்பின்புரை யுருக்கிப் பிக்க த்தான்புகுந் தெல்லேபெருந் துறையிலுறை பெம்மான் மனத்தான்கண்ணி வுகத்தான்மறு மாற்றத்திடை யானே.

இ-ள்: திருப்பெருந்துறையில் விளக்கமாக உறையும் பெருமான், தானே வலியவந்து என்னுட்புகுந்து, எலும்புத் தின்கள்தோறும் உருகப்பண்ணி, பின்பு என் உயிருடன் ஒன்றி ஆண்டான்; என் மனத்தகத்தான்; கண்ணிற் கருமணி யாய் - மணியாடு பாவையாக உள்ளான்; யான் கூறும் மறு மாற்றமாகிய விடைகளிலும் கலந்துள்ளான்; இவ்வகன்ற உலகில் இவனேயன்றி விளக்கேடர்கள் பிறர் எவரேனும் உளரோ? நீங்களே சொல்லுங்கள் என்றவாறு.

இறைவண் என்ணே ஆட்கொண்டு, என் மனமொழி மெய் களிடமாக விளங்குகின்முன்: அவணேவிட விணேக்கேடர் இவ் வுலகத்து வேறு யார் என்பது கருத்து.

இத்திருப்பாடற்கு, அவன் செய்த படிற்ருன், என் மனத் தகத்தும், கண்ணிலும், அன்ன பேறவற்றிலும் புகுந்து என்ணே மயங்கவைத்தமையால் என்ணேப்போல விணேக்கேடர் பிறர் உளரோ எனவும், இவ்வுலகில் என்ணப்போல விணேயாற் கெட்ட பாவிகள் உளரோ சொல்லுங்கள் உலகீர்! என்னேயும் பொருளாகக்கொண்டு ஆண்டு என் மன மொழி மெய்களில் விளங்குகின்றுன் சிவன் எனவும் பொருளுரைப்பர்.

முன்கோய் பாடல்களில் விணேக்கேடன் என்பது இறைவணே உணர்த்தி வருதலின் ஈண்டும் அங்ஙனமே உரை கோடல் பொருந்தும்.

என்ணே என்பதற்கு விணத்தொடர்பில் சிக்கிய என்ணே எனவும், ஆண்டான் என்பதற்கு விணநீக்கி உய்யக் கொண் டான் எனவும் உரைகொண்டு, விணச்சூழலிற் சிக்கிய என்ண ஆண்டமையால் அவன் விணக்கேடமைினுள் என்க.

விணக்கேடர் - விணகணக் கெடுப்பவர். இயற்றவேண்டிய விணகணவிட்டுக் கெட்டவர். இது இப்பொருளில் இஞ்ஞான்று மெனக்கெட்டவன் எனமர் இவழங்கு தல் காண்க. நல்ல உழைப் பாளி, நன்செய்யில் செந்நெற்பயிர் செய்வான். உவர் மண் ணில் உழைப்பவன் விணேகெட்டவன். திருந்துவனவற்றைத் திருத்துவான் அறிஞன். திருந்தாதவற்றைத் திருத்த முயற்சிப் பவன் சுணங்களின் வால்கோணலே நிமிர்ப்பான்போல வினே கெட்டவன். இறைவன் வினேக்கேடன்; சகலான்மாவாகிய என்ண ஆட்கொண்டான்; அன்பளித்தான்; திரிகரணங்களி லும் பொருந்தி விளங்குகின்றுன். இவனேயன்றிப் பிறர் யாரே னும் விணக்கேடர்கள் இவ்வுலகில் உளரோ என நகைச்சுவை தோன்றக் கூறியமை காண்க.

எற்புத் துணேதொறும் அன்பூட்டி நெக்குருகச் செய்தணே 'என்பின்புரை உருக்கி' என்ளுர். புரை - தொளே.

'எஸ்லே இலக்கமாக' அதாவது விளங்கித்தோன்றும்படி உறை பெம்மான் என்க. இதனே இரக்கக்குறிப்பு என்பாரும், வியப்பிடைச்சொல் என்பாரும், நாணுமல் அதாவது வெளிப் படையாக எனப் பொருள் கொள்வாரும், தோழியை விளித்த தாகக்கொள்வாரும் ஆகப் பலவாறு உரை கொள்வர்.

இறைவன் மனமொழிகளிலும் கண்ணிலும் விளங்குவதை ''மனத்தகத்தான் தணமேலான் வாக்கினுள்ளான்'' ''கண்ணே கண்ணுட் கருமணியே மணியாடு பாவாய்'' எனவரும் அப்பர் தேவாரங்களாலும் அறிக.

மறுமாற்றம் - பதில். திருத்தாண்டகத்திலும், மறுமாற்றத் திருத்தாண்டகம் என்பது ஒன்று. அரசன் அழைக்கவும் நீர் வாராமைக்குக் காரணம் என்னவோ? என்று விளுவிய அன் பர்க்கு அப்பரடிகள் அளிக்கும் பதில்பேரல அமைந்திருப்பது. அதுபோல ஈண்டும் யான் கூறும் பதிலுரைகளில் கலந்து விளங்குகின்றுள் என்பார் 'மறுமாற்றத்திடையானே' என்றுர்.

இவ்வண்ணம் இறைவன் வலியவந்தாண்டு என்பெலாம் புரைபுரைகனிய மனமொழி மெய்களில் கலந்து விளங்குகின்ற தாகிய சிவானந்தம் மேலிடத் தானழிந்தமை கூறலின் இத் திருப்பாட்டு உயிருண்ணிப்பத்தாதல் காண்க

508

பற்ளுங்கவை யற்றீர்பற்றும் பற்ளுங்கது பற்றி நற்ளுங்கதி யடைவோமெனிற் கெடுவீரோடி வம்மின் தெற்ருர்சடை முடியான்மன்னு திருப்பெருந்துறை யிறைசீர் கற்குங்கவன் கழவ்பேணின ரொடுங்கூடுமின் கலந்தே.

5

இ-ன்: யான் எனது என்னும் அகப்பற்றுப் புறப்பற்றுக் களே அற்றவர்களே! பற்றத்தக்க பற்ருகிய இருவடிப்பற்றைப் பற்றி நல்லகதியை அடைவோம் என்று முயல்வீர்களாயின் கெட்டொழிவீர்கள்; விரைந்து ஓடிவாருங்கள்; பின்னிக் கிடக்கின்ற கடைமுடியை உடையவனும்; நிலேபெற்ற திருப் பெருந்துறையுறை இறைவனுமாகிய சிவபெருமானுடைய புகழைக் கற்று, அவன் திருவடிகளேயே வழிபடும் மெய்யடி யார்களோடு கலந்து கூடுங்கள் என்றவாறு.

பற்றற்று, பற்றற்ருன் பற்றிணப்பற்றி நீங்களாகத் திருவடி அடைதல் என்பது இயலாத காரியம்; அவனடியாருடன் கூடி முயலுதலே இயலுவதாம்; ஆதலால் வீரைந்து வாருங்கள் என்பது கருத்து

ஆங்கு என்பன இரண்டும் அசை. நற்று - நன்று என்பது ஏதுகைநோக்கி வகித்தல்விகாரம் பெற்றது. ஆம் - ஆகும் என்பதன் திரிபு.

இறைவன் திருவடி அடைகற்கு உலகியற்பற்று அறுகலும், இறைவன் திருவடியைப் பற்றுகலுமே உபாயமென உணர்ந்து, காட்டுவானின்றிக் காணப்புகுவீரேல் நும் முயற்சி கைகூடாது கெட்டொழியும்; ஆதலாலே கண்டு காட்டும் மெய்யன்பர் கூட் டத்தில் கலந்து நல்லாவின் இடைப்பட்டுக் குருட்டாவும் ஊர் புகுவதுபோலத் திருவடி அடையுங்கள் என்ருராம்.

'பற்ருங்கவை…பற்றி' என்ற பகுதி 'பற்றுக பற்றற்ருன்' என்ற திருக்குறனே நிணேவூட்டுதல் காண்க.

தெற்று - பின்னல்.

இத்திருப்பாடலால், சிவானந்தமேலிட்ட அடிகளார் உல கவர் நிஃக்கு இரங்கி 'அவன் கழலே பேணினரொடும்' என அணேந்தோர்தன்மை உணர்த்துதலின் பதிகக்கருத்து விளங் குதல் காண்க.

509

கடனின் நிரை ய அபோல்வரு கலக்கம்ல ம அந்தென் உடலும்மென துயிரும்புகுந் தொழியாவண்ண நிறைந்தான் சுடருஞ்சுடர் மதிசூடிய திருப்பெருந்துறை யுறையும் படருஞ்சடை மகுடத்தெங்கள் பரன்முன்செய்த படிறே.

в

இ-ள்: சிவபெருமான், கடலின் அமேபோல ஒன்றன் பின் ஒன்ருக இடையருது வரும் துன்பங்களே விளேவிக்கின்ற மலத்தை அகற்றி, என் உடலிலும் உயிரிலும் புகுந்து, நீக்க மின்றி நிறைந்தான்; திருப்பெருந்துறைக்கண் உறையும் படருஞ்சடை மகுடத்தைத் தாங்கிய ஒளிவிடுகிற மதியைச் சூடிய எங்கள் பரமன்செய்த மாயம் இதுவாம் என்றவாறு.

. சிவபெருமான், என் மலமகற்றி என் உள்ளும் புறம்பும் நிறைத்தான்; இதுவே இறைவன் செய்த மாயம் என்ருர் என்பது கருத்து.

'என் நான் என்பதறியேன்' என்ற திருப்பாட்டில், 'பன வன் எனேச்செய்த படிறு அறியேன்' என்ற அடிகளார் இத் திருப்பாட்டில் 'ஒழியாவண்ணம் நிறைந்தான்; பரன்தான் செய்த படிறே' என்று அவன்செய்த மாயம் இது என்று வரையறுப்பது காண்க.

கலக்கம் மலம்: உம்மைத்தொகை. கலக்கம் - துன்பம். மலம் - ஆணவம் முதலான மலங்கள். இடையருது வருதலின் துன்பங்களேயும், அதனே விளேவிக்கும் மலத்தையும் கடலில் எழும் அலேகளுக்கு உவமித்தார்.

மணியீன்கண் ஓளிபோலவும், பாலின்கண் சுவைபோல வும் உயிரின்கண் இறைவன் நீக்கமின்றி நிறைந்திருத்தலின் 'ஓழியாவண்ணம் நிறைந்தான்' என்றுர்.

கடருஞ்சுடர் மதி சூடிய படரும்சடை மகுடத்து எங்கள் பரன் எனக் கூட்டுக. சுடருஞ்சுடர் மதி - ஒருகாஃலக்கொருகால் மிக்கு ஓளிவிடும் ஓளியையுடைய பிறைமதி என்க.

படரும் சடை - நான்கு திசைகளிலும் பரவிய சடை. இறை வற்குச் சடையே மகுடமாக விளங்குதலின் 'சடைமகுடத்தெங் கள் பரன்' என்ருர், சடாமகுடமும் கரண்டமகுடமும் எனப் பல வகையுள்ளன; அவற்றுள் சடாமகுடம் குறிப்பிக்கப்பட்டதாம்.

இத்திருப்பாட்டில், விஃளயகற்றி, மலம் அறுத்து, ஊனும் உயிரும் கலந்து சிவம் நிறைந்திருத்த‰ உணர்த்துதலால் தானழிதலாகிய உயிருண்ணிநி‰ உணர்த்தப்பெற்றது, 510

வேண்டேன்புகழ் வேண்டேன்செல்வம் வேண்டேன்மண் னும் விண் னும் வேண்டேன்பேறப் பிறப்புச்சிவம் வேண்டார்தமை நாளும் தீண்டேன்சென்று சேர்ந்தேன்மன் னு திருப்பெருந்துறை விறைதாள் பூண்டேன்புறம் போகேனினிப் பறம்போக்கொட்டேனே

இ-ன்: நிஃபெற்ற திருப்பெருந்துறைக்கண் எழுந் தருளியுள்ள இறைவணச் சென்றடைந்தேன்; அவர் திருவடி கண் அணியாகப் பூண்டேன்; அவற்றைப் பிரிந்து புறம்போ கேன்; இனி இறைவண்யும் புறம்போக விடேன்; ஆகையால் யான் புகழ் வேண்டேன்; பொருள் வேண்டேன்; மண்ணுவக ஆட்சி விண்ணுலக ஆட்சிகளேயும் வேண்டேன்; பிறப்பு இறப்பு இவைகளேயும் வேண்டேன்; சிவத்தை விரும்பாத புறச்சமயத்தாரை ஒருநாளும் தீண்டவும் செய்யேன் எ-று.

இறைவனேச் சார்ந்து அவனடிகளேப் பூண்டு யான் புறம் போகாதும் இறைவனேப் புறம்போக்காதும் உறுதியாகப் பற்றி னேன் ஆதலின் யான் புகழ் பொருள் அரசு பிறப்பு இறப்பு எதுவும் வேண்டேன்; புறத்தாரைத் தீண்டேன் என்கின்குர்.

இதனை இறைவணேயேபற்றி அவனை ந்தத்தில் திளேக்கும் உறுதிப்பாடு உணர்த்தப்பெறுகின்றது.

புகழ், பொருள்போல விருப்பத்தை வீளேவித்து. தன்ணபும் விற்றுக்கொள்ளுந்தகையதாய், தன்ண விரும்புவார்க்குச் சிவ பூசையும் சிவபுண்ணியமும் செய்ய விருப்புண்டாக்காமையே யன்றிச் சமய உண்மைகளேயும் மறக்கச்செய்தலானும் தன் முணப்பிற்குக் காரணமாதலானும் 'புகழ்வேண்டேன்' என்குர்.

பொருள், உலகவின்பத்திற்குக் காரணமாய், மேன்மேலும் பற்றுள்ளத்தைப் பிறப்பித்து விணக்ண ஈட்டுதற்குக் காரண மாதலின் 'பொருள் வேண்டேன்' என்றும்

மண்ணட்சியும் விண்ணட்சியும் பதவிப்பித்தை விளவித்து, போரும் அமைதியுமாய்க் காம லோப குரோதங்கட்கு வித்தாய் நிலேயாமனத்தை உண்டாக்குதலின் 'மண்ணும் விண்ணும் வேண்டேன்' என்றுர். மண் விண் என்பன அவற்றை ஆளும் ஆட்சியை உணர்த்தின. பிறப்பும் இறப்பும் சகடக்கால்போல மேலுங்கீழுமாக மாறி மாறி வருதலானும் கடற்றிரைபோல இடையருது வருதலானும் வினேக்கழிவாயும், விணேவிளேவிற்குக் காரண மாயும் முடிதலான் அவற்றையும் வேண்டேன் என்ருர்.

தரர் பயில் தேயந்தன்னில் நான்மறை பயிலா நாட்டில் விரவுதல் ஒழிந்து, தரையினில் கீழைவிட்டுத் தவஞ்செய் சாதி யினில் வந்தும் சிலர் சிவமே முழுமுதற் கடவுள் என்பதை உணராமல் பரசமயங்களிற் சென்று வருந்துதலின் அவர்கள் புண்ணியயிலராவர்: அவர்களே நான் ஒருபோதும் தீண்டேன் என்கின்ருர். பாவகாரிகளேப் பார்த்தலும் தீண்டலும் பாவ மாதவின் இங்ஙனம் கூறினர்.

திருவடி அணிபோல அழகுசெய்வதாதகின் 'தாள் பூண் டேன்' என்றும், திருவடிச்சார்பே எனக்குப் பேரின்பமளித்த கின் அதனேவிட்டுப் புறம்செல்லேன் என்பார் 'புறம்போகேன்' என்றும், நான் புறம்போகாமைமட்டும் அன்று ஆட்கொண்ட அன்றைக்கு அடியார்கள் புடைசூழ மறைந்துபோனதைப் போல என்மனத்து எழுந்தருளிய சிவமாகிய உன்னேயும் புறம் போகவிடேன் என்பார் 'புறம்போகலொட்டேன்' என்றும் கூறினர்.

இவ்வண்ணம், சிவானந்தம் மேலிட்டு, வேண்டாமையும், திருவடியொன்றையே வேண்டுதலும் தோற்றுவித்த சிவத்தை விட்டுப் பிரியேன் அவரையும் பிரியவிடேன் எனத் தன்மயமாத லுணர்த்துகின்றமையின் இத்திருப்பாடல் உயிருண்ணிப்பத் இற்கு இயைபுடைத்தாதல் காண்க

£ 1 1

கோற்றேனெனக் கென்கோகுறை கடல்வாயம் தென்கோ ஆற்றேனெங்கள் அரனேயரு மருந்தேயென தரசே சேற்றுர்வயல் புடைசூழ்தரு திருப்பேருந்துறை யுறையும் தீற்றுர்தரு திருமேனி நின் மலனேயுண் யானே.

Q

இ-ன்: எங்கள் சிவனே! கிடைத்தற்கரிய அமுதமே! எனது அரசரே! சேறுமிக்க வயல் சூழ்ந்த திருப்பெருந்துறை யில் எழுந்தருளியுள்ள, இருநீறு பொலியும் திருமேனியை யுடைய நின்மலனே! உன்னே அடியேன், எனக்குக் கிடைத்த கொம்புத்தேன் என்பேஞ்? ஒலிக்கின்ற கட**லினின்று எழுந்த** அமுதம் என்பேஞ்? நின்னின்பம் இவ்வா**றிருந்தது என்று** சொல்லல் ஆற்றேன் என்றவாறு.

இறைவா ! உன்னேக் கொம்புத்தேன் என்பே**ஞ? தேவா** முதம் என்பேஞ? எவ்வாறிருந்தது என்று சொல்லமாட்டே குமினேன் என்பது கருத்து.

சிவானந்தம் மெய்யன்பர்கள் கூட்டத்தில் கலந்துநின்றே நுகரத்தக்கது என்பதை முன் 'அவன் கழல்பேணின்ரொடுங் கலந்து கூடுமின்' என்ற பகுதியால் விளக்கிஞர்களாதனின்.. சுண்டு அடியார்களேயும் தம்மோடுசேர்த்து 'எங்கள் அரனே' என விளிக்கின்குர்.

அருமருந்து, தேவாமுதம்போலப் பாற்கடலில் தோன்கு ததாய், தேவாசுரப்போரை விளேவியாததாய், கிவயோகியர் உள்ளத்தினின்று ஊறி, உச்சந்தலேமுதல் உள்ளங்கால்வரை இன்பமயமாகச் செய்வது. சிவயோகியர் இதனே 'மதிமண்டலத் தமுதம்' என்பர்.

நல்லவற்றில் ஊக்கியும் தியவற்றினின்று விலக்கியும் காத் தலின் இறைவனே 'எனது அரசே' என்கின்குக்கள்.

எஞ்ஞான்றும் கண்டுதொழ எளியகை இம்மண்ணுல்கில் உறைகின்ருன் என்பார் 'சேற்றுர் வயல் புடைசூழ்த்கு திருப் பெருந்துறையுறையும் நின்மலனே' என்றும், மக்களுக்கு மல நாசம் செய்யும் திருநிறு தேவரீர் திருமேனிக்கு அழகு தருவ தாக அமைந்தது என்பார் 'நீற்றுர்த்கு திருமேனி' என்றும், தேவரீர் அநாதியே மலங்களொடு பொருந்தாதவர் என்பார் 'நின்மலனே' என்றும் அருளினர்.

கோற்றேன் கொம்புத்தேன். எடுக்கப்பெற்ற இடமும் இருல் தொடுக்கப்பெற்ற இடமும் தூய்தாய் முற்றி இனிமை மிக்கதாதலின் சிவானந்தத்தைக் 'கோற்றேன் என்கோ' என்று வியந்தார். அங்ஙனமே இறவாமையும், இன்பமும் பயத்தவின் 'அமுதென்கோ' என்றுர். ஆகவே சிவானந்தானுபவம் இங் ஙனமிருந்தது என்று சொல்லும் உரையளவிற்கு வாராதது, மனனுணர்வாலே ஆன்மபோதம் அடங்கி அனுபவிக்கத்தக்கது என்றவாரும்.

இங்ஙனம் ஆனந்தமேலீட்டை அறிவித்தலால் இத்திருப் பாடல் சிவானந்தமேலீடாகிய உயிருண்ணிப்பத்தில் ஓன்கு யினமை காண்க. 512

எச்சம்மறி வேளுனெனக் கிருக்கின் றதை யறியேன் அச்சோவெங்கள் அரனேயரு மருந்தே யெனதமுதே செச்சைமலர் புரைமேனியன் திருப்பெருந்துறை யுறைவான் நிச்சம்மென நெஞ்சின்மன்னி யானுகி நின் முனே.

9

இ-ள்: எங்கள் அரனே! அருமருந்தே! அமுதமே! இரு வெட்சிமல்ரை ஒத்த சிவந்த திருமேனியை உடைய்வனும், திருப்பெருந்துறையில் உறைபவனுமாகி எனது மனத்தில் நாடோறும் எழுந்தருளி யானேயாகிநின்றவனே! எனக்குள்ள ஷிண்ச்சேடத்தை அறிவேன்: ஆளுல் எனக்கு வரக்கூடியன வாக இருக்கின்ற வின்மூட்டைகளே அறியேன்: அச்சோ என்றவாறு.

சிவனே! என் மனத்தில் எழுந்தருளி ஒன்றுகிக் கலந்து யானே தாகுகி நின்றுய்: அதஞல் பிராரத்தசேடத்தைத் தேகம் உண்மையால் அறிகின்றேன்: ஆகாயிய சஞ்சிதங்கள் எவ் வளவு இருக்கின்றன என்பதை அறியேன்: அவை என்ன செய்யுமோ! ஐயோ! என்று இரங்கின் என்பது கருத்து.

சிவானந்கமேலீட்டால் தற்போதமிழந்தார்க்கு வினேயுண் மையும் அதனுல் வினையுந்தீக்கும் வினங்குமோ எனின், வினங் காததுதான். ஆமினும் சிவானந்தத்தில் தினக்க முற்படுகின்ற காலத்து இத்தகைய பேரின்பம் நிலேத்திருக்கவேண்டுமே; முன்போல்கைக்கெட்டியது வாய்க்கெட்டாமல் போகக்கூடாதே; எடுத்த இத்தேகம் இருப்பதால் விணச்சேடம் இருக்கிறதென் பகை அறிகிறேன்: இதனுல் அச்சமில்லே. இவ்வுடல் சிவானு பவத்திற்குத் துணேயாக உதவும்; இனி, வரக்கடவ விணகளேத் தான் அறியேன் என்று உணர்கின்ற அளவு வினங்கி, திருவடி மைச் சிக்கெனப் பிடிக்கும் சித்தத்தை வினவித்து, சிவானந்த மேலீட்டிலேயே இருக்கச்செய்யும் என்க. அதனுலேயே 'எச்சம் அறிவேன் நான்; எனக்கு இருக்கின்றதை அறியேன் அச்சோ' என்கின்றுர்.

ஏச்சம் - விணேச்சேடம். இது பிராரத்தவிணயில் உண்டு கழிந்ததுபோக மிச்சமாக உள்ளது. இருக்கின் றது - வருவிண யும் மேல்விண்யுமாகக் குவிந்திருப்பவை. நான் எச்சம் அறுவேன் என - நான் குறைபாடிலேன் என்று எண்ணி என்பது பழையவுரை.

அரன் - பாவநாசன். பாவங்களால் விளேயும் பிறவிப் பிணியைப்போக்கும் மருந்தாக இறைவன் உதவுவதை 'அரு மருந்தே' என்பதால் உணர்த்திஞர்கள். பிற மருந்துகள் உண்டாலன்றிப் பிணியைப்போக்கா; இறைவஞகிய மருந்தோ எண்ணிஞலே பிணியோக்குமாதவின் அருமருந்தே என்றுர் என்க. எண்ணியமாத்திரத்தே என்னுட்சென்று பிணிபோக்கு தலேயன்றி இனிக்கவும்செய்கிறது என்பார் 'அமுதே' என்றுர்.

இவ்வண்ணம் அறிவால் அனுபவிக்கப்பெறும் பொருளாக விளங்கிய இறைவன் என் கண்ணிற்கு விருந்தாயினுன் என் பார் 'செச்சைமலர் புரை மேனியன்' என்றுர். செச்சைமலர் -இருவெட்சிமலர். நிச்சம் நித்தியம் என்பதன் திரிபு, "நிச்ச நிரப்புக் கொன்றுங்கு" என்ற திருக்குறளிலும் இப்பொருள தாதல் காண்க.

அவன் தான் என்ற பேதமின்றிக் கலந்து அவனேதானே யாகிய அத்துவிதநிலேயில் விளங்கினன் என்பார் 'நிச்சம் என நெஞ்சில் மன்னி யானுகி நின்றுன்' என்றுர். என நெஞ்சு என் நெஞ்சு; அகரம் சாரியை, உருபன்று; பன்மையுணர்த்தா மையின்.

யான் ஆகி நிற்கும் சிவானந்தம் மேலிட்டு அது பிரியா மையை விரும்புதலின் இது பதிகக்கருத்திற்கு இயைய நிற்றல் காண்க.

513

வான்பாளிய வுலகத்தவர் தவமேசெய அவமே ஊன்பாவிய வுடலேச்சுமத் தடவிமர மானேன் தேன்பாய்மலர்க் கொன்றைமன் ஹ திருப்பெருத்துறை யுறைவாய் தான்பாவியன் ஆனுலுள் தல்காயென் லாமே.

10

#### **திருச்சி***ற்ற***ம்பல**ம்

இ - ள் : தேன் ஒழுகுகின்ற மலர்களேயுடைய கொன்றை ம்ரங்கள் நிறைந்து விளங்கும் திருப்பெருந்துறைக்கண் உறை பலனே! ஞானவெளியிற் பரவிய உலகவராகிய சிவஞானியர் தவங்களேச் செய்ய, யான், ஊன் நிறைந்த இவ்வுடலேச் சுமந்து வீணுகக் காட்டுமரமானேன்; நான் பாவங்களே உடையவஞ்ஞல், உள்ளே நோக்கி, 'அருளுவாய்' என்று கேட்டல் பொருந்துமோ என்றலாறு.

ஞானவானிற் பாவிய சிவஞானியர்கள் தவஞ்செய்ய, மண் ணுலகிற் பிறந்த யான் இவ்வுடலேச்சுமந்து காட்டுமரம் போலப் பயன்படாதொழிந்தேன்; எண்ணிப்பாரும்; நான் பாவியாகுல் உம்மை நோக்கி அருளாய் என்பேஞ? என்குற்றம் உணர்ந்து சும்மா இரேஞ? என்கின்றுர் என்பது கருத்து.

உம்மால் விரும்பியாட்கொள்ளப்பட்டேளுகையால், பாவி யல்லேன் என்பதை உணருகிறேன். ஆகையினுலேயே ' நம்பி மினித்தான் நல்காயே' ' அருளாதொழிந்தால் அடியேண அஞ்சேல் என்பார் ஆர்?' ' ஓல்கா நிற்கும் உயிர்க்கு இரங்கி யருளாய்' என்றெல்லாம் உரிமையோடு இரக்கின்றேன் என்பார் ' நான் பாவியன் ஆனல் உன்னே நல்காய் எனல் ஆமே' என்கின்றூர்.

இங்ஙனமன்றி, நான் பாவிதான்; ஆனுலும் நீ நல்குக எனல் தகுமா எனப் பொருளுரைப்பாரும் உளர்.

வான் பாவிய உலகத்தவர் - சிதாகாயப் பெருவெளியிற் பரந்துள்ள உலகத்தவர்கள்: சிவஞானியர். சிவஞானியர் சிவத்தோடு இடையருது கலந்திருக்கத் தவம் செய்கின்றனர்: நான்மட்டும் விணப்போகத்திற்காக நீ உதவிய இவ்வூனுடலேச் சுமந்து காட்டுமரமானேன் என்கின்ருர்.

காட்டுமரம் பழமரமாடினும் இருக்குபிடம் சரியன்மையின் பாம்பும் பல்லியும், புலியும் கரடியும் உறைதற்கு இடமாகிப் பறவைகட்கும் மக்களுக்கும் எவ்வகையினும் பயன்படாதாகி வீணேநிற்கும்; அதுபோல நானும் யார்க்கும் பயன்படாதவ குனேன் என்றுர்.

திருப்பெருந்துறையே பொன்ஞர் மேனியஞகக் காட்சி அளிக்கின்றது என்பார் 'மலர்க்கொன்றை மன்னு திருப்பெருந் துறை' என்ருர்.

்நல்காய்' எனத் தன்வசமழிந்த ஆனந்தநிலேயை வேண்டு தல் சிவானந்தமேலீட்டைக் குறிப்பதாதலால் இத்திருப்பாடல் உயிருண்ணிப்பத்திற்கு இயைபுடைத்தாதல் காண்க. இப்பத்தால், அடிகள், 'எந்நாளும் களித்திறுமாக்கேன், வானேரும் அறியா வளமீந்தனன், மத்தோன்மத்தனைக்கி என் கேர் செய்த படிறு அறியேன், மன மொழிகளிற் கலந்திருக் கின்ருன், தற்போதம் அழிந்து அடியார்கூட்டத்துள் கலந்தாற் ருன் அவன்கழல் சார்தல் இயலும், என்னுள் எங்கும் நிறைந் தான், அதனை எனக்குப் பொன் புகழ் விண் மண் ஒன்றும் வேண்டாம், அவன் திருவடி ஒன்றே அமையும், அதனே இறு கப்பற்றினேன். அவன் ஆனந்தத்தைக் கொம்புத்தேன் என் பேனே? அமுதம் என்பேனே? இன்னதென்று உரைக்க அறியேன் என்று பசுபோதம் கெட்டுச் சிவானந்தமேலிட்டு அதன் மயமாக இருத்தலே அறிவிக்கின்ருர்கள்.

## 35. அச்சப்பத்து

#### ஆன ந்தமு றுதல்

வாதவூரடிகள் தில்ஃயில் எழுந்தருளியிருக்கின்ற காலத்து, சிவானந்தானுபவம் சிறந்து விளங்க, அதிலே தோய்ந்து அநந்நியமாய் இருக்கின்ற அநுபவநிஃயில், அதற்குப் புறம்பானவர்களேக் காணநேர்ந்தபோது, எவற் றிற்கும் அஞ்சாத எமக்கு, இவர்களேக் காண்பதுமட்டும் அச்சம் ஆகின்றது என்று இதனே அருளிச்செய்தார்கள்.

அச்சப்பத்து என்பது அஞ்சு தற்குரிய காரணங்களேப் பொரு ளாகக்கொண்டு, அவற்றினின்று தப்பே உய்ய அருளே விரும்பும் நோக்குடன் விண்ணப்பிக்குமுறையில் அமைந்த பத்துப் பாடல் களேயுடையது. இதனுனே பெயர்க்காரணமும் இனிது விளங்கும். அமுதமுண்டார் அவ்வினிமையையே என்றும் விரும்புவதல்லது வேம்பு தின்ன விரும்பார். அதுபோலச் சிவானந்த மேலீட்டில் திளேக்கும் அடிகளார் அதிலேயே நிலேத்து நிற்க விரும்பி, அதற்கு எதிரான புறச்சூழலேக் கண்டு அஞ்சுவதாக விண்ணப்பிக்கின்ருர் கள் என்பதாம்.

அச்சப்பத்தாவது ஆனந்தமுறுதல்; அதாவது நேயத்திலே ஒன்றுபட்டுச் சிக்கென அழுந்தினமை என்பது பழைய குறிப்பு.

''தரையில் வளர் விணேமுழுதும் வரினும் அஞ்சேன் சிவசமயத் தவஞ்சாராதார் அருகில்வரக் காண்கின் மனம் அஞ்சுமென இகழ்த் துரைத்தல் அச்சப்பத்தாம்'' என்பது பழையபுராணம்.

''அருளுரு நச்சார்க்கு அச்சப்பத்துத் தெருள்தரு சிவானந் தத்தின் முறுகுதல்'' என்பது அகத்தியச் சூத்திரம்.

இதற்குரிய பழையவுரை, 'முன்பத்தில் திருவருளான சிவா னந்தம் முற்றுப்பெற்று, முன் பிழைத்ததற்கிரங்கி அன்பும் வேட மும் கண்டிகையும் திருநீறுமாகிய சாதனங்களுமே இன்பம் என்று அறிந்ததை உணர்த்துவது' என்னும்.

இவையனேத்தையும் இணேத்து எண்ணும்போது நேயமாகிய சிவானந்தத்து வேறின்றி அழுந்தினமையால், சிவத்தோய்வில் லாத எதணேக் கண்டாலும் அஞ்சுவது இயல்பாதலின், 'அம்ம நாம் அஞ்சுமாறே' என்ற மகுடத்தைக்கொண்டு எழுந்தது இப் பத்து என்பது பெறப்படும்.

### ஆசிரியவிருத்தம்

**திருச்சிற்றம்பலம்** 

514 புற்றில்வா ளரவும் அஞ்சேன் பொய்யர்தம் மெய்யும் அஞ்சேன் சுற்றைவார் சடையெம் அண்ணல் கண்ணுதல் பாதம் நண்ணி மற்றுமோர் தெய்வந் தன்ண உண்டென நிணேந்தெம் பெம்மாற் கற்றிலா தவரைக் கண்டால் அம்மநாம் அஞ்சு மாறே.

1

இ ் ள் : புற்றில் வாழ்கின்ற ஒளிபொருந்திய பாம்பிற் கும் அஞ்சேன்; பொய்யர்களரகிய புறச்சமயத்தார் பேசும் மெய்ம்மைபோன்ற கூற்றுக்களுக்கும் அஞ்சேன்; நாம் அஞ்சு கின்ற நெறி எது? எனின் தொகுதியான நீண்ட சடையினே யுடைய எம் அண்ணலாகிய சிவபெருமானுடைய திருவடிகளே அடைந்தும், வேருரு தெய்வம் உண்டு என்று எண்ணி எம் தலேவேணுகிய சிவன் புகழைப் பேசாதவர்களேக் காணின் அம்ம அஞ்சுவேன் என்றவாறு.

அஞ்சத்தக்க அரவு, பொய்யர்தம் டெய் இவற்றிற்கும் அஞ்சேன்; சைவசமயத்திலே தோன்றியும் புறந்தொழும் பொல்லாதவர்களேக் காணின் அஞ்சுவேன் என்பது கருத்து.

அரவு தீண்டின் உடலழியுமேயன்றி உயிருக்குத் தீங்கில்ண ஆதலால் அதற்கு அஞ்சவேண்டிய நிண எனக்கு இல்ண என்ருர்.

பாஃலயுள் பசும்புல் தோன்ரு ததுபோலப் பொய்யர்களிடம் மெய் தோன்ரு து; அங்ஙனம் தோன்றுமேல் அது மெய் விளக் கும் நிஃலத்த இன்பத்தையும் உதவாது. ஆணுல் மயக்க உணர் வினரை மெய்யென நம்பச்செய்து மயக்கம் தரும். மும்மலங்க ளோடு கூடிய பொய்யர்களாகிய தேவர்களேச்சார்ந்த அமுதம் இறவாமையாகிய நன்மை பயப்பதாயினும், அதனுடன் செருக் கையும் விளத்து அவர்களேத் தீநெறிக்கண் செலுத்தியது போலப் பொய்யர்தம் மெய் உண்மையைத் திரித்து உணரச் செய்து தீ நரகிற் செலுத்தும். ஆயினும் உண்மையுணர் ந்த கால**த்து அத**னின்று தப்பி உய்யவுங்கூடும் ஆதலால் அதலை வருந்தீங்கு பெரிதன்று என்று திருவுளங்கொண்டு அதற்கும் அஞ்சேன் என்ருர்.

கற்றைச்சடை, வார்சடை என்க. அண்ணல் - பெருமையிற் சிறந்தோன். கண்ணுதல் - நுதலிற்கண்ணுடையாளுகிய முதல் வன். நண்ணி. நிணந்து கற்றிலாதவரைக் கண்டால் அஞ்சு மாறே எனக் கூட்டுக.

சைவமாம் சமயஞ்சார்ந்தும், சிவன் திருவடியை நண்ணி, நம்பனருளாமையால் வேருோ்தெய்வத்தை நிணேந்து எம்பெரு மாணக் கற்றிலாதவரைக் காணின் அஞ்சுவேன் என்ருர்.

மற்றுமோர் தெய்வந்தன்ண நிணந்து, அண்ணல் கண் ணுதல் பாதம்நண்ணி எம்பெம்மாற் கற்றிலாதவரைக் காணின் அஞ்சுவல் எனக்கூட்டி முடித்தலுமாம்.

பெம்மாற்கு அற்று இலாதவரை எனப் பிரித்து, பெருமான் பொருட்டு (உடல் பொருள் ஆவி இம்மூன்றையும்) அற்றுப் போகாதவரை என உரைப்பாரும் உளர். 'பெம்மான் கற்றிலா தவர்' என்பது இரண்டன்தொகையாதலால் பொதுப்பெயர் உயர்திணேப் பெயர்களினீற்றுமெய் வலிவரினியல்பாம் என்ற விதிப்படி திரியாது இயல்பாக வேண்டியது 'பெம்மாற் கற்றிலா தவரை எனத் திரிந்துமுடி ந்தது ஆதலின் மரபுபற்றி 'பெம்மான் கற்றிலாதவரை' எனவே பிரித்துப் பொருள்கொண்டாம்.

சிவன் திருவடிக்கண் பற்றில்லாதவரைக் காணின் நாம் அஞ்சுமாறு இதுவாம் என உரைத்தல் வாயிலாகத் தமது ஆனந்தப்பேறு அறிவிக்கப்பெறுதலின் இது அச்சப்பத்துக் குரியதாயிற்று.

515 வெருவரேன் வேட்கை வந்தால் விணக்கடல் கொளினும் அஞ்சேன் இருவரான் மாறு காணு எம்பிரான் தம்பி ராணும் திருவுரு வன்றி மற்ரேர் தேவரெத் தேவ ரென்ன அருவரா தவரைக் கண்டாள் அம்மதாம் அஞ்சு மாறே.

இ.ள்: ஆசை என்னகத்தெழினும் அஞ்சேன்; விஊயாகிற கடல் என்னே அகப்படுத்திக்கொள்ளினும் அஞ்சேன்; தம்முள் மாறுபட்ட அயனும் திருமாலுமாகிய இருவராலும் காணமுடியாத எம் தஃவேனும், தமக்குத் தஃவேன் தானேயானவனு மாகிய எமது பெருமானுடைய திருவுருவையன்றி, வேழெரு தேவரைக் காணநேரின் அவர் எத்தேவர் என்று வெறுப்புக் கொள்ளாதவர்களேக் கண்டால், அதுவே நாம் அஞ்சுகின்ற நெறியாம் என்றவாறு.

ஆசைக்கும். அதனைல் வினேயும் விணேக்கடலுக்கும் அஞ் சேன் ; இறைவனுடைய அருளுருவையன்றி வேறு தேவரைக் கண்டபோது இவர் எத்தேவர் என்று வெறுத்தொதுக்காத வீணரைக் காணின் அஞ்சுவேம் என்ருர் என்பது கருத்து.

வேட்கையாவது பொருள்கள்மேற்ரேன்றும் பற்றுள்ளம். இதுவே மேல்விணவினேவுக்குக் காரணமாமினும், நீரை மடை மாநிவிடுதல்போல விஷயசுகத்தில் உண்டான வேட்கையைச் சிவன் திருவடிக்கண் செல்ல மாற்றிவிட்டால் வேட்கையால் வினையுந்தீங்கொன்றுமில்லேயாம். அங்ஙனம் மாற்ற மறந்தோ தாமதித்தோ வேட்கையால் தீங்குநேரினும் அதணத் திருவருட் சார்பினுல் நீக்கி உய்யலாம் ஆதலால் வேட்கைவந்தால் வெரு வரேன்' என்றுர். வந்தால் என்பது வாராது என்னும் துணிபு உணர்த்திநின்றது.

ஆன்மபோதங்கெட்டுச் சிவபோதத்தில் அழுந்தியிருக்கும் என்னே ஒருபோதும் விணே வாதியா ஆதலால் 'விணக்கடல் கொளினும்' என்ருர். விணே ஒன்றன்பின் ஒன்குக வந்து தன்ணயுடையவணத் தன்னகப்படுத்துதலின் அதணக் கடலாக உருவகித்தார்.

மாறு இருவர் - மாறுகொண்ட இருவர்; அயனும் மாலும். இவர்கள் தம்முள் யார் முதல்வன் என்று கலாய்த்தனர். ஆண வத்தால் அறிவு மயங்கிக் கலகம் விளேக்கும் தம்மின் வேருக ஒரு தஃவவிருப்பதை உணரார் ஆதலின் 'மாறு இருவரால் காண தம்பிரான்' என்ருர்.

தம்பிரான் - தமக்குத் தஃவவன் தாமேயானவன். வேறு தஃவைன் இல்லாதவன் என்றவாறு. தம்பிராளும் திருவுரு சிவளுகிய வடிவம். என்ன என்பதை என்று எனத் திரித்து, என்று அருவராதவரை எனக் கூட்டுக. மற்ளூர் தேவர் - களிப் பிற்களித்து, மருளில்மருண்டு மலவயப்பட்டுநிற்கும் பிரமன் மூதலிய தேவர். எத்தேவர் - எத்தகைய தேவர்கள். இறைவன் ஒருவனே அறியத்தக்கவன் ; காணத்தக்கவன் என்ற உறுதியை விளக்குதலின் இத்திருப்பாடல் ஆனந்தமுறு தலானமை காண்க.

516 வன்புலால் வேலும் அஞ்சேன் வளேக்கையார் கடைக்கண் அஞ்சேன் என்பெலாம் உருகநோக்கி யம்பலத் தாடு கின்ற என்பொலா மணியை யேத்தி யினி தருள் பருக மாட்டா அன்பிலா தவரைக் கண்டால் அம்மநாம் அஞ்சு மாறே.

இ-ள்: வலிய புலால்மணம் கமழும் வேலிற்கும் அஞ் சேன்; வளேயஃயணிந்தகைகளேயுடைய பெண்களின் கடைக் கண் பார்வைக்கும் அஞ்சேன்; சிற்றம்பலத்தே திருநடம் புரி கின்ற என் முழுமணிபோல்வாளுகிய தில்ஃயம்பலக்கூத்தனே எலும்புகள் அனேத்தும் உருகத் தரிசித்து வழிபட்டு, அவர் அருளே இனிமையுடன் பருகமாட்டாத சிவனடிக்கு அன்பிலா தவரைக் கண்டால், அம்ம நாம் அஞ்சுமாறு அதுவொன்று மேயாம் என்றவாறு.

கொல்லும் வேலுக்கும், மாதர்களின் வேல்போன்ற கண் களுக்கும் அஞ்சேன் ; என்பும் உருகத் தில்ஃலயம்பலத்தே திருக் கூத்தாடும் சிவனடிக்கு அன்பிலாதாரைக் காணின் நாம் அஞ்சு வது அஃதொன்றற்கேயாம் என்பது கருத்து.

வகியவேல் புலால்வேல் என்றது அதன் கொணேத்தன்மை யைக் குறித்தது. வேலும், மாதர்ஷிழியும் வருத்தும் என்பது தெரிந்தவுண்மை. புறப்பகையாகிய அவற்றிற்குத் தப்புதல் எளிது. உட்பகையாய்ச் சைவகை இருந்தும் ஆனந்தநடராசப் பெருமாணக் கண்டு என்பெலாம் நெக்குருக அன்பு செய்ய வேண்டிய ஒருவன், அன்பு செய்யாது கல்மனக்காரகை இருப் பின் அவணேயே நாம் அஞ்சுவது என்றவாரும்.

வேல் தாடிாகக் கொல்லாது; ஒருவன் எறியத்தான் கொல் லும்; அதனைல் அதற்கு அஞ்சவேண்டுவது இன்கும். வஃாக்கை யார் கடைக்கண்ணே இளமையும், அறியாமையும், காமமும் உடையாரையே வருத்தும்; மனவுறுதியும் மூதறிவும் முதுமை யும் உடையாரை ஒன்றும் செய்யாது ஆதலால் அதற்கும் அஞ் சேன் என்குர். கூத்தப்பெருமான் திருவடிக்கு அன்பில்லாதவர்கள் தாம் இருக்கும் சூழஃலயும் தம்மைச் சார்ந்தாரையுமே கெடுத்து, சிவ நெறிக்குப் புறம்பாக்குதலின் அத்தகைய தீயோர்க்கே நாம் அஞ்சுவது என்கின்றுர்கள்.

பெருமானே ஒருமுறை அன்போடு கண்டாலேபோதும்; எற்புத்துடைதொறும் அற்புநீர் சுரக்க அருளார் அமுதத்தைப் பெருக்கி, தேளுய் இன்னமுதமாய்த் தித்திப்பான். அவனருடே வாரிப்பருக வாய்ப்பு இருந்தும் அதனேச் செய்யமாட்டாதவர் கடேக் கண்டாலே எம்மனமும் அத்தகைய நிலேயை அடைந்து விடுமோ! அவ்வன்பர்களால் எத்துணே உயிர்கள் புறநெறி சென்று புலன்வழிபற்றிக் கெடுமோ! என்று யாம் அஞ்சுவோம் என்று இரங்கியவாறு.

தாம் ஆனந்தமுற்றதால், ஆனந்தம் அடையவேண்டிய பிறரும் அங்ஙனம் உற்றிலரே என்று அஞ்சி விண்ணப்பிப்ப தால் இது ஆனந்தமுறுதலாகிய அச்சப்பத்திற்கு உரியதாதல் காண்க.

517

கிளியஞர் கிளவி யஞ்சேன் அவர்கிறி முறுவல் அஞ்சேன் வெளியநீ ருடு மேனி வேதியன் பாத நண்ணித் துளியுலாங் கண்ண ராகித் தொழுதழு துள்ள நெக்கிங் களியிலா தவரைக் கண்டால் அம்மநாம் அஞ்சு மாறே.

4

இ - ள்: கிளியை ஒத்த மகளிரது சொல்லுக்கும் அஞ் சேன்; அவர்களுடைய மயக்கத்தை வீளேவிக்கும் சிரிப்பிற்கும் அஞ்சேன்; வெண்மையான திருநீற்றையணிந்த திருமேனியை யுடைய அந்தணஞ்கிய சிவபெருமானுடைய திருவடிகளேச் சார்ந்து, ஆனந்தநீர் ததும்புகின்ற கண்களே உடையவர்க ளாகிக் கைகளால் தொழுது, அழுது, மனம் கசிந்து, இங்கு அளியாதவரைக் காணின் அம்ம! நாம் அஞ்சுமாறு இது ஒன்றற்கேயாம் என்றவாறு.

மாதர்களின் சொல்லுக்கும் புன்னகைக்கும் அஞ்சேன்; அவற்றைவிடக் கொடிய தன்மையர், சிவனடிக்கன்பு செய்யாத வர்கள்; அவர்களேக் காண அஞ்சுவேன் என்பது கருத்து. கினி பார்க்கப் பசுமையாய்க் கண்வழியாகக் கருத்தைக் கவர்வதோடன்றி, மழஃமொழியாலும் மனத்தைப் பிணிப்பது: அதண் ஒத்தவர்கள் மாதர்கள் என்றது மேனி அழகாலும் சொல்லினிமையாலும் வசப்படுத்திக் காமத்தீயைக் கொளுத்தி, புன்முறுவலால் அதணேக் கொழுந்துவிட்டெரியச் செய்பவர்கள் என்பதாம். அவர்கள் கிளவியும் முறுவலும் அங்ஙனம் செய்யு மாயினும் திருவருட்சார்பு சிவனடியார் நேசம் இவற்றைப் பெழின் அவற்றினின்றும் தப்பலாம்; மனங்கனியாத உலோகா யதர்காட்சி அத்திருவருட் சார்புறுதற்குரிய ஞானவாயிஸேயே அடைத்துவிடுதலின் அதுவொன்றே யாம் அஞ்சுநெறியென்ற தாம். கிறி • மயக்கம்; வஞ்சணேயுமாம்.

இறைவனே எமது மலமாயைகளேப் போக்கவே தமது திருமேனியில் வெண்ணீ றணிந்து விளங்குகின்குர். வேதிய கை எழுந்தருளி ஞானேபதேசம் நல்குகிருர். அங்ஙனம் அவர் எளிவந்து அம்பலத்தே நிற்கும்போது, யாம் அவர்திருவடியை யணுகவேண்டியதொன்றே செயற்பாலது. அணுகின் நம்மனங் கசியும். கண் ஆனந்தக்கண்ணீர் சொரியும். உள்ளம் நெக்கு உருகும். நாம் அன்புமயமாவோம்; அவரருளுக்குக் கொள் கலமாவோம். இஃதறியாத - உய்யும்நெறியென்று உணராத கன்னெஞ்சரைக் காண்பதற்கு நாம் அஞ்சுவேம் என்பதாம்.

துளியுலாங்கண்ணராகி என்பன முதலியவற்ருல், ஆனந்த முற்ருர் எய்தும் மெய்ப்பாடுணர்த்தி, அங்ஙனமில்லாதாரைக் காணவும் அஞ்சுவதாகத் தெரிவித்தலின் இத்திருப்பாடல் அச்சப்பத்தாகிய ஆனத்தமுறுதலே அறிவிப்பதாதல் காண்க.

518 பிணியெலாம் வரி இயம் அஞ்சேன் பிறப்பிஞே டிறப்பும் அஞ்சேன் துணி நிலா அணியி ஞன்றன் தொழும்பரோ டழுந்தி அம்மாக் திணி நிலம் பிள ந்துங் காணுச் சேவடி பரவி வெண்ணீ றணிகிலா தவரைக் கண்டால் அம்மநாம் அஞ்சு மாறே.

இ-ன்: நோயண்த்தும் ஒருங்கு திரண்டுவரினும் அஞ சேன்; பிறப்பு இறப்பு இவைகட்கும் அஞ்சேன்; பிறைமதியை யணிந்த பெருமானுடைய அடியார்களோடு கூடிக்கலந்து, காத்தல்பதவியிலிருக்கும் அத்திருமால் உறுதியான நிலத் தைப் பன்றியாய்த் தோண்டிச்சென்றும் அறியமுடியாத திரு வடியை வணங்கித் திருநீறணியாதவர்களேக் கண்டால், அம்ம நாம் அஞ்சுமாறு அதுவொன்றுமேயாம் என்றவாறு.

பிணி பிறப்பு இறப்பு இவைகள் விணேயானும் நியதி யானும் வருவன. ஆதலால் அவற்றிற்கு அஞ்சேன்; ஆணைல் அடியார்கள் கூட்டத்திற்கலந்து சிவன் சேவடியைத் தொழுது திரு நீறு அணியாதவர்களேக் காணின் அஞ்சுவேன் என்பது கருத்து.

பேணி பிறப்பு இறப்பு என்பன உடஃப்பற்றியனவாய் உயிருக்கு ஊறுமட்டும் விணப்பன; இவர்கள்காட்சி உயிரின் உணர்வைத் திரித்து நெறியல்லா நெறிக்கண் செலுத்துவன ஆதலால் இவர்க்கு அஞ்சுவேன் என்றவாரும்.

சேவடிபரவும் திரு வாய்க்கப்பெற்றிலராமினும் திருவடியைக்கண்டாற்போதும்; கருதிஞற்போதும்; பெரும்பாவியாகிய பிறைமதியைக் காத்ததுபோலக் காப்பானிறைவன் என்பார் 'துணிநிலா அணியிஞன்' என்ருர். 'இதனுல் குற்றமே செய்யினும் குணமெனக் கருதுங்கொள்கையன், இறைவன் என்பது உணர்த்தியவாரும்.

அம்மால் என்ற சுட்டு, திருமாலின் சிறப்புக் கருதநின்றது. திருமால் பெருமுயற்சி செய்தும், அறிய முடியாதது திருவடி என அதன் அருமை விளங்க 'அம்மால் திணிநிலம் பிளந்தும் காணுச் சேவடி' என்ருர். சேவடி என்றது அதன் செம்மை நிறம் என்னேக் கவர்ந்தது; கண்ணுல் யானும் கண்டேன் காண்க என்று சுட்டிக்கூறியதாம்.

அன்பர் கடமை, கழலே நிணதலும், திருவாய் பொலியச் சிவாயநமவென நீறணிதலும் ஆம். அதணேச் செய்யாதவர்கள் கடமைதவறிய கயவர்கள். அவர்கணேக் காணலும் ஆகாது என ஆனந்தமுருதார் வாயிலாக ஆனந்தமுறுதலின் இலக்கணம் தெரிவித்தலின்' இத்திருப்பாடல் ஆனந்தமுறுதலாகிய பதிகக் கருத்தை விளக்குதல் காண்க.

519 வாளுலாம் எரியும் அஞ்சேன் வரைபுரண் டிடினும் அஞ்சேன் தோளுலா நீற்றன் ஏற்றன் சொற்பதங் கடந்த அப்பன் தாளதா மரைகள் ஏத்தித் தடமலர் புணேந்து நையும் ஆளலா தவரைக் கண்டால் அம்மநாம் அஞ்சு மாறே.

в

இ - ள் : ஒளிவீசுகின்ற தீயினுக்கும் அஞ்சேன் ; மஃயே புரண்டுவரினும் அஞ்சேன் ; தோளின்மீது விளங்குகின்ற திருநீற்றினேயுடையவனும், இடபவாகனத்தையுடையவனும், சொல்லளவைக் கடந்த தந்தையுமாகிய சிவபெருமானுடைய திருவடித்தாமரைகளேத் தொழுது பெரிய மலர்கள்கொண்டு அர்ச்சித்து மனம் கணிகின்ற மக்களல்லாதாரைக் காணின், அம்ம! நாம் அஞ்சுநெறி அது ஒன்றேயாம் என்றவாறு.

தீக்கும் அஞ்சேன்; மஃ உருண்டுவந்தாலும் அஞ்சேன்: சிவபெருமானுடைய திருவடித்தாமரைகளில் மலர்கொண்டு அர்ச்சித்து மனம் கனியாதவர்களேக் காணநேர்ந்தால் அஞ்சு வேன் என்கின்ளுர்கள்.

வாள் - ஓளி. கண்ணேப் பறிக்கும் பேரொளியை வீசுகின்ற எரியும், உருண்டோடி வருகின்ற மஃயும் அழிப்பது உடஃ. உடல் அழியின் விணப்போகம் கழிந்தது என்னும் உவப்பே யன்றி எனக்கு உவர்ப்பில்லே ஆதலால் அவைகட்கு அஞ்சேன் என்ளுர்கள். இறைவணப் பூசியாதவர்களோ உணர்வையே கெடுப்பவர்கள் ஆதலின் அவர்களேக் காண அஞ்சுவேன் என்கின்ளுர்கள்.

மணேயே வந்து வீழினும் மனிதர்காள் நிணேமிற் கலங்கிடீர் என்பது அப்பர்சுவாமிகள் அடியார்களுக்குத்தந்த உபதேச மாதலின் அடிகளாரும் 'வரைபுரண்டிடினும் அஞ்சேன்' என்று தன்மேல்வைத்து அவ்வுபதேசத்தை அருளுகின்ருர்கள்.

சொற்பதம்-சொல்லினளவு அது கண்ட அளவாகக்கருத்தி லுறையும்; கருத்தில் உறைந்த அளவே சொல்லால் வெளிப் படும். கடவுள் கருதும் மனத்திற்கும், காணும் பொறிகட்கும் அப்பாற்பட்ட - அடங்காத குண நலங்களே உடையஞதலின் அவணே உரையளவையால் உரைப்பதும், உணர்வதும் எப்படி என்பார் 'சொற்பதங்கடந்த அப்பன்' என்குர். முன்னரும் 'சொற்பதங்கடந்த தொல்லோன்' என்றது காண்க.

தாள தாமரை என்பதில் அகரம் சாரியை. தடமலர் - பெரிய மலர். குளத்திலுள்ளமலர் எனப் பொருள்கொண்டு திருவடித் தாமரையில் குளத்தாமரையைக் கொண்டுவந்து சாத்தி, நிறத் தாலும், அழகாலும், மென்மையாலும், கருத்தைக்கவருந்தொழி லானும் திருவடியும் தாமரையும் ஒன்ருக இருத்த%லக் காட்சி யளவையானுங்கண்டு மகிழ்ந்து எனலுமாம்.

தடமலர் · குளத்தாமரை. அது புருவமத்தியிலுள்ள விசுத் தித்தாமரையைக் குறிக்கும். ஆகவே திருவடியைப் புருவமத்தி மில் வைத்து என்று கூறுகிறது யோகபரமான சிவானந்த யோகீசுரர் உரை.

ஆள் அலாதவர் - மக்கள் அல்லாதவர். மக்களாக இருந் தால் திருவடியைத் தரிசித்தலும் பூசித்தலும் செய்தல்வேண்டும். அது செய்யாதவர்கள் உறுப்பான் மக்களே போல்வாராயினும் உணர்வால் ஆளல்லர் என்றவாறு. தீயாரைக் காண்பதுவும் தீதேயாதலின் 'ஆளலாதவரைக்கண்டால் அம்ம நாம் அஞ்சு மாறே' என்கின்ருர்கள்.

இதனுைம், திருவடித் தாமரைக2ோ ஏத்துதலும், மலர் கொண்டு சாத்துதலுமாகிய ஆனந்தமுறுதற்குரிய உபாயங்க ஞணர்த்தப்பெறுதலின் பதிகக்கருத்து விளங்குதல் காண்க.

520

தகைவிலாப் பழியும் அஞ்சேன் சாதஸ் முன்னம் அஞ்சேன் புகைமுகந் தெரிகை வீசிப் பொவிந்தஅம் பலத்து ளாடும் முகைநகைக் கொன்றை மாஸ் முன்னவன் பாத மேத்தி அகநெகா தவரைக் கண்டால் அம்மநாம் அஞ்சு மாறே.

7

இ ்ள் : தடுக்க இயலாத பழிகள் வரினும் அஞ்சேன்; முதலில் இறத்தற்கு அஞ்சேன்; புகையோடு கூடிய தீயைத் திருக்கரத்தில் ஏந்திநின்று வீசித் திருவம்பலத்துள் விளங்கித் திருநடம்புரிகிற - மொட்டாயும் மலர்ந்துமுள்ள கொன்றை மலர் மாலேயை அணிந்த முதல்வஞைய சிவபெருமானுடைய திருவடிகளேப் புகழ்ந்து மனம் இளகாதவர்களேக் காணின் அம்ம நாம் அஞ்சும்நெறி இது ஒன்றேயாம் என்றவாறு.

பழிக்கும் மரணத்திற்கும் அஞ்சேன்; தில்ஜேக் கூத்தன் திருவடிக்கு மனம் இளகாதவரைக் காணின் அஞ்சுவேன் என்பது கருத்து.

பழியும் மரணமும் விணேவயத்தால் வருவன. வானத்தின் கீழ் வாழ்ந்து இடிக்கு அஞ்சலாகாமை போலப் பிறந்தபின் இவை இரண்டற்கும் அஞ்சலாமா? ஆதலால் அஞ்சேன். அன்றியும், இவற்ருல் விஃாவன விஃனக்கழிவாகிய நன்மையே. அன்பரல்லாரைக் காணுதலோ விஃனக்கு விஃளவாவதாதலால் அதற்கே அஞ்சுகின்றேன் என்றதாம். முன்னம் முன்னே; குறிப்பாகவும் எனலுமாம்.

முகந்த எரி என்பது முகந்தெரி எனப் பெயரெச்சத்து அகரம் தொக்கது. இறைவன் திருக்கரத்திலுள்ள எரி புகையா தாயினும் இங்ஙனம் கூறியது எரியின் பொதுவிலக்கணம்பற்றி என்க. கொன்றை மொட்டும் மலரும் விரவிக் கொத்தாகப் பூக்குமாதலின் 'முகைநகைக் கொன்றைமா‰' என்ருர்.

திருவடி தொழுதலும், மனம் உருகுதலும் ஆனந்தமுறுவார் இயல்பு என்று ஓதுகின்றமையின் இதுவும் பதிகத்தோடியைந் தமை காண்க.

521 தறிசெறி களிறும் அஞ்சேன் தழல்விழி யுழுவை யஞ்சேன் வெறிகமழ் சடைய னப்பன் விண்ணவர் நண்ண மர்ட்டாச் செறிதரு கழல்க ளேத்திச் சிறந்தினி திருக்க மாட்டா அறிவிலா தவரைக் கண்டால் அம்மநாம் அஞ்சு மாறே.

8

இ-ள்: கட்டுத்தறியில் கட்டப்படுகின்ற ஆண்யாணேக் கும் அஞ்சேன்; தழல்போலும் விழிகளேயுடைய புலிக்கும் அஞ்சேன்: மணம் வீசுகின்ற சடையையுடையவனும் எங்கள் தந்தையுமாகிய சிவபெருமானுடைய, தேவர்களால் அணுக வும் முடியாத வீரக்கழல் செறிந்த திருவடிகளே வணங்கி, இன்பத்தோடு சிறக்க வாழத் தெரியாத அறிவிலிகளேக் கண்டால் அம்ம நாம் அஞ்சுமாறு இது ஒன்றேயாம் என்ற வாறு.

யாணே புலி முதலிய விலங்கினங்கட்கும் நான் அஞ்சேன்; திருவருளேச் சார்ந்து வாழத்தெரியாத அறிவிலிகட்கே யாம் அஞ்சுவது என்ருர் என்பது கருத்து.

தறி - கட்டுத்தறி. பழகிய யாணேயை அவிழ்த்துவிடுதல் இயல்பு. மதம் பிடித்திருக்குமாயின் மதம் தணியும்வரையில் கட்டுத்தறியில் கட்டியே போட்டுவிடுவது வழக்கம் ஆதலின் கட்டுத்தறியில் கட்டியே போட்டுவிடுவது வழக்கம் ஆதலின் சுண்டு மதம் பிடித்த யாணக்கும் அஞ்சேன் என்பார் 'தறி செறி களிறும் அஞ்சேன்' என்றுர். புலி எப்போதும் சினத்தோடு இருப்பதாகலின் 'தழல்விழி உழுவை' என்றதாம். உழுவை - புலி. இவை இரண்டையும் மந்திர மணி மருந்துகளால் அடக்கியாளலாமாதலின் அவை களுக்கு அஞ்சேன் என்ருர்.

வெறி - மணம்; ஈண்டுத் தெய்வமணத்தை உணர்த்தியது. இறைவன்சடை எப்போதுமே மணமும், மேலும் அடியார்கள் சாத்திய கொன்றை கூவிளம் மத்தம் மல்லிகை முதலிய பூக்க ளின் மணமும் கமழ்வதால் 'வெறி கமழ் சடையன்.' என்ளுர்.

விண்ணவர் நண்ணமாட்டாமைக்கு ஏது முன்னரே கூறப் பட்டது. கழல் ஆகுபெயராகத் திருவடியை உணர்த்தியமை மின் 'செறி தரு' என்பதற்கியைய வீரக்கழல் என்பது வருவித் துரைக்கப்பட்டது. திருவடியில் செறிந்துள்ள கழல்களே என் பாரும் உளர்.

எல்லாரினும் மிக்கிருத்தற்கும், இன்பமுடன் இருத்தற்கும் திருவடிகணே ஏத்துதல் எளிமையான உபாயமாக இருந்தும் அதணேயறிந்து ஈடேறும் ஞானமில்லாத தேவர்கணேக் 'கழல்கள் ஏத்திச் சிறந்தினிதிருக்கமாட்டா அறிவிலாதவர்' என்ருர். அத் தகைய அறிவிலாதவரே தம்மால் அஞ்சத்தக்கவர் என்கிருர்.

களிறு முதலியவற்றிற்கு அஞ்சேன்; ஞானசூனியர்களேக் கண்டாலே யான் அஞ்சுவேன் என்பதால் இத்திருப்பாடல் அச்சப்பத்தினதாதல் காண்க.

522 மஞ்சுலாம் உருமும் அஞ்சேன் மன்னரோ டுறவும் அஞ்சேன் நஞ்சமே யமுத மாக்கும் நம்பீரான் எம்பி ராளுய்ச் செஞ்செவே யாண்டு கொண்டான் திருமுண்டந் தீட்டமாட்டா தஞ்சுவா ரவரைக் கண்டால் அம்மநாம் அஞ்சு மாறே.

9

இ-ள்: மேகங்களில் விளங்கும் இடிக்கும் அஞ்சேன்; அரசர்களோடு நெருங்கிப்பழகும் உறவையும் அஞ்சேன்; பாற்கடலிலிருந்து எழுந்த நஞ்சை அமுதாக உட்கொண் டருளிய நம் தலேவன் எம் தலேவஞகிச் செம்மையாக ஆட் கொண்டான்; அவன் அருள்விளக்கமாகிய திருநீற்றினே நெற்றியில் தீட்டாது அஞ்சுபவரைக் கண்டால் அம்ம நாம் அஞ்சும் நெறி இதுவொன்றேயாம் என்றவாறு. இடிக்கும், அரசரோடு உறவாக வாழ்தற்கும் அஞ்சேன் ; திரு நீழிடாதாரைக் காணின் அஞ்சுவேன் என்பது கருத்து.

மன்னரோடு பகைகொள்ளுதஃலக்காட்டிலும் உறவுகொள்ளுதல் மிகத் தீமை பயப்பதாகும். பகை இதுபோது தீமை வினேக்கும் என்றறிந்து ஓதுங்கி உய்யவுங்கூடும். உறவு எக்கணமும் தீமை பயப்பது. அதனே முதலமைச்சராக இருந்து. அரசனுடைய முழு நம்பிக்கைக்கும் உரியவராக வாழ்ந்து, பின்னர் படாதபாடு பட்டவர் அடிகளாதலின் அவ்வுறவும் அஞ்சேன் என்கிருர். இதனுல் இடியோடு அரச உறவையும் ஒருங்குவைத்துக் கூறினமை காண்க.

இறைவன் குற்றங்களேக் குணமாக்கொள்ளும் தன்மைய தைலே, நஞ்சை அதன் தீயகுணம் போக்கி, அமுதாகச் செய்து அழகுப்பொருளாக்கிச் செம்மையான தன்திருமிடற்றிற்கொண் டமையால் விளங்கும் என ' நஞ்சமே யமுதமாக்கும் நம்பிரான்' என்ற பகுதியால் உணர்த்துகிருர்கள்.

நம்பிரான் என்பதால் அடியார்கள் பலருக்கும் தஃவன் என இறைவன் பொதுமையினிற்றஃயும், எம்பிரான் என்பதால் தமக்கே தஃவஞகச் சிறப்பினிற்றஃயும் தெரிவிக்கின்ருர்கள். செஞ்செவே - செவ்வையாக. முத்திக்காலத்திலும் எவ்விதமான சுதந்திரமும் கொடாமல், பொய்யான சுதந்திரத்தை ஏறட்டுக் கொண்டு ஆன்மாவின் ஞானத்தை மறைக்கும் மலங்கஃபப் புண்வைத்துப் பொதிந்து மூடாத மருத்துவன்போல நன்ருக அகற்றி அடிமைகொண்டான் என்பது 'செஞ்சவே ஆண்டு கொண்டான்' என்பதால் உணர்த்தப்பெறுகின்றது.

திரு - திரு நீறு. திரு - செல்வம்; அதாவது விபூதி. வட மொழி நிகண்டாகிய அமரகோசத்தில் விபூதி பூதி ஐஸ்வரியம் என்பன செல்வத்தைக் குறிக்கும் எனப்பட்டது. விபூதி என் பது திரு நீற்றிற்கும் செல்வத்திற்கும் பொதுப்பெயராதலே அறிவேம். செல்வத்துட்செல்வம் திரு நீறேயாதலேயும், அடை மொழியின்றி ஐஸ்வரியம் என்ற சொல் விபூதியையே குறித்தலே யும் சிவரகசியத்தும் உபதேசகாண்டத்தும் திரு நீற்று மகிமை உரைத்த அத்தியாயத்தாலும், பஸ்மஜாபாலத்தாலும் தெளிக. அடிகள் விபூதி என்ற செல்வத்தின் மறுபெயராகவே திரு என்றசொல்லே எடுத்தாண்டார் என்பதைப் பின்வரும் தொடர் களாலும் அறிக.

திரு முண்டம் தீட்டமாட்டாது அஞ்சுவார் - திரு நீருகிய விபூதியை நெற்றியில் தீட்டமாட்டாமல் அஞ்சுகின்றவர்கள் என்க. முண்டம் - நெற்றி. திருமுண்டம் என இணேத்துக் கபாலத்திருவோட்டை அவணேப்போலவே பிச்சையேற்றற்குக் கையில் எடாராய் அதணேக்கண்டு அஞ்சுவார் என உரை வகுத்து அதற்குப் "பலித்திரமார் திருமுண்டத்தாளே மறக் கிற்பனே" என்று மேற்கோளும் தாமே படைத்துக்கொண்டு கூறுவர் சிலர். எடுத்துக்காட்டு படைத்துமொழியாயினும், முன் னர், 'பிணியெலாம் வரினும் அஞ்சேன்' என்ற திருப்பாட்டில் 'வெண்ண' றணிகிலாதவரைக் கண்டால் அம்ம நாம் அஞ்சு மாறே' எனக்கூறினமையின், மீண்டும் அதே கருத்து வருதல் பொருந்தாது என எண்ணிப்போலும் கபாலமாகிய திருவோடு எடுக்க அஞ்சுவாரைக்காணின் எனப் பொருள் உரைத்தார் அவர். அப்பர்சுவாயிகள் அருளிய திருக்குறுந்தொகையில்,

> '' கண்டி பூண்டு கபாலங்கைக் கொண்டிலர் விண்ட வான்சங்கம் விம்மவாய் வைத்திலர் அண்ட மூர்த்தி அழல்நிற வண்ணணேக் கெண்டிக் காணலுற் ருரங் கிருவரே ''

என வரும் பகுதி இக்கருத்திற்கு அரண்செய்யும் என்க.

இவ்வண்ணம் திரு நிறு அணியாதாரை அல்லது கபாமம் ஏந்தக் குகவாரைக் காணின் அஞ்சுவல் என்பதால் அச்சப் பத்தாதலும், செஞ்செவே ஆண்டு கொண்டான் என்பதால் ஆனந்தமுறுதலும் விளக்குவது இத்திருப்பாடல்.

523

கோணிலா வானி யஞ்சேன் கூற்றுவன் சீற்றம் அஞ்சேன் நீணிலா அணியி ஐக்க நிண்ந்துநைந் துருகி நெக்கு வாணிலாங் கண்கள் சோர வாழ்த்திநின் நேத்த மாட்டா ஆணவா தவரைக் கண்டால் அம்ம நாம் அஞ்சு மாறே.

10

#### **இருச்சிற்றம்பலம்**

இ-ன்: நேரான அம்பிற்கும் அஞ்சேன்; இயமனுடைய சினத்திற்கும் அஞ்சேன்; நீண்ட பிறைமதியை அணியாகக் கொண்ட சிவபெருமானத் தியானித்து, நைந்து உ**ருகி** நெக்குநெக்கு ஒளிபொருந்திய கண்களிலிருந்து நீர் சொயிய வாழ்த்தி, திருமுன் நின்று துதிக்கமாட்டாத பேடிகளேக் கண்டால் அம்ம நாம் அஞ்சும் நெறி இதுவொன்றேயாம் என்றவாறு. அம்பிற்கும், யமன் கோபத்திற்கும் அஞ்சேன்; பின்னர், அஞ்சுவது எதற்கோ எனின், சிவபெருமாணத் தியானித்து மனமுருகாத பேடிகணேக் கண்டால் அஞ்சுவேம் என்கின்ருர் என்பது கருத்து.

கோண் இலா வாளி - கோணல் இல்லாத நேரிய அம்பு. "கணேகொடிது யாழ்கோடு செவ்விது" என்ற குறட்கருத்தோ டியைந்திருத்தல் காண்க. இஃதன்றி, கோண் என்பதற்குக் கூர்மை என்று கூறும் பழையவுரை. கோள் நிலா வாளி எனப் பிரித்து உயிரைக்கொள்ளும் தன்மையில் விளங்கும் அம்பு என்பாரும் உளர்

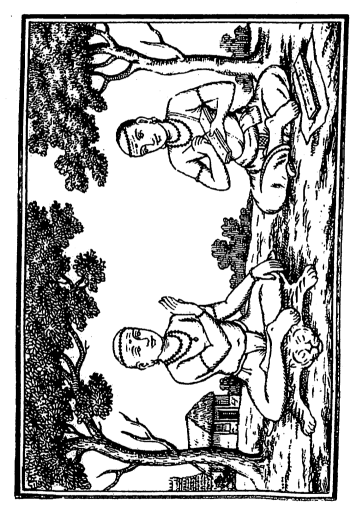
அம்பு எய்பவனின்றி இயங்காதாகலின் அதற்கு அஞ்ச வேண்டுவதின்று: யமன்சீற்றம் சிவனடியார்மேற்செல்லாதாக லின் அதற்கும் அஞ்சவேண்டாம் என்பது.

நீள் நிலா என்னும் விணேத்தொகையை, நீளும் நிலா என விரிக்க. இறைவனருள் பெற்றமையால் வளரும் நிலா எனக் கருத்துக்கொள்க.

ஆண் அலாதவர் எனின் பெண் எனக்கொள்ளின் அவர் கட்குப் பெட்பே பண்பாய்த் தலேவசோ நினேந்துருகி நெக்கு வாழ்த்தி வாழ்தல் இயல்பாம். இவர்கள் அதுவும் செய்யாமை யான் பேடி எனப்பொருள் கண்டனம்.

இத்திருப்பாட்டு மகுடத்தால் அச்சப்பத்தாதலும். புறத்தார் மேல்வைத்து அடியார் ஆனந்தமுறும் மெய்ப்பாடுகளே உணர்த் துதலின் பதிகக்கருத்தும் நன்கு விளங்குதல் காண்க.

இங்ஙனம் பத்துப்பாடல்களாலும் பெருமாணப்புகழ்தலும், இவர் தேவர் என இரண்டாட்டாமையும், திருவருணப் பருகித் திருவடிக்கன்பராதலும், மனங்கனிதலும், வெண்ணி றணிதலும், சிவார்ச்சணே செய்தலும், திருவடியை ஏத்திக்கொண்டு செயலற் நிருத்தலும், கபாலம் ஏந்துதலும், கண்கள் நீர்வார ஏத்துதலும் ஆனத்தமுற்ருர் மெய்ப்பாடுகளாதலே அறிவித்து, அவற்றைச் செய்யாதாரையே நாம் அஞ்சுவது என்று திருவாய்மலர்ந் தருளுகின்றுர்கள். இதன்பயன் அடியாரோடு கூடுக, அடியா



திருவா சகமென்னுஞ் செந்தமிழின் பெருநூலே அம்பலத்தான் படியெடுத்து அவேளுக்கும் உவந்தளித்தல்

•

\_\_\_\_

## 36. திருப்பாண்டிப்பதிகம்

#### [சிவானந்த விளேவு]

வா தவூரடிகள் திருப்பெருந்துறையில் எழுந்தருளி யிருந்தகாலத்து, தென்பாண்டி நாட்டாளுகிய சிவபெரு மான் பரிமேலழகராக எழுந்தருளிவந்து ஆட்கொண்ட அருமையை எண்ணி வியந்து, அதனேயே பொருளாக அமைத்து இதனே அருளிச்செய்கின்ருர்கள்.

பாண்டிப்பிரான் தம்மை ஆட்கொண்டதையே பொருளாகக் கொண்டு பாடுதலின் இப்பத்துப்பாடலும் திருப்பாண்டிப்பதிகம் எனப் பெயர்பெற்றது. இது சில ஏடுகளிலும், பழைய உரைப் புத்தகத்திலும் திருப்பாண்டிவிருத்தம் என. வழங்கப்பெறுகின்றது. இப்பதிகம் கட்டளேக்கலித்துறையான் ஆயது. அப்பர் திருமுறை யுள் கட்டளேக்கலித்துறை திருவிருத்தம் என வழங்கப்பெற்தல் போல இதுவும் திருப்பாண்டிவிருத்தம் என வழங்கப்பெற்றது போலும்.

/ சிவானந்த விஃளவு அதாவது சுகமேலீடு என்பது திருவாசகத் திருவுள்ளக்கிடைக்குறிப்பு. தாம் பெற்ற சிவானந்த விஃளவை அஃனவரும் பெறுங்கோள் என்று மெய்யடியார்களே விளித்துக் கூறுவதுபோல் பாடற்போக்கு அமைந்துளது.

திருப்பாண்டி விருத்தம் - சிவான ந்த வினேவு என்பது அகத் தியச்சூத்திரம். முற்பதிகத்தில் அருளிய அருள் திருவேடந்தாங்கிய அடியார்களுக்கு ஆடல்செய்யும் சிவானந்தவடிவு எனக்கண்டு இன்புற்றுத் தற்பணி அற, அதுவே பொருளென நிற்பதான நிட்டைய நுபூதி என்பது பழையவுரை. இதன் கருத்து அச்சப் பத்தில், திருவேடந்தாங்கு தலும் சிவன்கழல்பேணு தலுமே இன்ப மென்று உறுதிகொண்டமையால் இதில் தற்போ தங்கெடச் சிவபோ தமாக நிற்கும் திட்டையையுணர்த்துகின் குர் என்பது.

'புரவியின்மேற் பாண்டியன் முன்வரும் பதத்தை யாம் பெறு மற்புதம் போலியாகும், விரவுமின்கள் என்று அடியார்க்கு உறுதி சொலல் திருப்பாண்டி விருத்தமாமே' என்பது பழைய திருப்பெருந் துறைப்புராணம். இவற்றின் கருத்து, பாண்டிப்பிரான் எளிவந்த கருணேயால் குதிரைச் சேவககை எழுந்தருளி ஆட்கொண்டதால் விளேந்த சிவா னந்தத்தால் உண்டான இன்பத்தை மெய்யடியார்கள் அனேவரை யும் அழைத்து அளிப்பதாக அமைந்தது இப்பகுதி என்பது.

#### கட்ட**ீர்க்க**ித்துறை

திருச்சிற்றம்பலம்

524

பருவரை மங்கைதன் பங்கரைப் பாண்டியற் காரமுதாம் ஒருவரை யொன்றுமி லாதவ ரைக்கழற் போதிறைஞ்சித் தெரிவர நின்றுருக் கிப்பரி மேற்கொண்ட சேவகணர் ஒருவரை யன்றி யுருவறி யாதென்றன் உள்ளமதே.

1

இ-ள்: பருத்த மஃயாகிய இமயமஃயரசன் மகளான உமாதேனியாரை ஒருபாகத்துக்கொண்டவரும், பாண்டிய மன்னர்க்குக் கிடைத்தற்கரிய அமுதம் கிடைத்தாற்போல இனிக்கும் ஒருவரும், தனக்கென்று உருவம் குணம் ஒன்று மில்லாதவரும், அடியேன் திருவடித்தாமரைகளே வணங்குத லால் வெளிப்பட்டு நின்று மனத்தையுருக்கிக் குதிரையின் மேல் எழுந்தருளி வந்த வீரரும் ஆகிய சிவபெருமான் ஒருவரையன்றி, வேறு ஒருவர் உருவத்தையும் என் உள்ளம் அறியாது என்றவாறு.

முற்பதிகத்து, எம்பிரான் திருவுருவன்றி மற்றோர் தேவ ரைத் தேவர் என்ன அருவராதவரைக் காணின் நாம் அஞ்சு வேம் என்றவர், இத்திருப்பாடலில் சிவபெருமான் திருவடியை அன்றி வேறு யார்கழஃலயும் பூசியேன்; நேசியேன் என்கிருர்.

சிவன் திருவடியும், அவனுருவும் அன்றி வேறெதுவும் என் அறிவிற்கு அறியவாராது என்பது கருத்து.

தமது உள்ளம் சிவபெருமாண உமையொருபாகராகவும், பாண்டியகுல தெய்வமாகவும், நாம ரூபம் இல்லாதவராகவும், தமக்காகக் குதிரைமேல்வந்த வீரராகவும் எண்ணி அனுபவிப் பதைக் கூறி, உள்ளத்தின் உறுதியை வெளிப்படுத்துகிருர்கள் அடிகளார். என்றன் உள்ளம் பங்கரையன்றி இறைஞ்சி உருவறியாது; அமுதாம் ஒருவரையன்றி இறைஞ்சி உருவறியாது; ஒன்றுமி லாதவரையன்றி இறைஞ்சி உருவறியாது; சேவகஞர் ஒருவரை யன்றி இறைஞ்சி உருவறியாது எனத் தனித்தனியே கூட்டிப் பொருள் காண்க.

முதற்கண் அம்மையப்பரான உருவடிவாகவும், அடுத்து ஆரமுதாகும் அருவுருவாகவும், பின் ஒன்றுமேமில்லாத அருவ மாகவும் நிணத்தமை உன்னுக.

உலகிலுள்ள மஃலகள் அணேத்தினும் பெரியது ஆகலின், இமயத்தைப் 'பருவரை' என்ற சொல்லால் குறித்தார்.

பாண்டியன் - அரிமர்த்தனபாண்டியனுமாம். தன்பொருட் டாகக் குதிரைவீரகை எழுந்தருளிவந்து பாண்டியற்கும் காட்சி தந்து, பேரின்பத் திருத்தியமையான் 'பாண்டியற்கு ஆரமுதாம் ஒருவர்' என்ருர்.

ஒன்றுமிலாதவர் என்றது கடவுளராக விளங்கும் பிறரிட முள்ள எப்பொருளும், எப்பற்றும், எவ்வுருவும், எப்பெயரும் தம்மிடம் இல்லாதவர், மனவாசகம் கடந்தவர் என்பதை விளக் கிற்று. இதன் கருத்து, ஒரு நாமம் ஒருருவம் இல்லானுக்கு ஆயிரம் திருநாமம் அமைதல் வழக்காதலின் எல்லோமும் அவன் அடிமையும் உடைமையுமாவேம் என்பது.

கருவி கரணங்கடந்து நிற்கும் பெருமான் யாம் கண்ணூறி கண்டு அறியாமை நீங்கி அறிவுபெற்று அருளேற்று ஈடேற வெளிப்பட்டு நின்ளுன்; தன் திருவுருவைக் காட்டிணுன்;- கண் டேன் உருகினேன் என்பார் 'தெரிவர நின்று உருக்கிப் பரிமேற்கொண்ட சேவகளுர்' என்ளுர்.

நான் அறியேன் என்பார் என் உள்ளம் அறியாது என உள்ளத்தை வேறு வைத்து ஓதிஞர், -'என் வாய் சொல்லாது, என் கை செய்யாது ' என்பனபோல; உறுதியை உணர்த்த.

உள்ளம் அறியாது எனச் சிவானந்தத்தால் விளேந்த உறுதியாகிய விளேவை உணர்த்துதலின் இத்திருப்பாடல் சிவா னந்த விளேவும், பாண்டியற்கு ஆரமுதாம் என்றமையால் பாண்டி விருத்தமும் ஆமிற்று.

525 சதுரை மறந்தறி மால்கொள்வர் சார்ந்தவர் சாற்றிச்சொன்னேம் கதிரை மறைத்தன்ன சோதி கழுக்கவை - கைப்பிடித்துக் குதிரையின் மேல்வந்து கூடிடு மேற்குடி கேடுகண் டீர் மதுரையர் மன்னன் மறுபிறப் போட மறித்திடுமே.

2

இ - ள் : சூரியண் யும் மறைத்தாலொத்த பேரொளிப் பிழம்பினனும், மதுரையர் மன்னனுமாகிய சிவபெருமான், தாற்றுக்கோர்க் கையிலேந்தி, குதிரையின்மேல் எழுந்தருளி வந்து நம்மைக்கூடுவஞயின், மறுபிறப்பு தானே ஓடும்வண் ணம் தடுப்பன்; அதஞல் நமக்குக்குடிகேடாம்; காணுங்கள்; ஆகையால் இவ்வுண்மையைப் பறைசாற்றிச் சொன்ஞேம்; இதனேக்கேட்டு வந்தவர்கள், தம் சாமர்த்தியத்தை மறந்து ஞானப்பித்துக் கொள்வர் என்றவாறு.

இறைவன் குதிரைச்சேவககை வந்து எம்மிடைச் சேருவனு மின் மறுபிறப்பகலும்; குடிப்பிறப்பு ஓழியும். இவ்வுண்மையைப் பறைசாற்றிச் சொன்னேம்; இதைக் கேட்டு வந்தவர்கள், பசு போதமழிந்து சிவபோதமிகுவர் என்பது கருத்து.

சோதி, மன்னன் பிடித்து வந்து கூடிடுமேல் பிறப்பு ஓட மறித்திடும்: குடிகேடு கண்டீர்; சாற்றிச்சொன்னேம்; சார்ந்தவர் மறந்து அறிமால்கொள்வர் எனக் கூட்டிப் பொருள்கொள்க.

பேரொளிப் பிழம்பான இறைவன் முன்னிஃமில் ஏணேய ஓளிகளெல்லாம் மழுங்கிக் கெடுதலின் இறைவணக் 'கதிரை மறைத்தன்ன சோதி' என்றுர்.

மதுரையர் - மதுரையில் வாழ்கின்ற மக்கள். சௌந்தர பாண்டியகை எழுந்தருளி மணிமகுடம் தரித்துத் தடாதகைப் பிராட்டியாரை மணந்து அரசாண்டமையால் 'மதுரையர் மன்னன்' என்றுர்.

கழு · முள். கழுக்கடை - முள்ளேக் கடைசியிலே உடைய அதாவது தாற்றிணேக் கோலின் நுனியிலேயுடைய தாற்றுக் கோல். சூலம் என்பர் பிறர். அது பொருளர்யினும், குதிரை மின்மேல் வருதற்கு ஏலாமையின் ஈண்டு இயையாதென்பது தெளிக.

குதிரையின் மேல்வரும் வீரன் எதிரியை ஓடஓட வெருட்டி மேலேறவிடாது மறிப்பதுபோல இறைவன் குதிரைச்சேவககை வந்து மறுபிறப்பென்கிற பகைவணே ஓட வெருட்டி, மீளவும் நம்மைச் சாராதவண்ணம் தடுப்பன் என்பதண் 'மறு பிறப்பு ஓட மறித்திடுமே' என்பதால் உணர்த்திஞர். அங்ஙனம் பிறப்பறுக்குமாயின், அதனுல் வரும் பயன் குடி கெடும் என்பதாம். குடி கெடுதலாவது பிறவியால் உண்டாம் குலப்பெருமையும் அதனுல் விஃாயும் செருக்கும் அழிதலாம். இதணே நகைச்சுவை தோன்றக் 'குடிகேடு கண்டீர்' என்கிருர்.

இவ்வண்ணம் இறைவன் சார்வாளுமின் பிறவியறும், குலப் பெருமை இல்ஃலயாம் என்ற அருமறையை யாம் பலரநியப் பறைசாற்றிச் சொன்னேம் என்கின்ருர். சாற்றி என்பதற்கியைய பறையென ஒரு சொல் வருவிக்க.

சார்ந்தவர் · கேட்டு வந்தவர்கள். சதுர் · சாமர்த்தியம்; அதாவது தன்முணப்பு. அறிமால் · ஞானப்பித்து. எம் உரை யைக்கேட்டு வந்தவர்கள் இறைவணே எதிர்ப்படுதலின் தன் முணப்படங்கிச் சிவபோதம் தலேப்பட்டு எல்லாம் சிவமாகக் காணும் ஞானப்பித்துக் கொள்வர் என்பதாம்.

இத்திருப்பாடலுக்கு, ஞாயிறு தன்ணேயொழிந்த திங்கள் முதலான ஒளிப்பொருள்களே மறைத்தாலொத்த சோதியாகிய இறைவன், மதுரை மன்ன ஐகிய பாண்டியனுக்கு மறு பிறப்பு மேல் விளயாதபடி அப்போது தன் குதிரையை மறித்திடுவா ஐயினன். அவன் இப்போது கையில் சூலம்பிடித்துக் குதிரை மேல் வருவாளுயின், அவணேச் சார்ந்தவர்கள் தமது சதுரப் பாட்டினே மறந்து பற்றியதையே பற்றி அறிவு மழுங்கப்பெறு வர். ஆதலால் அதணேக்கண்ட நீவிரேயன்றி நும் குடிமுழுதும் கேடு அடையும் என மேற்கோள்காட்டிக் கூறினும் கண்டீர்; இவ்வாருதலினை பிறவிக்கு நல்லீர் வாரற்க; அல்லீர் வருக எனப் பொழிப்புரைப்பர் சிலர்.

இதனுல், சிவானந்த விளேவு என்னும் பதிகக்கருத்திற்கு ஏலாமையும், பாடலில் இல்லாத சொல்லும் பொருளும் வேண் டியவாறே விதக்கப் பெற்றுள்ளமையும் காண்க.

பழையவுரை, கதிரை மறைத்தன்ன சோதி என்பதற்குச் சூரியப் பிரபை இருட்டாகத்தக்க ஞானச்சோதி என்றும், கழுக் கடை என்பதற்கு ஈட்டி என்றும், மதுரையர் மன்னன்...மறித் திடும் என்பதற்கு மதுரை மன்னன் இனிப் பிறவாவண்ணம் வழியடைக்கும் என்றும் கூறும். இவ்வுரை பெரிதும் எம் உரைக்கு அரண்செய்தலும் உன்னுக.

'அறிமால் கொள்வர்' என்றதால், சிவானந்த விளேவும், 'மதுரையர் மன்னன்' என்றமையால் பாண்டிவிருத்தமாதலும் காண்க. 526

நீரின்ப வெள்ளத்துள் நீந்திக் குளிக்கின்ற நெஞ்சங்கொண்டீர் பரரின்ப வெள்ளங் கொளப்பரி மேற்கொண்ட பாண்டியஞர் ஓரின்ப வெள்ளத் துருக்கொண்டு தொண்டரை யுள்ளங்கொண்டார் பேரின்ப வெள்ளத்துட் பெய்கழ கேசென்று பேணுமீனே.

3

இ - ன் : இந்தப் பூமி முழுவதும் இன்பவெள்ளம் பாய, குதிரையின்மேல் எழுந்தருளிவந்த பாண்டியளுகிய சிலன், ஒப்பற்ற இன்பவெள்ளமாகிய திருவடிவு கொண்டு மெய்யடி யார்களே ஆட்கொள்ளத் திருவுள்ளம்பற்றிஞர்; ஆகையால் இன்ப வெள்ளத்தில் நீந்திக்குளிக்கின்ற எண்ணம் படைத்த வர்களாகிய நீங்கள் வீட்டுலகமாகிற பேரின்ப வெள்ளத்துள் செலுத்தும் திருவடியைச் சென்று இறுகப்பற்றுங்கள்; போற் றுங்கள் என்றவாறு.

பேரின்பத்துள் திணக்க விரும்பிய பேரன்பர்களே! இப் பூமியெங்கும் இன்பவெள்ளம் பெருக, ஓரின்ப உருக்கொண்டு குதிரை வீரகைப் பெருமான் எழுந்தருளி அடியார்கணத் திரு வுளம் பற்றிஞர் ஆதலால் நீங்கள் இன்பக்கடலில் செலுத்தும் திருவடியைச் சென்று போற்றுங்கள் என்பது கருத்து.

இறைவன் குதிரைவீரகை எழுந்தருளியதால் இந்தப் பூமி முழுதும் ஓளிபெற்று இன்பமயமாயிற்று என்பார் 'பசர் இன்ப வெள்ளங்கொளப் பரிமேற்கொண்ட பாண்டியஞர்' என்ருர்.

இறைவன் திருமேனி எம்போலியர்மேனிபோல மாயேயமான தன்று; உண்மையும் அறிவும் ஆன ந்தமுமே அவன் வடிவு என்பார் 'ஓரின்ப வெள்ள த்துருக்கொண்டு' என்முர்.

இறைவன் அருள்மேனி தாங்குவதும், உருமேனி தாங்குவ தும், குருமேனி தாங்குவதும் தன் நன்மைக்காக அன்று, ஆன்மாக்களே உய்யக்கொள்வதாகிய பரகருணேயே என்பார் • தொண்டரை உள்ளங்கொண்டார் ' என்ளுர்.

இறைவன் திருவடி பேரின்பக்கடலுள் செலுத்துவது என் பதணப் 'பேரின்பவெள்ளத்துள் பெய்கழல் என்ருர்.

திருவடியைச் சென்று பற்றுதலும் போற்றுதலுமே வீட்டுல களிக்கும் என்றவாரும். எங்கும் இன்பவெள்ளமாக விளங்கு தலே உணர்த்து தலால் இத்திருப்பாடல் சிவானந்த விளேவாதனும், 'பாண்டியஞர்' என்றமையால் திருப்பாண்டி விருத்தமாதலும் காண்க.

527 செறியும் பிறவிக்கு நல்லவர் செல்லன்மின் தென்னனன்னுட் டிறைவன் சிளர்கின்ற காலமிக் காலமெக் காலத்துள்ளும் அறிவொண் கதிர்வா ளுறைகழித் தானந்த மாக்கடவி எறியும் பிறப்பை யெதிர்ந்தார் புரள இருநிலத்தே.

இ-ன்: பாண்டியனுடைய நல்ல நாட்டிற்கு இறைவ கிய சிவபெருமான், எக்காலத்துள்ளும் கிளர்ந்து போருக் கெழுகின்ற காலம் இக்காலம்; அவன், ஞானமாகிற ஒளி பொருந்திய வாளே உறையிலிருந்து உருவி, ஆனந்தமாகிற குதிரையைச்செலுத்தி எதிர்ப்பட்டாருடைய பிறப்பை, இப் பெரிய பூமியிற் கிடந்து புரளும்படி வெட்டி வீழ்த்துவன்; ஆகையால் செறிகின்ற பிறவிக்கு நல்லவர்களே! அவனெதி ரிலே செல்லாதீர்கள் என்றவாறு.

எந்நாளிலும் இந்நாள் இறைவன் ஞானவாளே ஏந்தி, ஆனந்தக்குதிரையேறி, போருக்குக் கிளர்ந்தெழுகின்ற காலம்; அவன் எதிர்ப்பட்டாரின் பிறப்பை அறுப்பான்; ஆகையால் பிறவியை விரும்புகின்ற மக்களே! அவன்முன் செல்லாதீர்கள் என்ருர் என்பது கருத்து.

பிறவி வேண்டாதவர்கள் அவணேக் கண்டு பிறவி அறுத் துக்கொள்ளுங்கள் என்பதாம்.

தென்னன் நன்ணு • பாண்டிநாடு. அந்நாட்டிறைவன் • சொக்கலிங்கப்பெருமான்.

உயிர்கள் அறியாமை வயப்பட்டு உலக இன்பங்களில் மயங்கிக் கிடக்கின்ற காலங்கள் பலவற்றுள்ளும் யாம் வாழும் இக்காலம் நற்காலம், பொற்காலம், இறைவன் குதிரைவீரகைப் போர்க்கோலம் கொள்ளுங்காலம் என்பார் முன்காலத்தை வியப்பாராக 'எக்காலத்துள்ளும் இறைவன் கிளர்கின்ற காலம் இக்காலம்' என்றருளிஞர். ஆன்மாக்கள் பரிபாகமுற்ற காலம் என்றபடி. பிறப்பு அவிச்சையால் வருவதாகலின் அதன் காரணமாகிய அறியாமை விலகிஞலன்றிப் பிறப்பருது என்பதைத் திருவுளத் தெண்ணிப் பிறப்பறுக்க அதன்காரணம் தானே ஒழிய ஞான வாளே உறைகழித்தான் என்ருர்.

அவன் ஏறும் குதிரை ஆனந்தமாதலின், ஆன்மாக்கள் தங்கும் துன்பநிலம் அத்னல் விரைவில் கடந்து வெல்லப்படும்; ஆன்மாக்களும் இன்பநிலத்து அழைத்துச் செல்லப்படுவர் என்பதைக்குறிக்க ஆனந்தமாக் கடவி பிறவி எறியும் என்ருர்.

எதிர்ந்தார் பிறப்பை இருநிலத்தே புரள எறியும் எனக் கூட்டுக. எதிர்ந்தார் - சிவஞானிகளாய் இடைவிடாது சிவசந் நிதியிலே உறைவார். அவர்களே மலமாயைகள் சாராவாகலான் அவர்கட்குப் பிறப்பறும் என்பார் 'பிறப்பை எறியும்' என்ருர்.

வெட்டிய பொருள் குருதியோட்டம் கழிகின்றவரை பூமியில் கிடந்து புரளுமே! இப்பிறவியாகிற பகைவன் எங்கே புரளும் எனின் இப்பூமியிற்கிடந்து புரள்கின்முன் என்று அணிநயம் தோன்ற அறிவித்தார்.

பிறவிக்கு நல்லவர் என்றது பிறவியை விரும்புகின்ற பெத் தான்மாக்களே. நல்லவர் என்றது குறிப்பாக அறிவிலிகளே என விளித்தவாறு. பிறவியை விரும்புகின்ற பேதைகளே! இறைவன்முன் செல்லாதீர் என்று உலகவர் பேதைமைக்கு இரங்கி நகையாடியவாறு.

இத்திருப்பாட்டில் 'தென்னன் நாட்டிறைவன் ' என்றதால் பாண்டி விருத்தமும், கிளர்கின்ற காலம் இக்காலம் பிறவியறுப் பான் என்பனவற்ருல் சிவானந்த விளேவும் உணர்த்தப்பெறு கின்றன.

528

காலமுண் டாகவே காதல்செய் துய்மின் கருதரிய ஞூலமுண் டாஞுடு நான்முகன் வானவர் நண்ணரிய ஆலமுண் டானெங்கள் பாண்டிப் பிரான்றன் அடியவர்க்கு மூலபண் டாரம் வழங்குசின் ருன்வந்து முந்துமினே.

5

இ-ள்: எண்ணவும் முடியாத நல்ல காலம் கிடைத்த போதே இறைவன் மீது அன்பு செலுத்தி உய்யுங்கள்; உலக முண்ட பெருவாயஞ்கிய திருமாலும், நான்கு முகங்களே யுடையவஞ்கிய பிரமனும், ஏனேய தேவர்களும் அணுகுதற் கும் அரிய ஆலகாலவிடத்தைப் பருகிய பெருமாளுகிய எமது பாண்டிப்பிரான் தன் அடியவர்களுக்குச் சேமநிதியை வழங்கு கின்முன் வந்து முந்துங்கள் என்றவாறு.

இறைவன் அணவருக்கும் சேமநிதியாகிய திருவருள் இன்பத்தை வழங்குகிருன்; காலத்தோடு அன்புசெய்து உய்யுங் கள் என்பது கருத்து.

பகை வென்று வெற்றிகண்ட வீரன் வெற்றிக் களிப்பால் பகைமன்னரிடம்கொண்ட பொருஃருயும் தன் சேமநிதியையும், பாணர்க்கும் பாவலர்க்கும் இரவலர்க்கும் ஏஃரயோர்க்கும் வாரி வழங்குவன். அதுபோலப் பாண்டிப்பீரானும், அடியார் களின் பிறவிப்பகையை ஓழித்துச் சிவானந்தமாகிய மூல பண் டாரத்தை வழங்குகிருன்; அதற்கு நீங்கள் உங்கஃரப் பரிபாகப் படுத்திக்கொண்டு வந்து முந்துங்கள் என்பதாம்.

உடையவனே வந்து உதவக்கூடிய இத்தகைய காலத்தை நீங்கள் எண்ணிப்பார்த்திருக்கவும் முடியாது என்பார் 'கரு தரிய காலமுண்டாகவே' என்ருர். கருதவும் அரிய எனச் சிறப் பும்மை விரித்துக்கொள்க.

திருமால் ஞாலமுண்டாளுமினும் அவன்பாற் சைவசீலம் இன்மையின் சிவன்பால் நண்ணவும் முடியாதவளுமினுன். நான்முகனும் தேவர்களும் தத்தம்பதவிகளில் மயங்கிநிற்பவர் கள் ஆதலின் அவர்களும் இறைவனுடைய உண்மையியல் பூணே உணர்ந்து உய்யமாட்டாராயினர்.

நண்ணரிய ஆலம் எனக் கூட்டிப் பொருள்கோடலுமாம். மூலபண்டாரம் - யாவற்றிற்கும் மூலமான சேமநிதி; என்றது சிவானந்தத்தை

இவ்வண்ணம் தாம் பெற்ற சிவானந்தப்பேற்றை ஏண <sub>யோரு</sub>ம் பெற விளித்தலின் சிவானந்தவிளேவை உணர்த்துவ தாமிற்று இப்பாடல்.

529

சண்டிய மாயா விருள்கெட எப்பொரு ளும்விளங்கத் தூண்டிய சோதியை மீனவ துஞ்சொல்ல வல்லனல்லன் வேண்டிய போதே விலக்கிண் வாய்தன் விரும்புமின்முள் பாண்டிய ஞசருள் செய்கின்ற முத்திப் பரிசிதுவே.

Ø

இ ன்: செறிந்ததும் மாயாததும் ஆகிய அறியாமை மாய, எல்லாப்பொருளும் நண்குவிளங்க, அடியேனே உள்ளி ருந்து தாண்டியசோதி வடிவான சோமசுந்தரப்பெருமாகு, நேரில் ஊனக்கண்ணுலும் கண்டு அனுபவித்த பாண்டியனும் விதந்து தம்மநுபவம் இன்னவாறு எனச் சொல்லவல்லன் அல்லன்; அவனே நாம் காணவேண்டியபோது காணற்குத் தடையேதுமில்கேயாம்; ஆதலால் திருவடிபெறுதலே விரும் புங்கள்; பாண்டிப்பெருமான் அடியார்களுக்கு அருள்கின்ற முத்தியின்தன்மை இதுவேயாம் என்றவாறு.

அறியாமையைப்போக்கி ஞானத்தை நல்கிய பெருமாணப் பாண்டியமன்னனும் சொல்ல வல்லனல்லன்; யாம் விரும்பிய போது திருவடிபெறுதற்குத் தடை ஏதுமில்ஃயாம். ஆதலால் தாளிண அடைய விரும்புங்கள்; தென்பாண்டிப்பெருமான் அருளும் முத்தியின் தன்மை இதுவேயாம் என்பது கருத்து.

அடைந்தவா அதுபவிக்கலாமேயன்றிச் சொல்லாராதலின் நீங்களும் திருவடியடைய முயற்சியுங்கள் என்பதாம்.

ஈண்டிய இருள், மாயா இருள் எனக்கூட்டுக. உயிரினிட மாகச் செறிந்து உணர்வை மறைத்து இருக்கும் ஆணவமல காரியமாகிய அறியாமை ஈண்டிய இருள்: இறைவனுடைய திருவருள் ஒன்குனன்றி வேஞென்குனும் வலிகுன்கு இருள் மாயா இருள் என்க. அது தன்தன்மை கெட என்றவாகும். தூறைவுடலிலே யான் எனது என்ற ஆணவம் மாயை என்ற பாசத்தார்விட என்பது பழையவுரை. திரிபுணர்ச்சியாகிய இருள்கெட என்பாரும் உளர்.

இருள் கெட்டு ஓளிபரவ உலகில் எப்பொருளும் விளங்கு தல் போல, அறியாமை கெட்டு ஆன்மாவினிடமாக அறிவு விளங்கியபோது. ஆன்மா தன்னேயும் தடையையும் தணேவணே யும் ஒருசேர அறியுமாகலின் 'எப்பொருளும் விளங்க' என்குர். 'சடசித்திரண்டும் திருவருட்பீரேரகமாக என்னறிவில் விளங்க' என்னும் பழையவுரையும் இக்கருத்தை நன்கு வலியுறுக்கும். சடம் - தடையாகிய மலம். சித்து - உணர்த்த உணரும் சித் தாகிய உயிரும், தானே முழுதும் உணரும் சித்தாகிய சிவமும் ஆகிய இரண்டும். மெய்ப்பொருள் பொய்ப்பொருளாகிய எல் லாப்பொருளின் தீமை நன்மைகளும் விளங்கித்தோன்ற என்று கூறுவாருமுளர்.

தூண்டிய சோதியை - பிரேரகம்செய்த அதாவது தொழிற் படுத்திய ஞானவொளி மயமான பெருமானே. மீனவனும் சொல்லவல்லன் அல்லன் என்க. மீனவன் - பாண்டியன். கண் ணுதற்பெருமான் குதிரைவீரகுக வந்தும், வந்தியாளாய்வந்து அவன்கையாற் பிரம்படிபட்டும் காட்சிவழங்கக் கண்டுய்ந்த அரிமர்த்தன பாண்டியனும் சொல்ல வல்லனல்லன் என்றதாம். தன்ண மருககைப் பெற்ற மலயத்துவசனும் சொல்லவல்லன்

மல நீக்கமும் திருவருட்பேறும் திருவடிச்சர்ர்பும் எப்போது பெறலாம் என்று ஏமா ந்திருக்கவேண்டாம்; விரும்பியகாலத்தே பெறுதற்குத் தடையேதும் இல்ஃயாம் என்பார் 'வேண்டிய போதே விலக்கிஸ்' என்ளுர்.

தாள் வாய்தல் விரும்புமின் - திருவடி தானே வந்து பொருந்துத‰ விரும்புங்கள். திருவடியைச் சென்றுகூடுதற்கும் உயிர்க்கு உரிமையின்ருதலின் வாய்தல்தொழி‰த் திருவடிய தாக்கியும், விரும்புதல் ஒன்றே ஆன்மா செய்யக்கடமைப்பட்ட தென விரும்புத‰ அன்பர்தொழிலாக்கியும் உரைத்தார்.

பாண்டியஞர் - பாண்டிப்பிராஞகிய. சிவம். திருவடியருளு தலே முத்தி என்றவாரும்.

இறைவணேப் பாண்டியஞர் எனலால் பாண்டிப்பதிகமும், மாயா இருள் கெடுதலும் எப்பொருளும் விளங்குதலும் சிவா னந்த விளேவாதலும் காண்க.

530 மாய வனப்பரி மேல்கொண்டு மற்றவர்க் கைக்கொள லும் போயறு மிப்பிறப் பென் னும் பகைகள் புகுந்தவருக் காய வரும்பெருஞ் சீருடைத் தன்னரு ளேயருளும் சேய நெடுங்கொடைத் தென்னவன் சேவடி சேர்மின்களே.

7

**இ-ன்:** மாயமான காட்டில் வாழும் குதிரைகளின்மேல் எழுந்தருளிவந்து, ஏனேயோர்களே ஏற்றுக்கொண்டவுடன் இந்தப் பிறவி என்னும்பகைகள் நீங்கும்; நம்மை வந்தடைந்த வருக்குப் பெறுதற்கு அரிய பெரிய சிறப்பினேயுடைய தமது திருவருளே அருளுவன்; ஆதலால் செம்மையாகிய பெரிய கொடைத்தன்மைவாய்ந்த பாண்டிப்பிரான் திருவடியைச் சென்றடையுங்கள் என்றவாறு.

சிவபெருமான் குதிரைவீரகை எழுந்தருளி, ஏணேயோரை ஏற்று, பிறவிப்பகையை நீக்கி, தன்னருண அருளுவஞதலால் நீங்கள் மிகப் பெரிய வள்ளன்மையுடைய தென்னவன் சேவடி சேர்மின்கள் என்பது கருத்து.

மாய வனப்பரி மேற்கொண்டு, மற்றவரைக் கைக்கொள லும், இப்பிறப்பு என்னும் பகைகள் போயறும்; புகுந்தவர்க்கு ஆய அரும்பெரும் சீருடைத் தன்னருளே அருளும்; சேய நெடுங்கொடைத் தென்னவன் சேவடி சேர்பின்கள் என்று தொடர்புறுத்திப் பொருள் கொள்க

இறைவன் தம்பொருட்டுக் குதிரைச் சேவகளை வந்த எளிமை, அடிகளார் மனத்து அன்பு சுரக்கும்வாயிலாக நின்று நிலவுதலின், அதணேப் பாடல்தோறும் வியந்து உரைப்பார் சுண்டும் 'மாய வன்ப்பரிமேற்கொண்டு' என்ருர். வனப்பரி -காட்டில் வாழும் இயல்புடைய குதிரை. இறைவன் ஏறும் குதிரை வேதக்குதிரையாயினும் மாயக் குதிரை வனக்குதிரை என்றது சாதியடையும், தமக்காக நடத்திவந்த நரிக்குதிரை யையுமாம் என்க.

மாயவன் ஐ பரிமேற்கொண்டு - சுத்த, அசுத்த, சுத்தா சுத்த மாயாப் பிரேரகளை சிவகைய தஃவன் குதிரைமேல் எழுந்தருளி என்பது பழையவுரை.

மாய வனப்பு அரிமேற்கொண்டு - மாயம் பொருந்திய அழகிய குதிரைமேற்கொண்டு என்பர் சிலர். வனப்பு அழகு.

மற்றவர் கைக்கொளலும் · மலமாயைகளோடுகூடிய உழிர் கணேத் திருவருள் சுரந்து தாம் ஏற்றுக்கொண்டவுடன். எல்லா உழிரையும் அடிமைப்பணி கொள்ளுவதாகையால் என்பது பழையவுரை. பிறவிக்கு நல்லர் அல்லாதாரைக் கைவசப்படுத் திக்கொள்ளுதல் என்பர் சிலர்.

இப்பிறப்பு என்னும் பகைகள் போய் அறும் - விணேவயத் தால் கிடைத்த இப்பிறவி என்னும் பகைகள் போய் அகலும். இனி வாரா என்பார் 'போயறும்' என்ளுர். ஆன்மா திருவடி சார்தஜேத் தடுத்துத் தீமைசெய்தலின் பிறவியைப் பகை என்ளுர். இப்பேறப்பு என்னும் பகைகள் புகுந்தவருக்கு அவை போய் அறும் எனக்கூட்டி, இந்தப் பிறவி என்னும் பகைகள் புகுந்து இடங்கொள்ளப்பட்ட அவர்க்கு அவை முதுகிட்டுப் போய் வேருய் நீங்கும் என்பாரும் உளர்.

புகுந்தவருக்கு ஆய அரும்பெருஞ் சீருடைத் தன்னருளே யருளும் · அங்ஙனம் பிறப்பென்னும் பகையறுவதுமட்டுமன்றி, தன்பால் அன்பாய் வந்தடைந்தவர்கட்கு ஆகிய அரிய பெரிய சிறப்பிண்யுடைய தன்னருள் அருளுவர் என்பதாம். ஆய அருள், சீருடைத்தன்னருள் எனக்கூட்டுக. புகுந்தவர் · உற்ரூர் ஆருளரோ உயிர்கொண்டு போம்பொழுது, குற்ருலத்துறை கூத்தனல்லால், உற்ரூராருளரோ என்ற உண்மையை ஓர்ந்து தம்மையே அடைக்கலமாகப் புகுந்தவருக்கு என்க. புகும் தவர்க்கு எனப்பிரித்து புகுகின்ற தவமுடையார்க்கு எனலுமாம். ஆய · அவரவர் பரிபாகநிலேக்கு ஏற்ற. அருள் யார்க்கும் எளிதில் கிடைத்தற்கு அரியதாதலின் அதனே 'அரும் அருள்' என்றும், எல்லா உயிர்களேயும் தன்னகத்தடக்கி ஆட்கொள்ளு தலின் 'பெரும் அருள்' என்றும் அருளினர். அருளும்: செய்யு மென்முற்று.

உலகினர் வழங்கும் கொடை ஒருவேணேக்கு உதவுவதாய், ஓராண்டு ஓராயுள்வரை உதவுவதாய்மட்டும் அமைவது. இறைவன் வழங்கும் வள்ளன்மை என்றுமழியாத பேரின்பத் திருத்துவது ஆகையால் அவன் திருவடி உதவுதலேச் 'சேய நெடுங்கொடை' என்ருர்.

'மற்றவர் கைகொளலும்' என்னும் பாடத்திற்கு வஞ்சணே யாக நரிகளேப் பரிகளாக்கிய குதிரைமேல் வந்து, பாண்டியன் ஏவலர்களாகிய மற்றவர்கள் கமிறுமாறி ஏற்றுக் கொண்ட வுடன் இந்தக் குதிரையாகிய பிறப்பகலும்; தவத்தோராகிய எம் போலியர்க்குப் பகைகள் புகும்; அவர்களேக் காப்பதற்கேற்ற அரிய பெரிய சிறப்புக்களோடு கூடிய தன்னருளே யருளும் என்னும் மிகப் பெரிய கொடையினேயுடைய தென்னவன்சேவடி யைச் சேர்மின்கள் என அடிகளார் வரலாற்றை விளக்கும் பொருள் தோன்றநிற்றல் காண்க.

குருவழி நின்ளுரன்றிப் பிறர் யாரும் எளிதில் உணரமுடி யாத மாயமான வாசியை ஊர்ந்து, அவ்வாசியைச் சாதகர்க ளாகிய மற்றவர்களும் கைக்கொண்டவுடன் இப்பிறவி என் கின்ற பகைவர்க்கங்கள் அறும்; சரணுகதி அடைந்தவர்கட்குத் தன்னருளே அருளுவன்; ஆகையால் அவர் திருவடியைச் சென்று சேர்மின்கள் என யோகநூன்முறைபற்றி உரை கூறு வாரும் உளர். வாசியூர்தல் - பிராணுயாமம் புரிதல். மற்றவர் கைக்கொளல் - வாசி மாறிப்பழகுதல். அதாவது இடைகலே பிங்கலேகளில் மாறிச் செலுத்தப்படுதல்.

இவ்வண்ணம் பிறப்பறுதலும் அருள்வழங்கலும் ஆகிய சிவானந்த வீணேவையும், தென்னவன் சேவடி சேர்மின்கள் என்பதால் பாண்டி விருத்தமாதஃயும் உணர்த்துவது இத் திருப்பாடல்.

531

அழிவின் றி நின் றதொ ரான ந்த வெள்ளத் திடையழுத்திக் கழிவில் கருணே யைக் காட்டிக் கடிய விணேயகற்றிப் பழமலம் பற்றறுத் தாண்டவன் பாண்டிப் பெரும்பதமே முழுதுல குந்தரு வான் கொடை யேசென் று முந்துமினே.

8

இ-ள்: நிலேத்ததும் ஒப்பற்றதுமான ஆனந்தவெள்ளத் தில் அடியார்களே அழுந்தச்செய்து, என்றைக்கும் நீங்காத கருணேயைச்செய்து, நீய விணேகளேப் போக்கி, இவையணேத் திற்கும் காரணமாகப் பிறவிகள்தோறும் தொடர்ந்துவரும் பழைமையான ஆணவமலத்தொடர்பை அறுத்து ஆண்ட முதல்லன், பாண்டிப்பதத்தைமட்டுமா! உலகமுழுவதையுமே கொடையாக வழங்கியருளுவேன்; அதீணப்பெறுதற்கு வந்து முந்துங்கள் என்றவாறு.

இறைவன் மெய்யன்பர்களே ஆனந்தவெள்ளத்தழுத்திக் கருணேயைக் காட்டி, கடுவிணேகளேப் போக்கி, மலநாசம் செய் வித்து, உலக முழுவதுமே ஆளத்தருவன்; வந்து முந்துங்கள் என உலகவரைநோக்கி அருளியவாறு

சிவான ந்தம், அழிவும் வளர்ச்சியும் விளக்கமும் அஃதின் மையும் இன்றி என்றும் ஒருபடித்தாமிருப்பது ஆதலின், 'அழி வின்றி நின்றதொர் ஆன ந்தவெள்ளம்' என விதந்தார். வற்ரு தும் முற்ருதும் பல உமிர்களேயுந் தன்னகத்தடக்கி இன்பூட்டு தலின் வெள்ளமென்றும், தேனில் விழுந்த ஈப்போல உமிர்கள் சிவான ந்தத்தில் தோமின் புறம்போகா ஆதலால் வெள்ளத் திடையழுத்தி என்றும், உமிர்கள்மாட்டு இறைவன் காட்டிய அருள் என்றும் மாருது ஒருபடித்தாதலால் கழிவில் கருணேயை என்றும், இறைவன்கருணே வலியவரினும் காட்டும் உபகாரத் தைப் பெருமான் செய்யாவிட்டால் பிறவிக்குருடனுக்குப் பொற் கிழி எதிர்ந்தாற்போல இடறிச் செல்வதன்றி அழுந்தி அனுப விக்க இயலாமைமீன் கருணேயைக் காட்டி என்றும், காட்டிய கருணேயைக் காணதவாறு இடையிடையே விணேகள் தடுக் குமோ என்று இரங்கிக் கடியவிணே அகற்றி என்றும், இத்தண கேடுகளுக்கும் தார்கமாய் இருப்பது மலமாதலின் தொன்று தொட்டு வந்த அதணேயும் கெடுத்து ஆண்டான் என்பது போதர பழமலம் பற்றறுத்து ஆண்டவன் என்றும் கூறினர்.

பாண்டிப் பெரும்பதம் - பாண்டியநாட்டை ஆளும் பெரிய பதவி. இஃது ஒன்றைமட்டுமா அருளுவன்; கொடையாக எல்லா அண்டங்களிலும் உள்ள எல்லா உலகங்களேயும் அரு ளுவன் என்பார் 'பாண்டிப் பெரும்பதமே அருளுவன்! கொடையேயாக உலகம் முழுதும் தருவான்' என்ருர்.

அமுதமழை பெய்கின்றபோது வாயேந்திக் கையேந்தி நிற்பார்போலப் பெரிய கொடையைப் பெற்றுய்ய உலகவர் களே! முந்திச் சென்று உய்ந்துபோதலே நும் கடமை என்று கூறியவாறு.

பாண்டிப் பெரும் பதமேயாகிய உலகமுழுதையும் தருவன்: வந்து முந்துமின்கள் எனலுமாம்.

ஆனந்தவெள்ளத்திடை அழுத்திப் பழமலமகற்றிப் பிறவி அறுத்தமை இத்திருப்பாட்டில் பேசப்பெறுதலின் சிவானந்த விளேவும், பாண்டிப் பெரும் பதமே! முழுதுலகுந்தருவான் என் பதால் பாண்டிவிருத்தமாதலும் உணர்த்தப்பெற்றமை காண்க.

532 விரவிய தீவினே மேஃப் பிறப்புமுந் நீர்கடக்கப் பரவிய அன்பரை யென்புருக் கும்பரம் பாண்டியஞர் புரவியின் மேல்வரப் புந்திகொ ளப்பட்ட பூங்கொடியார் மரவியன் மேல்கொண்டு தம்மையுந்

தாமறி யார்மறந்தே.

இ-ள்: கலந்த தீவிணேகளால் விளேயும் இனிவரும் பிறப் பாகிய கடலேக்கடந்து கரையேறுகைக்காக வழிபட்ட அடியார் களே, என்பையும் உருகப்பண்ணி ஆட்கொள்ளும் மேலான

9

பாண்டிப்பெருமான் குதிரைமேல் எழுந்தருளிவர, அதனேக் கண்டு அறிவு கவரப்பட்ட பூங்கொடிபோலும் பெண்கள், தம்வசமழிந்து மரத்தின் தன்மையை அடைந்து தம்மையே தாம் அறியாராயினர் என்றவாறு.

தென்பாண்டிப் பெருமாஞர் பரிமேலழகராக எழுந்தருளிய கோலத்தைக் கண்டு பெண்கள் தம்வசமழிந்து தம்மையே தாம் அறியாராயினர் என்பது கருத்து.

நன்மைகளோடு கலந்த தீவிணேயை 'விரவிய தீவிண்' என்ருர். நல்விணேயும் தீவிண்யுங்கலந்து நுகர்ச்சிக்கு வருவத ஞலேயே உயிர்கள் மயங்கி மேலும் விணேகளிலழுந்திப் பிறவித் துன்பத்தைப் பற்றிச் சிந்தியாது ஓழிகின்றன; சிவன் அருள் சேர்ந்த பரிபாகியான உயிர்மட்டும் அதணத் துன்பமாகக் கண்டு பிறப்பறுக்க முயலுகின்றது என்பதாம்.

மேஃப் பிறப்பு என்றது இனி வரும் பிறவிகள். கழிந்த பிறவிகளேப்பற்றிய கவஃ இல்ஃ; எடுத்த பிறவியில் நுகரும் துன்பந்தான் வரும் பிறவியில் அச்சத்தைத் தோற்றுவிக்கும் ஆதலான் அதனேக் கடலாகக் கடக்கமுடியாததாகக் கருதி அன்பர் அதனேக்கடக்கக் கடவுள் துணேயைப் பரவுகின்றனர் என்கின்ருர்கள்.

என்புருக்கும் பரம்பாண்டியஞர் என்றது ஊண உருக்கி உணர்வைப்பெருக்கும் நன்றிபுரிந்த இறைவன் என்பதாம்.

பெண்களின்மேல் வைத்து மெய்யன்பர்நிண விளக்கியது மேல்வரும் பகுதி. புந்திகொளப்பட்ட பூங்கொடியார் · சோம சுந்தரப்பெருமான் குதிரைவீரகை எழுந்தருளிவர, அதணக் கண்டு நிணதிரிந்து, தன்மைங்கெட்டு மயங்கிய பெண்கள்.

ஊறுணர்ச்சியையன்றி வேறுணர்ச்சிகளே வெளிப்படுத்த மாட்டாத மர்த்தின்தன்மையைப் பெற்றனர் என்பார் 'மரவியல் மேற்கொண்டு' என்ருர்.

உ பிருணர்வுகெட்டுத் தஃவனுணர்வே உணர்வாக அடங் கிக்கிடந்தாள் என்பார் 'மறந்து தம்மையுந்தாமறியார்' என்ருர். இது தற்போதம் அழிதஃயும், சிவபோதமிகுதஃயும் உணர்த் துவது. இதலை சிவானந்தவிளேவும், பாண்டியரை புரவியின் மேல்வர என்றதலை பாண்டிவிருத்தமாதலும் உணர்த்தப் பெறுதல் காண்க 533

கூற்றைவென் ருங்கைவர் கோக்களே யும்வென் றிருத்தமுகால் வீற்றிருத் தான்பெருத் தேவியுத் தானுமோர் மீனவன்பால் ஏற்றுவந் தாருமி ருண்ட திறலொற்றைச் சேவகனே தேற்றமி லாதவர் சேவடி சிக்கெனச் சேர்மின்களே.

10

#### திகுச்சிற்றம்பலம்

இ-ள்: ஒப்பற்ற பாண்டியமன்னனிடம், நமக்காக ஏற்றுக் கொண்டு எழுந்தருளி, அவனுடைய ஆன்மபோதத்தை யழித்து ஆட்கொண்ட வலிமையையுடைய ஒப்பற்ற வீரனே, மார்க்கண்டற்காக யமணே வென்று, ஐந்திந்திரியங்களாகிய அரசர்களேயும் வென்று உமாதேவியும் தானுமாக அழகோடு வீற்றிருந்தான்; தெளிவில்லாத மக்களே! அவனுடைய சிவந்த திருவடிகளேச் சென்று உறுதியாகப் பற்றுங்கள் என்றவாறு.

இது உலகவரை நோக்கி, தெளிவற்ற மக்களே! குதிரை மேல் வந்த வீரனே கூற்றிண் உதைத்து, இந்திரியங்க**ணயும்** வென்று, உமாதேவியும் தானுமாக வீற்றிருந்த சோ**மசுந்தரக்** கடவுள்; அவனடியைச்சென்று சிக்கெனச் சேரு**மின் என்று** கண்டுகாட்டியவாறு.

மீனவன் - அரிமர்த்தனபாண்டியன். இவன் இறைவன் குதிரைச்சேவககை வரவும் அறியாது குதிரைவீர**ன் என்றே** மதிக்கும் அறியாமையுடையவகை இருந்தும், தமக்காக **எழுந்** தருளி அவனநியாமையைப் போக்கி ஆட்கொண்ட திறலே ' மீனவன்பால் ஏற்றுவந்து ஆருயிர் உண்ட திறல்' எ**ன்று** அருளிஞர்.

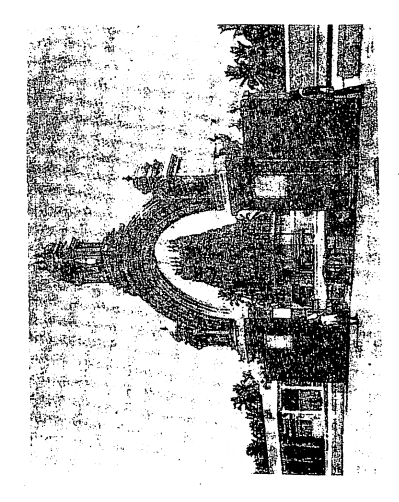
ஓற்றைச் சேவகன் - தன்னெப்பார் பிறரில்லா**த வீரன்**. சேவகனே தேவியும் தானும் வீற்றிரு ந்தான்; தேற்**றபிலாதவர்** சேவடி சேர்மின்கள் எனக் கூட்டுக.

கூற்றை வென்றதும் புலன்களே வென்றதுமாய வீ**ரங்களே** அறிவித்தது, அடைக்கலம் புகுதற்கு உரியவன் எ**ன்பதைத்** தெளியாத மக்கள் தெளிவதற்காக என்க.

தேவியுத்தானும் வீற்றிருந்தான் என்ற**து. அருட்கோலம்** கொண்டிருந்தான் ; அடியடைதற்குரிய காலம் **இதுவே என**  மக்களுக்கு உணர்த்த. அநிவில், சந்தேக ஞானமும் விபரீத ஞானமும், உண்மை ஞானமும் என மூவகை உண்டு. அவற் றுள், ஒன்றை ஒன்ளுக உணர்ந்த விபரீதஞானமுடையார்க்கு ஒருபோதும் உண்மைஞானத்தை உணர்த்த இயலாதாம். அங்ஙனம் உணர்த்த முற்படின் காணுதார்க் காட்டுவான் தான் காணுன் என்று பழிக்கப்படுநிலே விளேயுமாதலின் மதின்மேல் பூணேபோல, இதுவோ அதுவோ என்ற ஐயஞானமுடையவர் கீளயே அடிகள் 'தேற்றமிலாதவர்' என விளித்தார்.

இங்ஙனம் சிவானந்த வெள்ளத்துள் திணக்கும் அடிகள் தெளிவற்ற மக்களுக்கு அதணப்பெறும் உபாயத்தையுணர்த்து முறையாக இப்பாடல் அமைந்தது. அதனைல் இத்திருப்பாடல் பதிகக் கருத்திற்கு இயைபுடைத்தாதல் அறியப்பெறும்.

இவ்வண்ணம் இப்பத்துத் திருப்பாடலகளும் சிவானந்த வினேவு என்பும் ஊனும் உளமும் உருக்கு தலேயும், குதிரை வீரனைவே எண்ணி ஏமாந்த மீனவனுக்கும் அறிய இயலாத ஆண்டவனியல்புகளேயும், இறைவன் அடியார்க்கு மூலபண்டா ரம் வழங்கும் வள்ளன்மையினேயும் பலமுறைகளால் உணர்த்தி முந்துமின், சேர்மின், சிக்கெனச் சேர்மின என அடிகளார் அன்பர்களுக்கு அறிவிக்கும் உபதேசமாக அமைந்திருத்தல் காண்க.



# 37. பிடித்தபத்து

### [முத்திக்கலப்புரைத்தல்]

குருமூர் த்தியின் அருளாணேயின் வண்ணம் மதுரையி லிருந்து புறப்பட்டுப் பல தலங்களேயும் வணங்கிவருகின் ற வா தவூரடிகள் சீகாழித்தலத்தை அடைந்தார்கள். அங்கே மலேயைப்போல விளங்குகின்ற கோபுரவாயிலக் கடந்து, உட்பு தந்து, திருக்கயிலே போல்வதாகிய திருத்தோணி புரத்தை வணங்குகின்றபோது, தில்லேயம்பலத்துத் திருக் கூத்தாடுகின்ற குஞ்சித பாதத்தின் நிணவுவர, அதனேச் சிக்கெனப் பிடித்த சிந்தையராய்த் திருத்தோணிபுரத்தீசன் திருமுன் நின்று, பிடித்தபத்தாகிய இதனே அருளிச்செய் கின்ருர்கள்.

. இப்பத்து, 'சிக்கெனப் பிடித்தேன் எங்கெழுந்தருளுவதினியே' என்ற மகுடம் உடைமையின் பிடித்தபத்து எனப் பெயர்பெற்றது.

பழைய குறிப்பு 'முத்திக் கலப்புரைத்தல் அதாவது மற்றுமுள்ள ஆன்மாக்களுக்கு முத்தியின் சுகத்தைச் சொல்லியது' என்னும். இறைவணே இன்ப வடிவினளுகக் கண்டு, அவனுடன் வேறின்றித் தோய்ந்தநிலேயில் அவ்வின்பம் இனித் தன் கையைவிட்டுத் தவரு தென்ற எழுச்சி மிக, அதனுல் பிடித்தேன் என்று பேசுந்துணிவு பிறக்கும். அதணேயுணர்த்துவதால் இப்பத்து பிடித்தபத்தாம் என்க.

"நடித்த பாதம் பிடித்தபத்து, சித்த மலமறு முத்திக் கலப்பு உரைத்தல்" என்பது அகத்தியச் சூத்திரம். இதன் பொழிப்பாகப் பழையவுரை கூறுவது, "பேரானந்தப் பெருங்கடலில் அமுதம் ஆராதருந்தி, அதன்மேற்கொண்டு பெற்ற இன்ப அன்பாகி, மற் ஞென்றறியா வியாபகவகையால், அதனுள் அடங்கிச் சிவானந்த சுவானுபூதி அதுவாய் இருத்தலால் பரத்தைத் தொடும் பண்பு இல்லே என்ற அத்துவிதக்கலப்பு அநுபூதி உரைப்பது' என்பது.

இதனுல், முத்தியிற் கலந்திருப்பதால், இவ்வநுபூதிக்கு வேருன ஒன்றையும் விரும்பாமை விளக்கப்பெறுதல் காண்க

் மிக்க பிறவித்துய்ரெலாம் ஒழித்து விபுத்துவமிங்களித்தலாலே பிக்கறச் சிக்கெனப் பிடித்தே னுன்னே யென்று துணிவு செப்பல் பிடித்தபத்தாம்" என்பது பழையபுராணம்.

#### **ஆசிரியவிருத்**தம்

**திருச்சிற்றம்பல**ம்

534 உம்பர்கட் கரசே யொழிவற நிறைந்த யோகமே ஊற்றையேன் றனக்கு வம்பெனப் பழுத்தென் குடிமுழு தாண்டு வரழ்வற வாழ்வித்த மருந்தே செம்பொருட் டுணிவே சீருடைக் கழலே செல்வமே சிவபெரு மானே எம்பொருட் டுன்னேச் சிக்கெனப் பிடித்தேன் எங்கெழுந் தருளுவ தினியே.

1

இ-ள்: தேவர்களணேவருக்கும் அரசனே! எங்கும் நீக்க மற நிறைந்துள்ள சிவயோக வடிவாணவனே! ஊஞலாகிய உடம்பினேயுடைய அடியேனுக்கு, புதுமையாகப் பழுத்து என் குடிமுழுதையும் ஆட்கொண்டு, வாழவேண்டிய இக வாழ்வு இல்லேயாம்வண்ணம் வாழச்செய்த தேவாமுதமே! எல்லா நூல்களானும் அனுபவத்தானும் துணியப்பெற்றதான செம்பொருளே! சிறப்புக்கள் பலவும் உடைய திருவடியே! ஞானச்செல்வமே! சிவபெருமானே! எமக்காக உன்னே இறுகப் பற்றிக்கொண்டேன்; எம்மைவிட்டு இனி எங்கே எழுந்தருள் வது? என்றவாறு.

எமக்கு அரசாயும், யோகமாயும், அமுதாயும், செம்பொரு ளாயும், திருவடியாயும், ஞானச்செல்வமாயுமுள்ள பெருமானே! எங்களுக்காக இறுகப் பற்றினேன்; இனி, எழுந்தருளுவது எங்கே? என்பது கருத்து.

உம்பர் . மேலோராகிய வானவர். அவர்கள் விண்ணுலக வாசிகள் முதல் ஸ்ரீகண்டருத்ரபுவனம் வரையுள்ள தேவர்கள். அவர்கள் அணவருக்கும் அரசாக . அவர்கள் அணவரையும் தம் ஆணேவழி நடத்தும் சிறப்புடையது பரசிவம் ஒன்றே ஆதலின் 'உம்பர்கட்கு அரசே' என்ருர்.

மணியின்கண் ஓளியும் பாகின்கட்சுவையும்போல எங்கும் நீக்கமின்றி நிறைந்தும், கலந்து ஒன்ருகியும் விளங்குதல் சிவத்தின் சிறப்பிலக்கணமாதலின் 'ஒழிவறநிறைந்தயோகமே' என்ரூர். யோகம் - ஓரொருக்கால் உளதாம் உள்ளத்துயர்வு. இதணே யோகசாலி முதலிய வழக்கானும் அறிக. அங்ஙனம் ஆகாது இறைவன் என்றும் எங்கும் நிலவும் யோகமாக விளங்குகின்ருன் என்பார் இங்ஙனம் கூறிஞர் எனலுமாம். சர்வ வியாபக சச்சிதானந்த சிவயோகன் என்பது பழையஉரை.

ஊற்றை அழுக்கு. இஞ்ஞான்று ஊத்தை என வழங்கும். ஊற்றையேன் - அழுக்காகிய மலமுடைய யான் எனலுமாம். வம்பு - காலமல்லாத காலத்துப் பழுத்த கனி முதலியன. மல கன்மங்களினின்றும் நீங்காமையால் பரிபாகப்படாத என்னிடத் தும், காலமல்லாத காலத்துக் கனிந்த கனிபோல என் குடியை வாழவைத்தான் எனக் கருணேயின் சிறப்பைக் காட்டுவார், 'ஊற்றையேன்றனக்கு வம்பெனப் பழுத்து, என் குடி முழுது ஆண்டு வாழ்வற வாழ்வித்த மருந்தே' என்ருர். வாழ்வற வாழ்வித்தலாவது, இந்த உலகில் வாழவேண்டிய இன்பத் துன்ப வாழ்வு இனியும் எஞ்சியுள்ளது என்னதபடி எல்லா வகையானும் வாழச்செய்த என்பதாம். அன்றி, இவ்வுலக வாழ்வாகிய இருவிணவாழ்வு நீங்கச் சிவஞானவாழ்வு வாழ் வித்த எனலுமாம். 'வாழ்வில்லாத பேரானந்த சுகம் அருளிய பிறவிப்பேணிக்கோர் மருந்தே' என்பது பழையவுரை.

துணிவு (ஆன) செம்பொருளே என ஏகாரம் பிரித்துக் கூட்டி, எல்லாச்சமய நூல்களானும் இதுவே பரம காரண மானது என்று துணியப்பெற்றதான சிவமே என்க. சிறப்பு என்னும் செம்பொருளான அறிவே என்பது பழையவுரை. துணிவு · துணியப்பட்ட அறிவு.

கழல் · வீரக்கழல். அது தானியாகுபெயராகக் கழணி அணியும் திருவடியை உணர்த்தியது. சீர் · புகழ். கழலென்பது அடிகள் என்பது போல்வதோர் வழக்கு. சீருடைக் கழலே · புகழிணயுடைய அடிகளே என்பதாம். பழையவுரைகாரரும் திருவடியே எனல் காண்க. வீரக்கழணே அணிந்த திருவடியைத் தருவானே என்றெல்லாம் உரைகாண்பாரும் உளர்.

செல்வம் - சிவஞானச்செல்வம். திருவருட்செல்வம் என் பது பழையவுரை. அடியேன் திருவடியைப் பற்றுவது அடி யேன் உய்வதற்காக மட்டுமன்று; அடியார்களாகிய நாங்கள் உய்ய என்பார் 'எம்பொருட்டு' என்ருர்.

'இனி' என்பது எம்மைப் பிரிந்து இனிமேல் என்னும் பொருள்தந்தது. ஆகவே எம்மைவிட்டு இனிப் பிரிய இயலாது என்பதை விண்ணப்பித்தவாறு.

திருவடியைப் பிடித்தல் முத்திக் கலப்பாதலின் இத்திருப் பாடலும் இனிவரும் பாடல்களும் பதிகம் நுதலிய பொருளே நன்கு விளக்கு தல் காண்க. 535 விடைவிடா துகந்த விண்ணவர் கோவே வினேயனே துடையமெய்ப் பொருளே முடைவிடா தடியேன் மூத்தற மண்ணுய் முழுப்புழுக் குரம்பையிற் கிடந்து கடைபடா வண்ணங் காத்தெனே யாண்ட கடவுளே கருணே மா கடலே இடைவிடா துன்பேச் சிக்கெனப் பிடித்தேன் எங்கெழுந் தருளுவ தினியே.

2

இ-ள்: இடபத்தை விடாமல் ஊர்தியாக விரும்பிய தேவதேவனே! விணேயுடையேஞ்கிய என் மெய்ப்பொருளே! அடியேன் முடைநாற்றம் வீசும் இந்த உடலே விடாமல் முதிர்ந்து மண்ணுய் அழிய, முழுதும் புழுமயமான இல்வுட வில்கிடந்து கீழாகாவண்ணம் அடியேணேக்கலந்தாட்கொண்ட கடவுளே! பெரிய கருணேக்கடலே! உன்னேச் சிறிதும் இடை விடாமல் இறுகப் பிடித்துக்கொள்வேன்; இனித் தேவரீர் எழுந்தருள்வது எங்கே? என்றவாறு.

இப்புன்புலால் யாக்கையிற்கிடந்து வருந்தி அழியாவண் ணம் காத்த பெருமானே ! அடியேன் தேவரீரைச் சிக்கெனப் பிடித்தேன்; இனி நீர் எழுந்தருள்வது எங்கே என்பது கருத்து.

இறைவன் எஞ்ஞான்றும் அருளஃயே மேற்கொண்டிருத் தலின் 'விடையினே விடாதுகந்த கோ' என்ருர். விடை இறைவ கோப் பிரிய மனமில்லாது ஊர்தியாவதற்கு உகந்த கோவே எனலுமாம். விணேயனேன் என்புழி அன்சாரியை தவிர்வழி வந்ததாகக் கொள்க. விணேயேன் என்பதே சொல். விணேயேண் உய்விப்பதற்காகக் கிடைத்த உண்மைப் பொருள் ஆவார் இறைவன் என்பார் 'விணயனேனுடைய மெய்ப்பொருளே! என விளித்தார்.

முடை - ஊஞற்றம். முடை என்ற நாற்றத்தின் பெயர் அதனேயுடைய உடலுக்கானமையின் பண்பாகுபெயர். உடலே விடாது மூத்து மண்ணுய் அறக்கிடந்து எனக்கூட்டுக. மூத்து-பயனின்றி மூத்து என்க.

கடைபடாவண்ணம் - கீழ்ப்படாவண்ணம். வருந்தாவண் ணம் எனலுமாம். காத்தலாவது மேலும் மேலும் விணகளேச் செய்து இழிபிறவியை எடுத்துக் கீழாகாவண்ணம் அடியேணக் காப்பாற்றி என்க. இறைவன் தம்மைப் பிறவாவண்ணம் காத்தமை கூறிச் சிக்கெனப் பீடித்தமையை விண்ணப்பித்தவின் இத்திருப்பாடல் முத்திக்கலப்பாகிய பிடித்தபத்தாதல் காண்க.

536 அம்மையே யப்பா ஒப்பிலா மணியே அன்பினில் விகோ ந்தவா ரமுதே பொய்ட்மையே பெருக்கிப் பொழுதிகோச் சுருக்கும் புழுத்தகூப் புகுயனேன் றனக்குச் செம்மையே யாய சிவபதம் அளித்த செல்லமே சிவபெரு மானே இப்மையே யுன்கோச் சிக்கெனப் பிடித்தேன் எங்கெழுத் தருளுவ தினியே.

3

இ-ள்: அடியேற்கு அன்னேயே! அப்பா! ஒப்பற்ற மாணிக்கமணியே! என் அன்பில் விளேந்த அரிய அமுதமே! பொய்மையான பயனற்ற காரியங்களேயே மிகச்செய்து, வாழ் நாரேச் சுருக்கிக்கொள்ளும் புழுத்து அலேகின்ற நாயை ஒத்த இழித்கைகைமயுடையேஞ்கிய எனக்குச் செம்மையான சிவ பதத்தை அருளிய செல்வமே! சிவபெருமானே! இப்பிறப்பி வேயே உன்னே உறுதியாகப்பற்றினேன்: ஆகையால், இனித் தேவரீர் எழுந்தருள்வது எங்கே? என்றவாறு.

பயனற்ற காரியங்களேச் செய்து வாழ்நாண வீணைாகச் சுருக்கும் எனக்கும் ஈறிலா இன்பம் அளித்த பெருமானே ! எடுத்த இப்பேறவி வீண்போகாதவண்ணம் இம்மையிலேயே இறுகப்பற்றினேன் ; இனி, எங்கு எழுந்தருள்வது என்கின்ளுர் என்பது கருத்து.

இறைவன் தனக்கு இன்பமே பெருக்கி, யான் செய்யும் குற்றங்களே எல்லாம் மறந்த அன்பேபொழிதலால் அம்மையே என்றும், தீயரைக் கண்டவிடத்துக் கண்டித்துத் திருத்தி நல் வழிப்படுத்து தலின் அப்பா என்றும், கிடைத்தற்கு அரிய மணி யாயும் பிறவிநோயகற்றும் மணியாயும் விளங்கு தலின் ஓப்பிலா மணியே என்றும் கூறிஞர்.

அன்பு ஒரு புலம். அப்புலத்துள் விளேந்த அமுதமாய இனித்தலின் 'அன்பினில் விளேந்தவமுதே' என்ருர். இங்ஙனம் முறையே இப்பிறப்பு மெய்ம்மையாம் உழவைச்செய்து சிவ போகம் விளேக்க உதவப்பெற்றது ; அத்தகைய பிறப்பைப் பொய்மையை விளேத்து, மெய்மைக்குரிய காலத்தைப் பாழ்படுத் தியதால் அதற்குரிய காலம் சுருங்கியதென்பார் 'பொய்ம்மையே பெருக்கிப் பொழுதிணேச் சுருக்கும் பு‰யனேன்' என்றருளினுர். பொய்ம்மை - நிஃயாமையையுடைய உலகமும், உலகபோகங் களும், அதற்கான இவ்வுடலும், இதணே வளர்ப்பதற்காக மேற் கொண்ட முயற்சிகளும் ஆம்.

நாய் காரியமின்றி அஃயும் குணம் உடையது. அதிலும் அது புழுக்கண்டதாயின் அதணப் போக்கிக்கொள்ளும் அறி வீன்மையால், தன் உடற்புண்ணில் புழு நெளியும்போதெல் லாம் அந்நோய் பொறுக்கமாட்டாது அஃ ந்துகொண்டே மிருக்கும்; அதுபோல விணேயின்றி அஃவகின்றேன் என்பார் 'புழுத்து அஃப் புஃயனேன்' எனத் தன்ணேக் குறித்தார்.

சிவபதம் - பேரின்பநிஃயாகிய முத்தி. செம்மை - நோமை; அதாவது கோணல் இல்லாதது. மலக்கோண் நீங்கியது. ஆதலால் மலக்கோணலும், அதன் விளேவாகிய அறியாமையும், அதன் விளேவாகிய அகங்கார மமகாரங்களும் நீங்கியதால் உளதாம் இன்பநிஃயாதலின் அதனேச் 'செம்மையேயாய சிவ பதம்' என்றருளினர்.

இம்மை - எடுத்த இப்பிறவி. தேவரீர் குருவாக எழுந்தருளி வந்து காட்டாதனவெல்லாம் காட்டித் தாட்டாமரை காட்டித் தன்கருணத் தேன்காட்டி ஆட்கொள்ளும் பேறு பெற்றேன் ஆதலின் இப்பிறவியிலேயே உம்மைச் சிக்கெனப் பிடித்தேன்; பிடிக்கும் அறிவும், ஆற்றலும், திருவருளால் என்மாட்டு வினேந் தன என்பதாம்.

பத்திவஃமிற் படுவோதைனை இனி நீர் எழுந்தகுளுவ*து* எங்கே என்ற உறுதியைக் காண்க.

சிவபதம் அளித்த செல்வமே! என விளித்தலால் முத்திக் கலப்பும், சிக்கெனப் பிடித்தேன் என்பதால் பிடித்தபத்தின் இயைபும் விளங்கநிற்றல் காண்க.

537 அருளுடைச் சுடரே அளிந்ததோர் கனியே பெருந்திறல் அருந்தவர்க் கரசே பொருளுடைக் கணேயே புகழ்ச்சியைக் கடந்த போகமே யோகத்தின் பொலிவே தெருனிடத் தடியார் சிந்தையுட் புகுந்த செல்வமே சிவபெரு மானே இருளிடத் துன்குனச் சிக்கெனப் பிடித்தேன் எங்கெழுத் தருளுவ தினியே. இ - ள் : அருளாகிற ஒளியையுடைய கடரே! அளிந்த ஒப்பற்ற கனியே! மிக்க ஆற்றலோடுகூடிய அரிய தவத்தைச் செய்யும் முனிவர்பெருமக்கட்கெல்லாம் தலேவனே! மெய்ப் பொருளே அதத்தடக்கிய சிவஞானக்கலேயே! உலகவர் உரை யளவையில் அடங்கிக்கிடக்கும் புகழ்ச்சியைக் கடந்த அநு பவமே! சிவயோகத்தால் விளேயும் விளக்கமே! மலநீக்கம் பெற்றுத் தெளிந்தகாலத்து அடியார்கள் 'மனத்திற் புகுந்த செல்வமே! சிவபேருமானே! என்னே நானறியாத இன்பத்தால் இருளான நிஸ்யில் உன்னேச் சிக்கெனப்பிடித்தேன்; இனி எழுந்தருளுலது எங்கு? என்றவாறு.

சுடரே! கனியே! அரசே! போகமே! பொலிவே! செல்வமே! சிவபெருமானே! இன்பத்தால் அறிவிழந்தநிஃலமில் உன்ஃனச் சிக்கெனப் பிடித்தேன்; இனி, எங்கு எழுந்தருள்வது? என்பது சருத்து,

சுடர் - தீப்பிழம்பு. இறைவன் தீப்பிழம்பு. அதன் ஓளி அருள். ஆதலின், திருவருளாகிற ஓளியோடுகூடிய தீப்பிழம்பு என இறைவணே விளித்தார். இதஞல் சத்தியோடு கூடிய சிவமே என விளிக்கப்பட்டமை காண்க.

சிவானுபவ காலத்துச் சிவம் துகர்ச்சிக்கு வரும்போது, கனியைப் பாஃலத் தேனே ஓத்திருக்கும் எனச் சிவாகமங்கள் கூறுதலின் 'அளிந்ததோர் கனியே' என்ற அனுபவம் கூறியது காண்க

அருந்தவர் · பிறரால் செய்தற்கு அரிய தவம் செய்தவர். அவர்களுக்கு உரிய பெருந்திறல் சாப அனுக்கிரக ஆற்றல். இங்ஙனம் ஆக்கவும் அழிக்கவும் வல்ல பேராற்றல் வாய்ந்த சனகாதி முனிவர் போன்றவர்கள் அணவருக்கும் அரசன் சிவனெனக் காட்டி வீளித்தார் 'பெருந்திறல் அருந்தவர்க்கு அரசே' என.

இங்ஙனமன்றி, இச்சொற்றெடரைத் தவர், அருந்தவர், திறலருந்தவர், பெறலருந்தவர் என யோகவிபாகம் செய்து முறையே சரியை, கிரியை, யோகம், ஞானம் என்ற நால்வகை நிலேயிலுள்ளாரை உணர்த்தியதாகக்கொள்ளலுமாம்.

மனனுணர்வான் உணரப்படுவனவாகிய அணேத்துமே கஸேதான். ஆமினும், ஒருகணத்து அறியப்பெற்ற கண மறு கணத்து மறையும் நிஸேயாமையுடையது. இறைவனே அவ்வா றன்றி எஞ்ஞான்றும் நின்று நிலவி, தம்மை உணர்வார்க்குப் பொய்க்கஃயில் புந்திசெல்லாதவாறு தடுத்து ஆட்கொண்டு மெய்ப்பொருளாகிய முத்தியிலேயே நிஃபெறுத்துபவஞ்தலின் அவணப் பொருளுடைக் கஃயே' என்ளுர்.

புகழ்ச்சி, தாம் செய்யும் நன்மைகாரணமாகப் பிறர்வாயில் பிறந்து சில காலம் நின்று நிலவுவது; பிறருடைய அன்பு, அறிவு, உரை, ஆற்றல் இவைகளால் அளக்கப்படுவது. போகம் - நுகர்ச்சியால் விளேயும் இன்ப உணர்வு. இறைவன் மனனுணர்வால் உணரப்பட்டு உரையளவையில் அடங்கிக் கிடக்கும் புகழில் அடங்கியிருக்கும் அத்து2ணச்சிறிய நுகர்ச்சி யின்பம் அல்லன்; கடந்த எல்ஃலயற்ற இன்ப வடிவினன் என்பார் அவணேப் 'புகழ்ச்சியைக் கடந்த போகமே' என்ருர்.

யோகம் - கலப்பு. தம் அறிவை எப்போதும் இறை ஒளியி லேயே கலந்திருக்கச் செய்யும் தவம். அத்தகைய யோகம் உடையாரிடம் எரிகிற சுடர்போல ஒருவகை விளக்கம் இருக்கக் காண்கின்ரேம். அது இறையொளியே என்பார் 'யோகத்தின் யொலிவே' என்ருர்.

உயிர், மாயேயமான தனுகரணுதிகளோடு கூடித் தடுமாறு கின்றகாலத்து விஃாவது பொன்னும் மணியும் மாடும் மணியு மாகிய பொருள்கள். இறைவனே மலபரிபாகமும் இருவிஃன ஓப்பும் இயைந்த தெளிவானகாலத்து மெய்யடியார்கள் மனத் திலே விளங்கித் தோன்றுபவன் ஆதலால் 'தெருளிடத்து அடியார் சிந்தையுள் புகுந்த செல்வமே' என்ருர்.

இவ்வண்ணம் பலவகையான தம் அனுபவம் காரணமாக உருவகித்துவந்த அடிகளாருடைய கற்பணக் களஞ்சியமான மனம் செயலற்றுப்போனமையால் உணர்வு இழந்து அவன் திருப்பெயரான சிவபெருமானே என்று விளிக்கின்ற அளவில் அமைந்தது என்க.

இறைவனே அருளுடைச்சுடர் முதலாகக்கண்ட அடிகள் இருளிடத்து உன்னேப் பிடித்தேன் என்கின்ருர்கள். இருள் அறியாமை. அறியாமையாவது மல மாயைகளில் அழுந்தியிருக் கும் பெத்தநிலயில் என்பதன்று: அந்நிலேயில் இறையுண் மையை ஆன்மா அறியாது முழுமூடமாக இருக்குமாதலின். பின்னர் ஈண்டு இருள் என்றது பேரொளியில் கண் தினக் கின்றபோது கண் இருள்வதுபோலப் பேரின்பத்தில் தினேக் கின்றபோது தன்வசமழிந்து அறிபவனும் அறிவும் மழுங்கிய நிலேயினே. புணர்ச்சிக்காலத்து மெய்ம்மறந்த தலேவி பின்னர்த் தெளிவதுபோல, அடிகள் அந்நிஃயில் சிக்கெனப் பிடித்தமையைத் தெளிந்தபின் உணர்ந்து உரையாலும் விண்ணப்பித்து, இனித் தாங்கள் செல்வது எங்கே? என்று இன்ப உரிமையால் வாதிடவும் துணிந்தார் என்க. ஏனேயவிடங்களிலும் இங்ஙனம் கொள்க.

இங்ஙனம் இத்திருப்பாடல் அநுபவக் கருவூலமாக முத்திக் கலப்பிண விளக்குதலாதலும், சிக்கெனப்பிடித்தேன் என்பதால் பிடித்தபத்தாதலும் காண்க.

538 இப்புனக் கில்லா வொருவனே அடியேன் உள்ளத்து ளொளிர்கின்ற வொளியே மெய்ப்பத மறியா விறினி யேற்கு விழுமிய தனித்ததோர் அன்பே செப்புதற் கரிய செழுஞ்சுடர் மூர்த்தே செல்வமே கிவபெரு மானே எய்ப்பீடத் துன்னேச் கிக்கௌப் பிடித்தேன் எங்கெழுத் தருளுவ தினியே.

5

இ - ள் : உணக்கு ஒப்பாவார் யாரு மில்லாத ஒருவனே ! அடியேன்மனத்துள் ஒளிர்கின்ற ஒளியே! உண்மைநிலே இது என்பதை அறிந்துய்யமாட்டாத முடிவற்ற எனக்கு மிகச் சிறந்ததாகிய முத்திப்பேற்றினே வழங்கிய ஒப்பற்ற அன்பு வடிவானவனே! சொல்லுதற்கரிய செழுமையான சுடர் உரு வானவனே! செல்வமே! சிவபெருமானே! இளேத்தகாலத்து உன்னே இறுகப்பற்றினேன்; இனி நீ எழுந்தருள்வது எங்கு? என்றவாறு.

சிவபெருமானே! வறியன் பொன்ணேப் பெற்றது போல இரேத்தகாலத்து உன்ணப்பற்றினேன்; விடுவேஞ? நீ எங்குப் போவது என்கின்ருர் என்பது கருத்து.

அழகாலும் ஆற்றலாலும் உடைமையாலும் பெருமையாலும் உலகில் ஒன்றற்கு ஒன்றை ஒப்புரைப்பது வழக்கு. இவ் வொப்புக்காரணங்கள் மனம் முதலிய கருவி கரணங்களால் கண்டுரைக்கப்பெறுவன. இறைவஞைய நீயோ கருவி கரணங்களேக் கடந்த உள்ளத்துணர்வாலே உணரப்படும் இன்ப வடிவினன். ஆதலால் உன்னே அனுபவித்து, உனக்கு ஒப்பு இல்லே நீ ஒருவனே உனக்கு ஓப்பு என உணர்ந்து தெளிகின்றேன் என்பார் 'ஒப்புனக்கு இல்லா ஒருவனே' என்ருர்.

உள்ளம் பெருங்கோயில்; அங்கு, தீபச்சுடர்போல விளங் கும் ஓளிப்பிழம்பே சிவம் என்பது சிவாகமவாக்கு; ஆதலின் 'உள்ளத்துள் ஓளிர்கின்ற ஒளியே' என விளித்தனர்.

ஈறிலி - முடிவற்றவன். மெய்ப்பதம் - உண்மையான, அழி வற்ற நிலே. அதனே அறியாத முடிவற்ற விணகளேயுடையேன் என்பார் தம்மை மெய்ப்பதம் அறியா ஈறிலியேன்' என்றுர். வீறு இவியேன் எனப் பிரித்துரைத்து, பெருமையற்ற யான் என்பாரும் உளர்.

முத்தியின்பமாகிய சிவானுபவம் இத்தகையது என்று உரைக்கமாட்டாமையின், அதனுடைய பெருமையை மட்டும் உணர்த்துமுகத்தான் 'விழுமியது' என்றருளினர்.

எய்ப்பு இனேத்தகாலம், வறியன் கையில் காசு சிக்கு மாளுல் இத்தனே நாளும் இக்காசைக் காணத் தான்பட்ட துன் பத்தை எண்ணி எங்ஙனம் சிக்கெனப் பிடிப்பானே, செலவு செய்யமாட்டானே, கை நழுவ விடமாட்டானே அங்ஙனம் பற்றி னேன் என்பார் 'எய்ப்பிடத்து உன்னேப் பிடித்தேன்' என்றுர்.

விழுமிய தளித்ததோர் அன்பே என்பதால் முத்திக்கலப்பை யும். சிக்கெனப் பிடித்தேன் என்பதால் பிடித்ததையும் விண் ணப்பித்தலால் இத்திருப்பாடல் பிடித்தபத்திற்கு இயைபுடைத் தாதல் அறிக.

539 அறவையேன் மனமே கோயிலாக் கொண்டாண் டனவிலா ஆனந்தம் அருளிப் பிறவிவே சறுத்தென் குடிமுழு தாண்ட பிஞ்ஞகா பெரியிவம் பொருளே திறவிலே கண்ட காட்சியே அடியேன் சென்வமே சிவபெரு மானே இறவிலே யுன்கோச் சிக்கௌப் பிடித்தேன் எங்கெழுத் தருளுவ தினியே.

இ ் ன் : ஆதரவற்றவஞ்கிய அடியேன்மனத்தைக் கோயி லாகக்கொண்டு, என்னேயும் ஆட்கொண்டு, எல்லேயற்ற ஆனந்தத்தை எனக்கருளிப் பிறவியிண்வேரை அறுத்து, என் குடி முழுவதையும் ஆண்ட பிஞ்ஞகனே! பெரியவற்றிற்கெல் லாம் பெரிய எனது பொருளே! திறந்த வெளியிலே யான் கண்ட காட்சிப் பொருளே! கெல்வமே! சிவபெருமானே! இறுதிக்காலத்து உன்னே இறுகப்பற்றினேன்: இனி எழுந் தருஞ்வது எங்கு? என்றலாறு.

ß

சிவபெருமானே! இறுதிக்காலத்தில் உன்னே இறுகப் பிடித் தேன்; ஆயினும், நீ என் மனமே கோயிலாக முன்னர் எழுத் தருளினே; பெறற்கரிய ஆனந்தத்தை அருளினே; அங்ஙனம் கலந்த நீ இனி எழுத்தருளுவது எங்கு என்பது கருத்து.

அறவையேன் - அற்றவனுகிய யான். தாயே தந்தையென் றும், தாரமே சுற்றமென்றும் ஒவ்வொருகாலத்து ஒவ்வொரு வரை ஆதாரவாகக் கொண்டியங்குவது மக்களுடைய இயல்பு. உயிர்கொண்டு போகும்பொழுது இவர்கள் உறுதுணேயாகார் என்பது விளங்கும். அப்போதுதான் தான் ஆதரவற்றவன் என்பதை ஆன்மா அறிவன். அந்த நிலேயை அறிந்த அடிகள், தம்மை அறவையேன் என்று அறிவித்துக்கொள்கின்ருர்கள். அன்பற்றவன் எனக் கூறுவாரும் உளர்.

இங்ஙனம் தம்மை ஆதரவற்றவஞக எண்ணும்பொழுது எம்மை உடனிருந்து இயக்கும் தலேவன் யார்? அவனிருக்கும் இடம் எங்கே? அவஞல் நாம் பெறும் பயன் யாது? என்ற ஆய்வு தோன்றும். அதற்கு விடையாக அடிகள் 'மனமே கோயிலாக்கொண்டு ஆண்டு ஆனந்தம் அருளிப் பேறவிவேர் அறுத்து ஆண்ட பிஞ்ஞகா' என்று இறைவணே விளிப்பதன் வாயிலாக உணர்த்துகின்ளுர்கள். 'உள்ளம் பெருங்கோமில்' என்னும் திருமந்திரக்கருத்து 'மனமே கோயிலா' என்பதனுள் மிளிர்கின்றது.

சிவானந்தம் காலத்தானும் கருவிகளானும் அளந்தறிய ஓண்ணுதது ஆதலின் 'அளவிலா ஆனந்தம்' என்ருர்.

சிவானந்தம் பெற்றசீவன் சிவன்வயப்பட்டுப் பசுபோதம் கெட்டுப் பிராரத்த கன்மங்களே நுகர்தலின் விணேகள் ஏரு; விணயான்வரும்பிறவி விணயாது; ஆதலால், பிறவிவேரறுத்து என்றுர், ஒருகுடியுள் ஒருவன் வாழ்வதால் அக்குடியே உயரும் என்பது வள்ளுவர் கருத்து. அடிகள் வாழ்ந்ததால் அவர்குடி முழுதும் வாழ்ந்தது என்பார் என்குடிமுழுது ஆண்ட என்றுர்.

பிஞ்ஞகன் தணேக்கோலம் அணிந்தவன். அத்தணேக்கோலம் மயிற்பேலியாலானது என்பது தொன்னூல் மரபு. தணப்பாகை அணிந்தவன் என்பாரும் உளர்.

முன்னர் 'மாற்ற மனங்கழியநின்ற மறையோனே' 'தோன் ருப் பெருமையனே' என்றமைக்கேற்ப, ஈண்டும் 'எம் பெரிய பொருளே' என விளித்தார். பெரிய பொருள் என்றது. உருவா னன்றித் தன்மையானும் ஆம். திறவு திறந்தவெளி; தொழிலாகுபெயராய் வெளியைக் காட்டிற்று. சிற்றம்பலம் திறந்த வெளியாய் இருத்த‰ ''ஐயர் தாம் வெளியே நின்று ஆடுகின்ருரை'' என்ற பெரியபுராணப் பகுதியானும் அறிக. ஞானவெளியிலே கண்ட அறிவுருவக் காட்சி இறைவனுதலின் 'திறவிலே கண்ட காட்சியே' என்ருர்.

வெளியிற்கண்ட காட்சி ஒளிக்காட்சியன்றி இருட்காட்சியா யிருத்தல் இயலாது ஆதலின், காட்சியே என்றது ஓளியை என்க. அடியேன் கண்ட காட்சியே எனக் கூட்டுக.

இறவு - இறப்பு. திருக்கோவையாரினும் 'இறவியை யார்க் கும் அறிவரியோன்' என்று இப்பொருளில் வந்துள்ளமை காண்க, உள்ள நாளெல்லாம் பாழுக்கிறைத்தேன் பரம்பர ணக் காணதே என்ருங்கு விணவயப்பட்டு, கலந்த இறைவனேக் காணதிருந்தேன்; சாகுங்காலத்திலே இறுகப் பற்றினேன் என்று கழிந்தகாலத்திற்கு இரங்குவாராக 'இறவியே உன்னேச் சிக்கேனப்பிடித்தேன்' என்கின்ருர்.

இதன்ல் அளவிலா ஆளந்தம் அருளியதைக் குறித்துப் பின்னர் சிக்கெனப் பிடித்தமையைத் தெரிவித்தலின் இத்திருப் பாடல் முத்திக்கலப்பு உரைத்தலாகிய பிடித்தபத்தினதாதல் காண்க.

540 பாசவே ரறுக்கும் பழம்பொருள் தன்கோப் பற்றுமா நடியனேற் கருளிப் பூசன் யுகந்தேன் கிந்தையுட் புகுந்து பூங்கழல் காட்டிய பொருளே தேசுடை விளக்கே செழுஞ்சுடர் மூர்த்தி செல்வமே கிவபெரு மானே ஈசனே யுண்ணேச் கிக்கௌப் பிடித்தேன் எங்கெமுத் தருளுவ தினியே,

இ-ள்: ஆணவ மலத்தின் ஆணிவேரை அறுக்கும் பழம் பொருளாகிய தன்னேப் பற்றும்வண்ணம் அடியேற்கு அருள் செய்து, என்ஞுற் செய்யப்படும் பூசைகட்கு உவந்து, என் மனத்துள் இடைவிடாது எழுந்தருளியிருந்து, திருவடிக் காட்சியைத் தருகின்ற செம்பொருளே! ஒளியையுடைய விளக்கே! விளக்கினுள் எரியும் செழுமையாகிய சுடர் வடி வரிகிய மூர்த்தியே! செல்வமே! சிவபெருமானே! சசனே! உன்னே இறுகப்பற்றினேன்; இனி நீ எழுந்தருளுவது எங்கு? அடியேற்கு அன்பை உதவி, ஞானவொளியைத் தந்து, திருவடிக்காட்சியை உதவிய சிவபெருமானே! உன்ணே இறுகப் பற்றினேன் ; இனி எழுந்தருளுவது சுங்கு என்பது கருத்து.

ஆற்று நீர் ஓட்டம்போல இடையருது வருவது பிறப்பு. அதற்குக் காரணம் உயிர்களே அநாதியே பற்றியுள்ள ஆணவ மலம். அதுவே அகப்பற்றுப் புறப்பற்றுக்களுக்குக் காரணம். ஆதலின் ஆணவமலத்தைப் 'பாசவேர்' என்ருர். வேரறின் மரம் வாழாதவாறுபோல மூலமலமான ஆணவம் அறின் பற்று ஓழியும்; பற்று ஓழியப் பிறவி நீங்கும்; இத்தகைய நன்றியை உதவுபவன் இறைவகைய பழம்பொருள்; ஆதலின் 'பாச வேரறுக்கும் பழம்பொருள்' என்ருர்.

பழம்பொருளாய இறைவன் தன்ணப் பற்றுமாறு அடிய னேற்கு அருளிஞன். 'காண்பாரார் கண்ணுதலாய் காட்டாக் காலே' என்றவாறு இறைவன் தன்னேப் பற்றுமாறு நம் மனத் தில் அன்பை உதவாவிட்டால் நாம் அவணப் பற்றி உய்யோம் ஆதலால், கருணேக்கடலாகிய இறைவன் முதலில் தன்னேப் பற்றுமாறு அருளினன் என்ருர்.

மணிவிபடம் காதல், அவளுக்குச் செய்யும் தஃலயளிவகை களேயும், அவஃரப் பெற்ருர்க்கும் அவள் உடன்பிறந்தார்க்கும் செய்யும் உபசார அன்புகளேயும் வாயிலாகக்கொண்டு வெளிப் படுதல்போல, இறைவஃரப் பற்றிய பற்று, பூசண் செபம் தியானம் இவற்ருல் வெளிப்படவேண்டுதலின், யான் இடை விடாது பூசணே செய்வேன்; பெருமான் அதண் உகந்து என் சிந்தையுள் நின்று `திருவடிக் காட்சியைத் தந்துகொண்டே யிருக்கின்றுன் என்பார் 'பூசணே உகந்து என் சிந்தையுள் புகுந்து பூங்கழல் காட்டிய பொருளே' என விளித்தார்.

ஈசன் - எல்லாவற்றையும் உடையவன்.

ஆணவமலத்தை அகற்றித் திருவடிக்காட்சியை வழங்குத லாகிய முத்திக் கலப்பையும், சிக்கேனப் பிடித்தேன் எனப் - பூடித்தமையையும் உணர்த்தவின் இத்திருப்பாடல் பதிகக்கருத் தோடு இயைபுடைத்தாதல் காண்க.

541 அத்தனே அண்ட ரண்டமாய் நின்ற ஆதியே யாதுமி நில்லாச் சித்தனே பத்தர் சிக்கெனப் பிடித்த செல்வமே கிவபெரு மானே பித்தனே யெல்லா வுமிருமாய்த் தழைத்துப் பிழைத்தவை யல்கூயாய் நிற்கும் ஏத்தனே யுன்கோச் சிக்கேனப் பீடித்தேன் எங்கெழுந் தருளுவ தினியே.

8

இ-ள்: தந்தையே! தேவர்களாகவும் அவர்கள் வாழ் கின்ற உலகமாகவும் நின்ற முதல்வனே! ஒருகிறிதும் முடிவு இவ்லாத சித்திகளே உடையவனே! மெய்யன்பர்கள் இறுகப் பற்றிய செல்வமே! சிவபெருமானே! பித்தனே! எல்லாவுயிர் கனிடத்தும், கலந்து நின்று அவைகளேத் தழைக்கச்செய்து அவற்றுள் பிழைசெய்தவை அல்லேயாய் நிற்கின்ற எத்தனே! உன்னே இறுகப்பற்றினேன்: இனி எழுந்தருளுவது எங்கு? சொல் என்றவாறு.

எஸ்லாவுமிரோடும் இரண்டறக் கலந்திருந்தும் அவை களுள் சில பிழைசெய்யின் அவற்றின் வேறுனவனும் நிற்கும் எத்ததைவின் உன்னே இறுகப் பற்றினேன், இனி எழுந்தருளு வது எங்கே என்றுர் என்பது கருத்து

எல்லா உயிர்களுக்கும் இறைவன் தந்தை போல்பவன் ஆதலின் 'அத்தனே' என்றும், உலகாயும் உயிராயும் கலந்து நின்று அவற்றைக் காக்கும் முதற்பொருளாயும் இருத்தலின் 'அண்டரண்டமாய் நின்ற ஆதியே' என்றும், ஒருசிறிதும் அழிவு இல்லாமையின் 'யாதும் சுறில்லாச் சித்தனே' என்றும், மெய்யன்பர்க்கண்றி மற்றவர்க்கு அகப்படாமையின் 'பத்தர் சிக்கேனப்பிடித்த செல்வமே' என்றும் அருளினர்.

யாதும் ஈறில்லாச் சித்தனே என்பதற்கு எப்பொருளிடத் தும் முடிவற்ற திருவுள்ளப்பாங்கு உடையவனே என்பாரும், பந்றந்த சித்தனே என்பாரும் உளர்.

டித்தனே - பைத்தியம் பிடித்தவனே. தனக்கு ஒருபயன் கருதாது இடைவிடாமல் ஆக்குதலும், ஆக்கியவற்றைத் தத்தம் கால எல்லேவரையில் காத்தலும், அழித்தலும் இடைவிடாது இயற்றலின் 'பித்தனே' என்றுர்.

இயங்குவ நிற்பவான உயிர்கள் எல்லாவற்றிலும் கலத்து வளரவும் பயன் உதவவும் செய்து உடன் கலந்திருந்தும் அவைகளும் சில தற்போத முணப்பால் தவறிழைக்குமாயின் அவற்ளேடு ஒன்ளுது உடலுயிருந்தும் வேளுயிருந்தும் தவற் நிணக்கண்டு ஒறுத்தனின், 'எல்லா உயிருமாய்த் தழைத்துப் பிழைத்தவை யல்ஃலயரய் நிற்கும் எத்தன் ' என்குர். எத்தன் . ஏமாற்றுபவன். ஏமாற்றுபவணே இறுகப்பற்றுதலே மரபாதலின் 'சிக்கெனப் பிடித்தேன்' எனத் தெரிவித்தார்.

இவ்வண்ணம் இத்திருப்பாடல் இனறவன் எல்லா உயிரு மாய்த் தழைத்து இன்பமயமாய் விளங்குதலே அறிவிப்பதால் முத்திக்கலப்பையும் சிக்கெனப் பிடித்தேன் என்பதால் பிடித் தமையையும் உணர்த்துதலின் இது முத்திக்கலப்பாகிய பிடித்த பத்தினதாதல் தெளிக.

542 பானிக்க ந் தூட்டு ந் தாயினுஞ் சாலப் பரி ந்து நீ பாவியே துடைய ஊனிக்க யுருக்கி உள்ளொளி பெருக்கி உலப்பீலா ஆன ந்த மாய தேனிக்கச் சொரி ந்து புறம்புற ந் திரி ந்த செல்வமே சிவபெரு மானே யானுக்கத் தொடர் ந்து சிக்கெனப் பிடித்தேன் எங்கெழு ந் தருளுவ தினியே.

இ-ள்: குழந்தையின் பசியை நிணந்து பா லூட்டுகின்ற தாயைக் காட்டிலும் நீ மிக அன்பு கூர்ந்து, பாவியாகிய அடியேனுடைய உடல் உருக்கி உள்ளொளியாகிய ஞானத் தைப் பெருக்கி, வற்ருத ஆனந்தமாய தேனிணச் சொரிந்து, புறத்துக்குப் புறமாகத்திரிந்த செல்வமே! சிவபெருமானே! யான் உன்னேவிடாது தொடர்ந்து இறுகப்பற்றினேன்; இனி எழுந்தருளுவது எங்கு? சொல்வாயாக என்றவாறு.

எல்ஃயேற்ற ஆனந்தத்தை எனக்குதவி இன்பமயமாக்கிப் புறத்தேதிரிந்த செல்வமே! உன்கோத் தொடர்ந்து பற்றினேன்: இனி நீ எங்கும் செல்ல இயலாது என்பது கருத்து.

குழந்தையின் வயதையும் உடல் நிலேயினேயும் கால நிலே மினேயும் நிண்ந்து நினேந்து ' ஐயோ, இருபது நாட்குழந்தை யாயிற்றே, இரண்டு ஆண்டுக் குழந்தையாயிற்றே, நெஞ்சு உலர்ந்துவிடுமே, உடல் தளர்ந்துபோகுமே' என்று எண்ணி யெண்ணித் தன்பாலேயும் ஆவின்பாலேயும் ஊட்டுவது தாயின் இயல்பு. அவனேக்காட்டிலும் நீ பரிந்து வளர்த்தனே என்பார் 'பால் நினேந்தாட்டும் தாயினும் சாலப் பரிந்து' என்ருர்.

தாய் பாஃலயூட்டி உட‰் வளர்ப்பாள் ; பீரம் பேணிப் பாரந்தாங்கச் செய்வாள். உடற்கொழுப்பால் உள்ளொளியாய அறிவை மழுங்கச் செய்பவள். இறைவனே உட‰ உருக்கி உணர்வைப் பெருக்குகிருன் ; அழியாத ஆனந்தத்தை அளிக் கிருன் ஆதலால், இறைவன் தாயினுடைய பரிவைக்காட்டிலும் சிறந்த பரிவுடையனுமினன் என்க.

கிவானந்தம் என்றும் வற்ருததாய், ஒருகாலக்கொருகால் வளர்வதாய், தேன்போல் இனியதாய் இருப்பது. அத்தகைய ஆனந்தத்தை எமக்குதவி இறைவன் தொடர்பிலான்போலப் புறமே திரிகின்ருன் என்றுர். புறம்புறம் திரிதல் - புறம்பாயும் புறம்பிற்குப் புறம்பாயும் திரிதல் : அதாவது மிகச்சேயனுதல். இதற்கு வேளுகக்காட்டி வேளுகாமல் அபேதமாய் நிற்பவன் என்றும், புறம்பே புறம்பே கைகொடுத்து வந்தலேந்த என்றும் கூறுவர் சிலர். காக்கும் பொருட்டுத் தாயைப்போல நான்கு பக்கங்களிலும் என்னப் பிரியாமல் என் பின்னலேயே அங்கு மிங்குமாக ஓடித்திரித்த என்னும் ஆம்.

அங்ஙனம் பிகச் சேயனும் விலகி விலகிச் செல்லுதலின் \*தொடர்ந்து பிடித்தேன் ' என்றுர்.

உலப்பிலா ஆனந்தமாய தேனிணச் சொரிந்து என்பதால் முத்திக்கலப்பும், சிக்கெனப் பிடித்தேன் என்பதால் பிடித்தபத் தானமையும் விளங்குதல் காண்க.

548 புண்புலால் யாக்கை புரைபுரை கனியப் பொன்னெடுங் கோயிலாப் புகுத்தென் எண்பேனாம் உருக்கி எளியையா யாண்ட ஈசனே மாகிலா மணியே துன்பமே பிறப்பே யிறப்பொடு மயக்காழ் தொடக்கெலாம் அறுத்தழற் சோதி இன்பமே யுன்கோச் சிக்கெனப் பிடித்தேன் எங்கெழுத் தருளுவ தினியே.

10

#### *திருச்சுற்ற*ம்பலம்

இ-ள்: இழிந்த புவால் மணம் வீசுகின்ற உடல் துளே கள் தோறும் நெகிழ உடல்யே பொன்னுவாகிய பெரிய கோயிலாகக்கொண்டு எழுந்தருளி, என் எலும்பணேத்தையும் உருக்கி, எளியஞக எழுந்தருளி ஆட்கொண்ட முதல்வனே! குற்றமிலாத மணியே! துன்பமும் பிறப்பும் இறப்பும் மயக்க மும் ஆகிய விணேத்தொடர்புகள் அனேத்தையும் நீக்கியருளிய நல்ல ஓளியே! இன்பமே! உண்ணே இறுகப்பற்றினேன்; இணி எழுந்தருளுவது எங்கு? சொல்வாயாக என்றவாறு. என் உடலிடம் கொண்டு என்னுடைய மலமாயா கன்மங் களேப் போக்கி, இன்ப வடிவாக இருந்தவனே! உன்ண இறுகப் பற்றினேன் ; நீ எங்கும் எழுந்தருள் இயலாதென்பது கருத்து,

விளேயின் வந்தது, விளேக்கு வீடோவாயது, புணேவன நீங்கில் ஈளேயும் கோழையும் பீழையுமாகப் புலால் புறத்திடுவ தாகலின் யாக்கையைப் 'புன்புலால் யாக்கை' என்றஞளிஞர்.

இறைவன் யாக்கையையே கோயிலாகக்கொண்டு இன்ப அன்பு சுரக்கச்செய்தலால் 'புரைபுரை கனியப் பொன்னெடுங் கோயிலாப் புகுந்து ' என்றருளினர்.

் சிவச்சோதியை இடைவிடாது சிந்திக்கின்ற சிந்தண வெப்பமாய் உடம்பை உருக்குதவின் 'என்பெலாம் உருக்கி*'* என்றருளினர்.

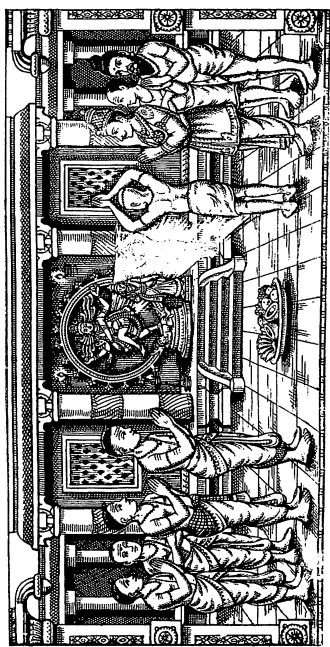
என் உடலின் இழிவு எங்கே? மலபெத்தஞய் அறியாமை யுள் அழுந்தி நின்று ஆகாதனவற்றையே செய்யும் அடியேன் எங்கே? இறைவனுடைய எல்ஃயற்ற அருளும், அதன் உயர்வும் எங்கே? என்று இறைவன் உயர்வையும், உயிரின் இழிவையும் எண்ணிப் பார்க்கும்போது இறைவன் தம்மீது வைத்த கைம்மாறு வேண்டாத கருணேயினுலே இத்துணத் தூரம் இரங்கி எளிவந்தான் என்பது புலப்படுதலின் அதணே வியந்து 'எளியையாய் ஆண்ட ஈசனே' என்கின்ருர்.

மாசிலாமணி - காகபாதமும் கருப்பத்துஃரயவும் ஏகையும் முதலான குற்றங்களில்லாத இயற்கையான ஓளியோடு கூடிய மணியே என விளிக்கின்ருர். மணிமுழுதும் ஓளி நிறைந்திருத் தல் போலச் சிவத்துவவிளக்கம் தம்பிடம் செறிந்திருத்தஃலத் திருவுளத்தெண்ணி 'மாசிலாமணியே' என்ருர்.

தொடக்கு · பாசபந்தம். இதனுல் விளேவனவே துன்பம் பிறப்பு இறப்பு முதலாயின. தொடக்கு அறவே இவை நீங்கும். தொடக்கு அறுப்பன நீரும் நெருப்பும். நீர் அரித்து அறுக்கும்; நெருப்பு எரித்து அறுக்கும். அரித்து அறுத்தவற்றுள் எஞ்சி மிருப்பின் பின் முளேக்கவும் கூடும். எரித்து அறுத்தவற்றுள் சிறிதும் எஞ்சாது; எஞ்சினும் அங்குரியாதாதலின் 'அறுத்த சோதீ' என்று தீப்பொருளாக உருவகித்து விளித்தார்.

தொடக்கறுத்தபோது தோன்றுவது இன்பம் ஒன்றே யாதலின் 'இன்பமே' என இறைவ‰ விளிக்கின்ருர். இவ்வண்ணம் இத்திருப்பாடல் இறைவன் எளிவந்து ஆட்கொண்ட பெருமையையும் இன்பமேயாக விளங்கும் அருமையையும் விளக்குதலின் முத்திக்கலப்பாகிய பிடித்தபத் தினதாயிற்று.

இப்பத்துப் பாடல்களாலும் இறைவன் திருவடியே பற்றுக் கோடாய் இருப்பவர்களுக்கு அங்கங்கே வந்து அருள்புரியும் அருமையையும், தந்தையும் தாயுமாய் ஒப்பற்ற பெரும் பொரு ளாய் எழுந்தருளி உடலிடம்கொண்டு பாசவேர் அறுத்துப் யால் நிணந்து ஊட்டும் தாமினும் சாலப்பரிந்து பாதுகாத்து உலப்பிலா ஆனந்தத்தை உதவி இன்பவடிவாய் இருத்தலின் உன்னே நான் விடேன்; நீயும் இனி எங்கும் எழுந்தருள இயலாது என்று தம் உறுதியையும், தலேவனுடைய கடமையை யும் உணர்த்தியவாறு தெளிக.



மாணுக்கவாசகர் திருவாசகத்திற்குப்பொருள் அம்பலக்கூத்தனே என்று சொல்லிச் சிவச்சோ,சியிற் கலத்தல்

.

.

.

.

To No Gagonathan. 38. A Gagonathan.

### [சுட்டறிவொழித்தல்]

வா தவூரடிகள் திருப்பெருந்துறையில் எழுந்தருளி யிருக்கின்றகாலத்து இறைவன் தமக்காக நரிகளேயெல் லாம் குதிரையாக்கித் தாமும் குதிரைவீரகை எழுந்தருளி ஆட்கொண்டவிதத்தை எண்ணியெண்ணி ஏசறுகின்ருர்.

ஏசறவு என்பது விருப்பம், தோத்திரம், துக்கம் என்ற பல பொருள் உடையது. விரும்பியதொன்றனே அடைய நெடுநாள் முயன்று வருந்தியவன் வேசாறிப்போயிற்று 'வேசாடிப்போயிற்று' என்றலும், அலேந்து கணத்தவன் 'வேசாடிவந்தேன்' என்றலும் உலகியலில் வழங்கக் காண்கிரும். ஏசறவு அல்லது வேசறவு என்ற சொல், விருப்பங்காரணமாக வினேந்த துக்கத்தை அறிவிப்ப தாதல் தெளிவு. ஆகவே, திருவேசறவு என்னும் இப்பகுதி விருப் பத்தையும் அது கிடைக்கத் தாழ்க்கின்றமையால் விளேயும் வருத் தத்தையும் உணர்த்துதலின் இப்பெயர் பெற்றது. திருநாவுக்கரசு சுவாமிகள் அருளிய திருவாரூர்த் திருவிருத்தத்தில் ' ஈசணேயே நினேந்து ஏசறுவேனுக்கும் உண்டுகொலோ' எனவும், திருவால வாய்த்திருநேரிசையில் 'என்பொனே ஈசா என்றென்று ஏத்திநான் ஏசற்றேனுக்கு' எனவும் வரும் பகுதிகளேக்கொண்டு இச்சொல் ஏசறவு எனவே வழங்கியமையும், அதுவே உலகியலில் வேசறுதலாயீற்று எனவும் துணியலாம்.

இப்பதிகம், இறைவன் வலியவந்தாட்கொண்டதும், திருவடி காட்டியதும் முதலான ஆட்கொண்டமுறைகளே அறிவித்து, அவன் அருளிய சிறப்புக்களேத் தெரித்து, தமது விருப்பமும் உறுபயனும் உரைக்கிறது. பழையவுரை, 'பாசமதறு கிருவேசறவு பத்தெட்டண் நீங்காச் சுட்டறிவொழிதல்' என்ற அகத்தியச்சூத்திரத்தை எடுத் துக்காட்டி, தன்னிழப்பதனே அருளால் சாதித்தது உரைத்தல் என்னும்.

பழைய குறிப்பு சுட்டறிவு ஒழித்தல்; என்பது தன்செயல் அறநிற்றல் என்கின்றது. இதன் கருத்து, சீவச்செயல் அணேத்தும் அற்றுச் சிவச்செயலாய் நிற்றலாம். ஒன்றற்கும் பற்றுத நரியை அரசர்க்குரிய அங்கமான பரியாக்கியதுபோல, அடியேணேயும் பெரி தாக்கித் திருவடிக்கீழ் வைத்த பெருமைதான் என்னே என்று ஏசற்றுக் கூறுதல் என்பதாம். இவ்வனுபவம் தன்செயல் அற்றுத் தாமற்றபேன் அன்றித் தோன்ருது ஆதலின் சுட்டறிவு ஒழித்த லாமேற்று. ' தக்கபரியாய் நரியை யாக்கு தல்போல் எண்ப்பெரிதாய்த் தாக்கித் தாட்கீழ் அக்கணம் வைத்தனேயே என்றிரங்கல் திருவேசற வென் நியம்பலாமே ' என்பது பழைய திருப்பெருந்துறைப்புரா ணம். இதனுல் ஏசறவு-இரங்கல் என்னும் பொகுளதாதல் காண்க.

முத்திக்கலப்புரைத்தலால் விளேயும் அநுபவம் பரிபூரணமாக எங்கும் ஒருபடித்தாக நிறைந்து, சுட்டறிவாகிய ஏகதேசஞானத்தை விட்டு நீங்குதலாதலின் இப்பதிகம் பிடித்தபத்தின்பின் வைக்கப் பெற்றது.

## கொச்சகக்களிப்பா

## திருச்சுற்றம்பலம்

544 இரும்புகரு மனத்தேண மீர்த்தீர்த்தென் என்புருக்கிக் கரும்புதரு சுவையெனக்குக் காட்டிண்யுன் கழவிண்கள் ஒருங்குதிரை யுவவுசடை யுடையானே நரிகளெல்லாம் பெருங்குதிரை யாக்கியவா ஒன்றேயுன் பேரருளே. 1

இ-ள்: அஸ்களேயுடைய கங்கையர்ருனது ஒருசேர உலாவி வருகின்ற திருச்சடையையுடைய பெருமானே! இரும்பினே ஓத்த மனத்தையுடைய அடியேனே இழுத்திழுத்து என் எலும்பையும் உருகப்பண்ணி, உன் திருவடிகள் இரண் டிலும் ஊறுகின்ற கரும்பை ஒத்த சுவையினே எனக்குக் காட்டியருளினே: நரிகள் அனேத்தையும் பெரிய குதிரையாக் கெயது அன்ரே உன் பேரருள் என்றவாறு.

இறைவன் பேரருள் நரிக்கோப் பரிகளாக்கியது : அது போல, இரும்புமனமுடைய என்னேப் பளகாலும் அருகழைத்துத் திருவடிகளின்று ஊறும் சுவை ஊட்டின் என்பது கருத்து.

தகாத நரியைத் தகுதி வாய்ந்த பரியாக்கியதுபோல, கனி யாத மனத்தைக் கனியவைத்தாய் என்பதாம்.

திரை ஒருங்குலவு சடை உடையானே என மாறிக் கூட்டி, அமேகளேயுடைய கங்கை தன்வேகம் அடங்க ஒருங்கு சேர்ந்து உலவுகின்ற சடையை உடையவனே! என்றவாரும். இது வேகம் கெடுத்தாண்டமை உணர்த்திற்று.

இரும்பு எளிதில் உருகாதது : வலிது : ஒளியில்லாதது ; அதுபோல என் மனமும் எளிதில் கனியாதது : இளகாதது ; ஞான ஓளி மழுங்கியது என்பார் ' இரும்புதரு மனத்தேண்' என்*ருர்,* 

வெளியில் ஓடிப்போகும் குழந்தையைத் தாய் அடிக்கடி இழுத்தணேப்பதுபோல அடியேன் புறம்புறந்திரியும் இயல்பின தைலின், என்னேப் புறம்போகவிடாது அடிக்கடி இழுத்துத் தன் திருவடிக்கண் பற்றச்செய்தான் என்பார் 'ஈர்த்து ஈர்த்து' என்ளுர்.

இறைவன் செய்த மாயம், இரும்புதரு மனத்தை இளகச் செய்ததுமட்டுமன்றி உணருந்தன்மையே இல்லாத எலும்பை யும் உருகச்செய்தனன் என்பார் ' என்புருக்கி ' என்ருர்.

இங்ஙனம் அடியேன் பரிபாகமுற்றதற்குக் காரணம் உன் திருவடிகளே நீ காட்டக் கண்டேன்; அது கரும்பின் சுவை போல இனித்தது என்பதணே 'உன் கழலிணேகள் காட்டினே; கரும்புதரு சுவை எனக்குக் காட்டிணே' என்பதலை உணர்த்தி ஞர். காட்டிணே என்பதணே ஈரிடத்தும் ஓட்டுக.

மது உண்ட வண்டு மயங்கியதுபோல, திருவடி கண்ட யான் திருவடி இன்பமேயாய்த் தன்வசம் அழிந்தேன் என்பத ஞல் சுட்டறிவொழித்து, நின் பரிபூரண ஞானத்துள் அடங்கி யமை அறிவித்தஃயும், நரிகண உயர்ந்த குதிரைகளாக்கிப் பேரருண் யாம் உணர்ந்து உய்யச் செய்தாய் என்றமையின் ஏசற்று நிற்றஃயும் காண்க.

545 பண்ணூர்ந்த மொழிமங்கை பங்கா நின் ஆளாஞர்க் குண்ணூர்ந்த ஆரமுடுத் யுடையானே யடியேண் மண்ணூர்ந்த பிறப்பறுத்திட் டாள்வாய் நீ வாவென்னக் கண்ணூர வுய்ந்தவா றன்றேயுன் கழல்கண்டே. 2

இடன்: இசைபோல் இனிய மொழிகளேயுடைய உமா தேவியை ஒருபாகத்து உடையவனே! உனக்கு அடிமையான வர்கட்கு உண்ணத்தக்க நிறைந்த அரிய அமுதமே! எம்மை அநாதியே ஆளாக உடையானே! அடியேனே இக்கன்மபூமி யான மண்ணிற்பொருந்திய மனித்தப் பிறவியைப் போக்கி ஆட்கொள்பவனே! நீ அடியேண் வாமென்று அழைக்க [வத்து] நீ காட்டிய திருவடியைக் கண்ணுரக்கண்டு உய்ந்த படியை என்ன சொல்லுவேன் என்றவாறு.

உமையொரு பங்கா ! ஆரமுதே ! நீ வா என்று அழைக்க வந்து, உன் திருவடிகளேக் கண்ணூக் கண்டு உய்ந்தேன் அன்ரு என்கின்ருர். நீ அருட்கோலங்கொண்டு அம்மையப்பராக எழுந்தருள் என்பார் 'மங்கை பங்கா' எனவும், மங்கையின்மொழி இசை போன்று இனியவாக இருத்தலின் 'பண்ளூர்ந்தமொழி' எனவும் உரைத்தார்கள்.

உமையவள் மொழி நின் செவிக்கு இனிக்கிறது : நீ அடியார்கள் உண்ணும் நாவிற்கு இனிக்கின்ருய் என்பதாம்.

ஆர்ந்த பொருந்திய. விணப்போகங்களேத் துய்ப்பதற்கா கப் பொருந்திய இடம் மண் ஆதலின் 'மண் ஆர்ந்த பிறப்பு' எனப்பட்டது. அதனே அறுக்க மேல்வரும் விணகளேச் சாரா தொழித்தலும், இந்தப் பிறப்பில் விணகள் ஏருது தடுத்தலும், அதனுல் மலவன்மை ஓடுக்குதலும் ஒருங்கே அருளினமையைப் 'பிறப்பறுத்திட்டு ஆள்வாய்' என்பதனுல் உணர்த்தினர்கள்.

உழைத்தவன் ஊதியம் கேட்பது போல, எனக்கு உன் கழல்காட்டு என்று கேட்க உரிமையின்று; முதல்வன் விரும்பிய போது, அவன் கொடுத்தவற்றை விரும்பி ஏற்கும் கடமையே அடியேற்கு உளது; ஆதலால் இறைவனே நீ வா என்றதனுல் வந்தேன்; நீ திருவடிகளேக் காட்டினே; காண் என்று பணித் தண; கண்டேன் என்பார் ' நீவா என்ன உன்கழல் கண்ணுரக் கண்டு' என்றுர்.

இவ்வண்ணம் நின்னருள்வழி நின்று கண்டதால் அடி யேன் பெற்ற பயன், பேரின்பத்து என்றும் நிஃபெறுதலாகிய உய்தியே என்பது 'உய்ந்தவாறன்றே' என்பதால் உணர்த்தப் பெறுகின்றது.

இத்திருப்பாடலால், தாடலே போல ஆன்மா சுட்டறிவு அற்று, திருவடியாகிற பரிபூரண ஞானத்துள் அடங்கியநிலே உணர்த்தப்பெறுதனின், பதிகக்கருத்து விளங்குதல் காண்க.

546 ஆதமிலி யான்பிறப் பிறப்பென்னும் அருநாகில் ஆர்தமரும் இன்றியே அழுந்துவேற் காவாவென் சேதமலி நஞ்சுண்ட வுடையானே அடியேற்குன் பாதமலி காட்டியவா றன்றேயெம் பரம்பரனே.

இ - ள் : பெருக்கமைந்த கடவினின்றெழுந்த நஞ்சை யழுதாக்கிய தஃவோ! எம்பரம்பரனே! யான் ஆதரவற்றவனும், பிறப்பும் இறப்புமாகிற அரிய நரகில் தம்மைச் சார்ந்த உறவினர் யாருமில்லாமல் ஆழ்கின்ற எனக்கு ஆ ஆ என இரங்கி, உன் திருவடித்தாமரைகளேக்காட்டி ஆட்கொண்ட வீதமன்ரே யானடைந்த பேறு என்றவாறு. ஆதரவின்றிப் பிறப்பிறப்பாகிற நரகில் விழுகின்ற என் ணேத் திருவடிகாட்டி ஆட்கொண்டதன்ரே நீ செய்த உதவியும் யானடைந்த பேறும் ஆம் என்று ஏசறுகின்ருர்.

. ஆதம் - பற்றுக்கோடு. ஆதமிலி - பற்றுக்கோடில்லா தவன். பழுத்த மரத்தைச் சூழ்ந்து திரியும் வாவல்கள் போல, யான் இன்புறுங்காலத்து என்ளேச் சுற்றித்திரியும் உறவினர் பலரும் துன்பக்காலத்து அதனேப் பகிர்ந்துண்ணர் ஆதலின் ஆதமிலி எனத் தன்னே விண்ணப்பித்துக்கொள்கின்றுர். இதன் நோக் கம் இத்தகைய நிலேயில் ஆ ஆ என்று உதவுபவன் நீயொரு வனே என்பதை உணர்கின்றேன் என்பதாம்.

புதைசேற்றில், சிறிது சிறிதாக ஆழ்கின்றவன் ஒருவணக் கரையில் நிற்பான் ஆஆ எனக்கூவிக் கைகொடுத்துத் தூக்கிக் காப்பதுபோலவே இறைவனும் என்னேக்காத்தனன் என்பார் 'தமர் ஆருமின்றியே அருநரகில் அழுந்துவேற்கு ஆஆ என்று உன் பாதமலர் காட்டியவாறு' எனப் பாராட்டுகின்முர்.

பிறப்பினுலும் இறப்பினுலும் விணயும் விணகளால் எய்தப் பெறுவதாகிய நரகிணப் 'பிறப்பிறப்பு' என்னும் அருநரகில்' என்றது காரணத்தைக் காரியமாகக் கூறிய உபசாரமாம்.

ஆர் தமரும் என்பத2ோத் தமர் யாரும் எனப் பிரித்துக் கூட்டுக். தமர் தம்மைச் சார்ந்தவர்.

பாதமலர் காட்டியவாறன்றே என்று திருவடி தரிசனம் பெற்றுச் சுட்டறிவொழித்து (பூரணஞானமாய்) நிறையறிவா மிருத்தலே உணர்த்துதலின் இத்திருப்பாடல் திருவேசறவு ஆதல் காண்க.

- 547 பச்சைத்தா லரவாட்ட படர்சடையாய் பாதமலர் உச்சத்தார் பெருமானே அடியேண் யுய்யக்கொண் டெச்சத்தார் சிறுதெய்வம் ஏத்தாதே அச்சோவென் சித்தத்தா றுய்ந்தவா றன்றேயுன் திறநிணத்தே.
- இ ள்: பசுமையான நாவினேயுடைய பாம்பையாட்டிய வனே! படர்ந்த சடையை உடையவனே! உன் திருவடி மலரைச் சூடியதால் உயர்ந்த அடியார்கட்குப் பெருமானே! என் மனம் போனவழியில் குற்றம் பொருந்திய சிறுதெய்வங் களேப் பணியாமல். அடியேண் உய்யக்கொண்ட உன் அருட் டிறங்களேயே எண்ணி அச்சோ! அடியேண் உய்ந்த வகை யன்றே எனக்கு வியப்புத்தருவது என்றவாறு.

பெருமானே! என் மனம் போனவாறு சிறு தெய்வங்களே வணங்கிக் கெடாதவண்ணம் காத்த உன் பேரருட்டிறத்தை எண்ணி அடியேன் உய்ந்தவாறன்ளே எனக்கு வியப்பூட்டுவ தாகும் என்பது கருத்து.

பச்சைத் தால் · பசுமைத்தான நாக்கு. பச்சைத்தாள் எனப் பாடங்கொண்டு, தாள் என்பதற்குக் கால் எனவும், கால் என்ப தற்குப் புற்றெனவும் கொள்க எனவும், பாம்பறியும் பாம்பின கால் என்பதற்கு மு. நாராயணேயங்கார்சுவாமிகள் பாம்பின் புற்றைப் பாம்பறியும் என உரைத்தமை ஓர்க எனவும் உரைப் பாரும் உளர்.

பழைய உரை, பசுமைத்தான திருவடியில் உண்மை ஞான வடிவான, அரவக் கிண்கிணியை அணித்து ஆடுபவனே என்னும் பொருள்தரும் சத்தியபோத ஆடரவக் கிண்கிணி யாதனே என உரைக்கும்.

படர் சடையாய்- நாற்றிசையிலும் படர்ந்து நிற்கும் சடையை உடையவனே; என்றது இறைவன் ஆனந்த நடனம் புரிகின்ற காலத்துச் சடைமிருக்கும்நிலேயை உணர்த்தியவாரும்.

பாதமலர் உச்சத்தார் பாதமலரால் உச்சநிஃயை அடைந் தவர்கள். அவர்கள் மெய்யடியார்கள். அடியார் சிவனே பரம் பொருள் என்பதஃரச் சிவாகமங்களின் அறிவானும் ஆசாரிய உபதேசத்தானும் உணர்ந்து தெளிந்து என்றும் தமது உச்சி யில் வைத்துத் தியானிப்பவர்கள் ஆதலின் அவர்கட்குத் தஃவவ னென்பார் பாதமலர் உச்சத்தார் பெருமானே' என்ருர்.

- உச்சத்தார் உயர்ந்தோர் எனப் பொருள் கொண்டு, உயர்ந்தோர் திருப்பாதத்தைத் திருமுடியின்மேல் தரிக்கும் பெருமானே! எனக்கூறும் பழையவுரை.
- உச்சத்தார் வானமாகிய உச்சியிலுள்ள தேவர்கள் எனக் கொண்டு, பாதமலர் சூட்டிய தேவர்கட்குத் தேவனே எனலு மாம். பாதமலர் சூடாத தேவர்கள் தாமே பிரமமெனத் தருக்கி இறைவனுடைய முழுமுதற்றன்மையை உணர்ந்துய்யும் ஞான மில்லாதவர்கள் ஆதலின் அவர்களால் அவன் அறியப்படான் என்பதால் கூறியதாம். இது தேவர்களும் இறைவணே முதல்வ னெனப் போற்றியுய்கின்றனர் எனத் தேவர்கள் நிலே கூறியது. சிறு தெய்வம் ஏத்தாதே உய்ந்தவாறன்றே எனப் பின்வரும் பகுதியால் அடிகள் இறைவன் தம்மை ஆட்கொண்டவகை தெரிவிக்கின்றுர்.

என் சித்தத்து ஆறு, எச்சத்து ஆர் சிறுதெய்வம் ஏத்தாதே உய்யக்கொண்ட உன் திறம் நிணந்து உயிந்தவாறு அன்றே எனக் கூட்டிப் பொருள் காண்க.

இங்ஙனம் கூட்டி மரபு பிழையாது பொருள் காண் விழை யாதார் சிலர், பெருமானே என்று உன்திறம் நிணந்து, சித்தத் தாறு, எச்சத்தார் சிறுதெய்வம் ஏத்தாதே யான் உய்ந்தவாறு எனக்கூட்டிப் பொருள் நிரம்பப்பெருது வேண்டிய பல சொற் களே வருவித்து இடர்ப்படுவர். இது கிடக்க.

இம்மைப்பயன்கள் பலவற்றை வேண்டி, காளியும் வீரனும் சூரனும் முதலான சிறு தெய்வங்களே வழிபடுதல் உலகினர் இயல்பு. அங்ஙனம் யான் என் மனம்போன போக்கின்படி வழி பட்டுக் கெடாமல் இறைவன் உய்யக்கொண்டான் என்பார் 'என் சித்தத்தாறு, எச்சத்து ஆர் சிறு தெய்வம் ஏத்தாதே உய் யக்கொண்ட' என்றுர். எச்சம் குற்றம். ஆர் பொருந்திய. உய்யக்கொள்ளலாவது உலகியற்பற்றைப் போக்கி, அதற்காக வழிபடும் சிறுதெய்வ வழிபாடு முத்திக்கு நெறியாகாமையை யும் உணரப்பண்ணி, சிவஞான உபதேசம் செய்து உய்யக் கொண்டமை, உய்யக்கொண்ட எச்சத்தார் எனப் பெயரெச் சத்து அகரம் தொக்கதாகவும், உய்யக்கொண்ட உன்திறம் எனக் கூட்டுந்தகைத்தாய்த் தழாத்தொடராக நின்றதாகவும் கொள்க.

சித்தத்தார் எனப் பாடங்கொண்டு சித்தம் எனப் பொருள் கண்டு ஆர் விகுதி உபசாரம் என்பாரும் உளர்.

இவ்வண்ணம் இறைவன் உய்வித்தவாற்றை உணர்ந்து சுட்டறிவு நீக்கியமை உணர்த்துதலின் இத்திருப்பாடல் திரு வேசறவாதல் காண்க.

548 கற்றறியேன் கண்ஞானம் சுசிந்துருகேன் ஆயிடினும் மற்றறியேன் பிறதெய்வம் வாக்கியலால் வார்கழல்வந் துற்றிறுமாந் திருந்தேனெம் பெருமானே அடியேற்குப் பொற்றவிசு நாய்க்கிடுமா றன்றேறின்பொன்னருளே. 5

இன்: சிவாகமக்கஸ்ஞானங்களேக் கற்றறியேன்; உன்பால் உள்ளம்வைத்துக் கசிந்து உருகேன்; ஆயினும், பிறதெய்வம் அறியேன்; நின்னருள் வாக்கின் தன்மையால், நின் நெடிய கழல்களேச் சார்ந்து இறுமாந்திருந்தேன்; எம்பெருமானே! நினது பொன்னை திருவருள் அடியேற்கு உண்டானது, நாய்க்குப் பொன்னுலாகிய சிம்மாசனம் இட்டது போலும் அன்றே என்றவாறு. சிவாகமக் கல்வியும், காதலாகிக் கசிந்துருகும் மனபரிபாக மும் இல்லாதவளுயினும், பிற தெய்வம் உள்ளாதிருந்தேன்; நின் உபதேசப்படித் திருவடியைச் சார்ந்து இறமாந்திருந் தேன்; அடியேற்கு நீ அருள்செய்தது நாய்க்குப் பொற்றவிசு இட்டது போலாம் என்பது கருத்து.

க‰ஞானம் - உணர்வரிய மெய்ஞ்ஞானத்திற்கு வாயிலான உவமையிலாக் க‰ஞானம். அறுபத்து நான்கு என்னும் உல கியல் ஞானம் அன்றெனத் தெளிக.

கசிதல் - மனம் அன்பால் நெகிழ்தல். கசிந்து உருகேன் -அன்பால் மனம் நெகிழ்ந்து உருகேன் என்பதாம்.

திருவடி சார் தற்கேற்ற சிவாகம அறிவும், இடையீடில்லா த அன்பும் அடியேற்கு இல்ஃயாயினும், சிவமே பரம்பொருள்; அவன் ஒருவனே தியானிக்கத் தக்கவன் என்ற உறுதியுள்ள மட்டும் இருந்தது என்பார் 'கற்றறியேளுயிடினும் கசிந்து உருகேளுயிடினும் பிற தெய்வம் அறியேன்' என்ருர். மற்று: அசைநிலே. அறியேன் என்றமையால் நீயே முதல்வன் என் பதை அறிவேன் என்றவாரும்.

ஆயின், திருவடியைச் சாரும் உபாயம் யாங்ஙனம் உணர்ந் தண் ? என வினவின், அடியேணேக் குருந்தடியில் குருவாக வந்து ஆட்கொண்டபோது தேவரீர் உபதேசமொழிகளேத் துணேக்கொண்டு திருவடியே புகல் என உணர்ந்து அதணேச் சார்ந்து யாரும் பெருத இன்பம் பெற்றேன், யாம் பெற்றது யார் பெறுகிற்பார் என இறுமாந்திருந்தேன் என்றவாளும்.

அடியேற்கு நின் பொன்னருள் (அருளியது) நாய்க்குப் பொற்றவிசு இடுமாறு அன்றே எனக்கூட்டிப் பொருள்காண்க.

இழித்த நாய்க்குப் பொன்னுசனம் இட்டது போலாம் நீ எனக்குச் செய்த அருள் என்றவாது. தவிசு - அம்பாரி என் பாருமுளர். யாணேக்கிடுந்தவிசிண நாய்க்கு இட்டதுபோலாம் என்பது அவர்கருத்து.

இத்திருப்பாட்டில் இறைவன் செய்த அருளே வியந்து போற்றியமை கூறலின் திருவேசறவாயிற்று.

549 பஞ்சாய அடிமடவார் கடைக்கண்ணுல் இடர்ப்பட்டு தஞ்சாய துயர்கூர நடுங்குவேன் நின்னருளால் உய்ஞ்சேனெம் பெருமானே யுடையானே அடிமேண் அஞ்சேலென் ருண்டவா 'றன்றேயம் பலத்தமுதே.

в

இ.ள்: எம்பெருமானே! உடையானே! அம்பலத்தே எழுந்தருளியுள்ள அமுதமே! பஞ்சுபோலும் மெல்லிய அடிகளேயுடைய பெண்களின் கடைக்கண்ணுல் துன்பப்பட்டு நஞ்சுபோலும் கொடிய துன்பம்மிக நடுங்கிடுவேஞைய யான் நின்னருளால் தப்பி உய்ந்தேன்; அடியேணே அஞ்சாதே என்று ஆண்டவாறு வியப்புடையதன்றே என்றவாறு.

பெருமானே! மாதர் கடைக்கண்ணுல் வருந்தும் என்கோ அஞ்சாதே என்று ஆட்கொண்டவாறு வியப்பானசெயலன்றே என்றுர் என்பது கருத்து.

தகுதியற்ற என்ண ஆட்கொண்டது உன்னுடைய பெருங் கருணேக்கு எடுத்துக்காட்டு என்றவாரும்.

பஞ்சு ஆய அடி மடவார் · செம்பஞ்சு பூசியதால் சிவப் பான அடிகளேயுடைய பெண்கள் எனலும் ஆம். அவர்க ளுடைய அடியின் அழகும் மென்மையும் இளமையும் என்ன வசப்படுத்த, அவர்கள் வீசிய கடைக்கண் பார்வையால் துன் புற்றேன்; அத்துன்பமோ நஞ்சுபோல மிகக்கொடியது என்ற வாறு. நஞ்சின் வேகந்தாக்கிய தேவர்கள் உடல் ஒளி குன்றி னர்; வலியிழந்தனர். அதுபோல மடவார்கண் தாக்கின் தேசு கெட்டு அறிவு மழுங்கித் துன்பம் மிகுதலின் 'நஞ்சாய துயர்' என்ருர் கூர · மிக. உய்ஞ்சேன்: உய்ந்தேன் என்பதன் மருஉ.

மா தர்மயலிற்பட்டு மயங்கி நடுங்கியபோது அபயம்கொடுத் துக்காத்த அருளுடைமையை வியத்தலின் திருவேசறவாதல் காண்க.

550 என்பாஃப் பிறப்பறுத்திங் கிமையவர்க்கும் அறிய [வொண்ணுத் தென்பாணத் திருப்பெருந் துறையுறையுஞ் சிவபெருமான் அன்பால் நீ அகநெகவே புகுந்தருளி யாட்கொண்ட தென்பாலே நோக்கியவா றன்றேயெம் பெருமானே. 7

இ-ண்: பாகூநிலம் போலப் பசையற்றதாகிய என் பிறவியைப்போக்கி, இங்கு, தேவர்கட்கும் அறிய ஒண்ணுத தென்பாலுளதாகிய திருப்பெருந்துறைக்கண் எழுந்தருளி யிருக்கும் சிவபெருமானே! எம்பெருமானே! நீ என்மீது வைத்த அன்பால் என்மனம் நெகிழ அதனுட் புகுந்து அடி யேணே ஆட்கொண்டே அருமையான செயல் என்பால் கருணே நோக்கம் செய்ததால் அன்றே என்றவாறு. சிவபெருமான் என் மனம் அன்பால் நெக என் உள்ளத் துள் புகுந்து ஆட்கொண்டது, என்மீது வைத்த தனித்த கருணேநோக்காலன்ரே என்று வியந்தவாறு.

பிறவி பாஸ்நிலம் போல்வதாய் மேன்மேலும் காமதாபங் களேவிளேவித்தவின் பாஸ்ப்பிறவி' என்ருர். பாஸ்யுள் ஒவ்வோ ரிடத்து நிரும் நிழலும் அருகிக் காணப்படுதல்போல இந்தப் பிறவியுள்ளும் சில நேரங்களில் எழும் சிவசிந்தணயால் திரு வடிச்சார்பாகிய நிழலும், திருவருளாகிற நிரும் கிடைக்கப் பெறுதலாற்கூறிஞர் எனலுமாம். இங்ஙனம் பெரும்பான்மையும் வெப்பந்தருவதான பேறவியை அறுத்தான் என்பார் 'என் பாஸ்ப் பிறப்பு அறுத்து' என்ருர்.

போகபூமியில் போகதனு வினுற்பொருந்தும் போகிகளாகிய தேவர்கள் கன்மபூமியின்கண்ணதான திருப்பெருந்துறையில் சிவஞான முதிர்ச்சியுடன் வந்து பொருந்தார்கள் ஆதலின் 'இமையவர்க்கும் அறிய ஒண்ணுத் திருப்பெருந்துறை' எனவும், அது தென்பாண்டி நாட்டின்கண்ணதாகலின் 'தென்பாலேத் திருப்பெருந்துறை' எனவும் அருளினர். அறிய ஒண்ணுச் சிவ பெருமான் எனக் கூட்டலுமாம்.

அகம் அன்பால் நெக, நீ புகுந்தகுளி ஆட்கொண்டது எனச் சொற்களேக் கூட்டுக. ஆகவே, மனம் அன்பினல் உருக அவ்வன்பையும் இறைவனே புகுந்து அருளவேண்டும் என்ப தாம். இத்தனே அடியார்களிருக்க இங்ஙனம் ஆட்கொண்டது என்பாலே நீ நோக்கியவாறன்றே என்க. இதனுல் இறைவன் இற்றைஞான்று தன்ளேச் சிறப்புநோக்குச் செய்தான் என்பது உணர்த்தியவாரும். இதனுல் சுட்டறுத்தலாகிய பதிகக்கருத் தும் விளங்க நிற்றல் காண்க.

- 551 மூத்தாகோ மூவாத முதலானே முடிவில்லா [மாய்ப் ஓத்தானே பொருளானே உண்மையுமாய் இன்மையு பூத்தானே புகுந்திங்குப் புரள்வேணக் கருணே யிஞல் பேர்த்தேதீ யாண்டவா றன்றேயெம் பெருமானே. 8
- இ ள் : மூத்த பொருள் அனேத்திற்கும் மூத்தவனே! மூப்பையடையாத முதற்பொருளானவனே! அழிவற்ற வேத வடிவினைனே! அவ்வேதங்களின் பொருளானவனே! உள்ள பொருளும் இல்லாத பொருளுமாகித் தோன்றியவனே! எம் பெருமானே! இக்கன்மபூ மியில் புகுந்து உழல்கின்ற என்னே நீ கருணேயால் பெயர்த்து ஆட்கொண்டவாறன்றே வியப்பு என்றவாறு.

விணேக்கீடாகப்பிறக்கும் இப்பூமியில் பிறந்து இறந்து உழல்கிற என்கோ, அங்ஙனம் பிறவாவண்ணம் ஆட்கொண்ட தன்ரே வியப்பு என்பது கருத்து.

உலகில் காணப்பெறும் பொருள்களுள் காலம் ஒன்றே எல்லாவற்றையும் அளப்பதாய், தான் அளக்கப்படாததாய் நெடிது இடையருது நிற்பது. அதற்கும் மூத்தவ்ன் இறைவன் என்பது. காலங்கடந்தவன் என்றவாரும்.

அங்ஙனம் மூத்திருப்பினும், மூப்பிற்கு அடையாளமான நரை திரை முதலிய தீமைகள் தீண்டப்பெருத முதற்பொருள் என்பது 'மூவாத முதலானே' என்பதாலுணர்த்தப்பெற்றது. அதாவது எல்லாருக்கும் எல்லாவற்றிற்கும் மூத்தவகை இருந் தும் அருளுடலால் மூப்படையாதவனே என்றதாம்.

இறைவணப்போல அவனருளிய ஞான வடிவான வேத மும் முடிவற்றதாகலின் 'முடிவில்லா ஓத்தானே' என்குர். ஓத்து · ஞானம். பொருள் - வேதங்களிற் சொல்லப்பெறும் ஞானவடிவான பொருள்.

\* ண்மை · என்றும் அழியாது நிஃத்த பொருள். அது சத்து. இன்மை · தோன்றிநின்று அழிதற்பாலனவாகிய நிஃல யற்ற பொருள். அவை சடப்பொருள். இவ்விருவகையன்றி உலகிற்பொருள்கள் யாதொன்றும் இல்லே ஆதலின் இவ் விரண்டாகவும் காட்சியளிப்பவன் இறைவன் என்பார் · உண் மையுமாய் இன்மையுமாய்ப் பூத்தானே ' என்ருர். நிஃயும் பொருள்களும் நிஃவயாப்பொருள்களுமாகிய இவ்விரண்டிலும் கலந்து அவைகளேத் தோற்றுவிக்கின்றுன் என்பதே கருத்தாம். உண்டென்பார்க்கு உளதைகவும், இல்ஃயென்பார்க்கு இலகை வும் இருத்தலின் இங்ஙனம் கூறிரை எனலுமாம்.

இங்கு என்ற இடச்சுட்டு கன்மநுகர்ச்சிக்குரிய இப்பூமியில் என்பது தோன்றநின்றது. புரள்வேனே - விணக்குவியலிற் கிடந்து புரள்கின்ற என்ணே. உடம்பிற்றிக்கதுவியவன் புரள் வதுபோல யானும் விண கொளுத்தப் புரளுகின்றேன் என்ற தாகக் கொள்க.

அடியேன் ஒரு கைம்மாறும் செய்ய வன்மையில்லேன் என் பதையும், பரிபாகமில்லாதேன் என்பதையும் அறிந்துவைத்தும் என்மீது எழுந்த கருஊயொன்றே காரணமாகக்கொண்டு உள்ளத்துப் புருந்து, என் பிறவியைப் பேர்த்து ஆண்டது வியப்பு என்க. இத்திருப்பாடலும், போத்து, கருணேயால் ஆண்டவாறு வியத்தலின் திருவேசறவாதல் காண்க.

552 மருவினிய மலர்ப்பாத மனத்தில்வளர் ந் துள்ளுருகத் தெருவுதொறு மிகவலறிச் சிவபெருமான் என்றேத்திப் பருகியநின் பரங்கருணேத் தடங்கடலிற் படிவாமா அருளெனக்கிங் கிடைமருதே யிடங்கொண்ட அம்மானே.

இ. ள்: திருவிடைமரு தூரையே இடமாகக்கொண்டு எழுந்தருளியுள்ள மகாலிங்கமூர்த்தியே! அடைதற்கு இனிய மலர்போலும் திருவடிகள் அடியேன் மனத்தில் வளர்தலால் மனம் உருக, தெருக்கள்தோறும் சிவ சிவ என்று அலறிக் கொண்டு சிவபெருமான் என்று தோத்தரித்து அள்ளிக் குடித்த நின் பரங்கருணேத் தடங்கடலில் தோயும்வண்ணம் எனக்கு அருள்வாயாக என்றவாறு.

மகாலிங்கப்பெருமானே! திருவடிகள் என் மனத்தில் வளர் தலால் என் மனம் உருக, தெருக்கடோறும் சிவசிவ என்று அலறிக்கொண்டு புகழ்ந்து, பருகக் கிடைத்த நின் அருட்⁄ கடலில் மூழ்கும்வண்ணம் அருள் என்று வேண்டியவாரும்.

எல்லா உயிர்களும் தம் விணப்போகம் அற்ற காலத்து, சிவனருளே கண்ணுக இருந்து கண்டு அடைதற்குரியதாக மென்மையும் மணமும் உடையதாதலின் இறைவன்திருவடிகளே 'மருவ இனிய மலர்ப்பாதம்' என்றுர்.

அத்தகைய திருவடிகள் நின் கருணேயால் என் மனத்து வந்து புகுந்து அதுவாக வளரலாமேயன்றி அடியேஞக வைத்துப் பாதுகாக்க இயலாதென்பார் பாதத்தின் செயலாகப் ' பாதம் மனத்தில் வளர்ந்து ' என்முர்.

அதனுல் விளேந்த பயன் கருங்கல் மனமும் தாகைவே கரைந்து உருகியது என்பதாம்,

மனம் தன் தன்மை கெட்டு நெகிழ்ந்ததால் சிவபெருமான் என்று பலகாலும் சொல்லித் தெருவுதோறும் அலறினேன் என்றுர். இது உயிர்முணப்பற்றுச் சிவபோதமிக்கமை கூறியது.

சிவகருணே எல்லாவற்றிலும் மேலானதாய், எல்லாரையும் உய்யக்கொள்ளுதலின் 'பரங்கருணே' எனப்பட்டது.

இதுவரை பரங்கருணே எனக்குப் பருகக் கிடைத்ததே அன்றித்-தோயக் கிடைக்கவில்லே. அதற்குக் காரணம் நின் கருணக் குறைவு அன்று, என் பரிபாகக் குறைவே. இனி, எனக்குப் பரிபாகத்தை முற்றுவித்து, கருணக்கடலிலேயே மூழ்கித் திளேக்கும்படிச்செய் என்று வேண்டிக்கொள்கின்ளுர் ; ' பரங்கருணேத் தடங்கடலில் படிவு ஆமாறு அருள் ' என்று.

இவ்வண்ணம் கருணேயைத் தடங்கடலாகவும், சிவபோகத் தைத் தான் முழுதுங்கெட்டு அமிழ்ந்தித் திளேக்கும் ஆனந்த நீராகவும் அனுபவித்து அறிவித்தலின் இத்திருப்பாடல் சுட் டறிவொழித்தலாகிய திருவேசறவாதல் காண்க.

553 நானேயோ தவஞ்செய்தேன் சிவாயநம எனப்பெற்றேன் தேனுமின் னமுதமுமாய்த் தித்திக்குஞ் சிவபெருமான் தானேவந் தென துள்ளம் புகுந்தடியேற் கருள்செய்தான் ஊளுரும் உயிர்வாழ்க்கை ஒறுத்தன்றே வெறுத்திடவே.

## திருச்சி*ற் ந*ம்பவம்

இ-ள்: ஓ! நானே தவம்புரிந்தேன்; சிவாயநம எனத் திருவைந்தெழுத்தைச் செபீக்கப் பெற்றேன்; தேஞகவும், இனிய தேவாழுதமாகவும் எனக்கு இனிக்கும் சிவபெருமான் தாஞகவே எளிவந்து எழுந்தருளி என்னுள்ளம் புகுத்து அடி யேனுக்கு அருள்வழங்கிஞன்; ஆதலால் என்னுயிர் இவ்வுட வில் வாழும் வாழ்க்கை வீணுன் அடயோகங்களால் ஒறுத்து. வெறுப்பதற்கானதன்று; பெரும்பயணே எளிமையிற் கிடைக் கச்செய்யும் சாதனமாயிற்று என்றவாறு.

சிவபெருமான் தாமே எழுந்தருளிவந்து என் மனத்தில் இருந்து அருள்செய்தான். ஆதலால், எனக்கு இந்தப் பிறவி கிடைத்ததால் பெரும்பயனேயன்றித் துன்பம் அன்று; ஆகவே அதணே ஒறுத்து வெறுக்கவேண்டாம் என்பது கருத்து.

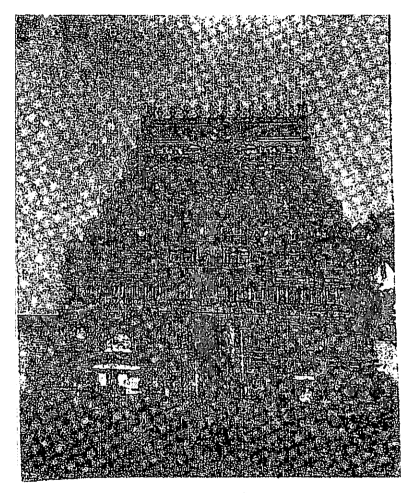
சிவாய் நம் எனப்பெற்றமையால் மண்ணிலே பிறந்த இப் பிறவிதான் வாலிதாம் பிறவி என்ற ஆனந்த நிறைவு தோன்ற அதனுல் 'நானேயோ தவம் செய்தேன் (அதனுல்) சிவாய் நம எனப் பெற்றேன் ' என்று வியக்கின்ருர்கள். ஓ : மகிழ்ச்சிக் குறிப்பு

தேனுய் இன்னமுதமுமாய்ச் சிவபெருமான் தமக்கு அனுப வத்திற்குப் புலனுதலே விண்ணப்பிக்கின்றுர்கள். இதன் விளக் கம் முன்னரே கூறப்பெற்றது.

ஊன், ஆகுபெயராக உட&ல உணர்த்திற்று. உயிர் உட லோடுகூடி வாழும் இவ்வாழ்க்கை, காட்டில் உறைந்தும் காய் இண் தின்றும் கதிதேடி அணேவதற்காக அன்று; தைலதாரை போல இடைவிடாது அன்பு செய்வதால் எளிமையான முறை மில் சிவஞானம் பெற்றுச் சிவபோகத்தில் அழுந்துவதற்கே ∝எனப்∕ பிறவிப்பயணப் பேசுவார் 'ஊஞரும் உயிர்வாழ்க்கை ஓறுத்து வெறுத்திட அன்று' என்றருளிஞர். இதஞல் உடல் நோகாமலே உய்தியடையும் உபாயம் உணர்த்தப்பெற்றமை காண்க.

இறைவன் தானேவந்து உளம்புகுந்தமையால் தேனும் இன்னமுதமுமாய் அனுபவத்திற்குப் புலஞனமையின் தம் சுட் டறிவொழித்துப் பரிபூரணமாபிருந்ததை விண்ணப்பித்தலின் இத்திருப்பாடல் இப்பத்திற்கு இயைந்த பொருட்சிறப்புடைய தூதல் தெரிக.

இங்ஙனம் இப்பத்தானும் சிவபெருமான் நரியைக் குதிரை யாக்கியும் சீரடியார்கட்குப் பேரின்பமளித்தும் திருவடிகாட்டி யும் புறந்தொழாத உறுதியை உதவியும், உலக போகங்களில் தோயாதவண்ணம் காத்தும், அடியேங்கட்கு அருள்வழங்கிச் சீபஞ்சாக்கர அனுபவம் ஒன்ருலேயே இணேயில்லாத இன்பம் துய்க்கவைத்த அருமையை வியந்து அடிகள் ஏசறவுறுகின் ருர்கள்.



ஞான ந்தன்ணே தல்கும் பெருமைசால் தேனமர்சோலேத் திருவாரூரிது

.

# 39. திருப்புலம்பல்

## [சிவான ந்தமு திர்வு]

குருநாதன் ஆணேயின்வண்ணம் தில்ஃயைநோக்கி எழுந்தருளுகின்ற திருவாதவூடிகள், இடையிலே திரு வாளுரை அடைந்து, தமக்குத் திருவடிகாட்டும் கருணேத் திறம் காலநீட்டித்தலேக் கருதித் திருப்புலம்பலாகிய இதணே அருளிச்செய்கின்ருர்கள்.

'புலம்பே தனிமை' என்பது தொல்காப்பியச் சூத்திரம். தனக்கு உறுதுணேயாவன இலை என்று எண்ணியவைகள் தம்மையிட்டு வீலகுதலால் விளேந்த தனிமை. இது தனிமையால் விளேந்த வாய் வீட்டுப் புலம்புவதாகிய செயலே உணர்த்திற்று.

உலகியலில் காதலிக்கப்பட்டதொரு பொருள் கைநழுவிப் போவதால் புலம்பு விளேவதைப் பார்க்கிறேம். அப்புலம்பலின் பயன் வெறுந்துண்ப நுகர்ச்சியாய் முடியும். நமக்குச் சார்பான மலமாயை கன்மங்களே விட்டுப் பிரிதலிஞல் விளேகின்ற தனிமையின் பயன் பேரின்பமாகவினேயும். இங்ஙனம் அடியேன் பிரிந்துய்ய வழிசெய்த திருவருளே நினேந்து, அதஞேடு இடைவிடாது உறையும் சிவபோ கத்தை விரும்பிக் களிப்புரை கூறச்செய்யும். ஆகவே இப்புலம்பல் சிவானந்த முதிர்ச்சிவேண்டிக் கூறிய களிப்புரையாம் என்க.

முற்பதிகத்துச் சுட்டறிவொழித்துப் பரிபூரணமான சிவானுந் தக்கடலில் தினேத்த ஆன்மா அவ்வானந்தத்தால் வாயில் வந்தபடி யெல்லாம் சிவனருளேக்குறித்துப் புலம்புதலே உணர்த்துதல்காணக.

''சாக்கிராதீதத் தனித்திருப்புலம்பல், நீக்கமிலாத சிவான ந்த நிஸ்' என்பது அகத்தியச் சூத்திரம். முற்பதிகத்தில் சுட்டறி கொழிந்து, அதுவாகப் பெற்ற பேரின்பப் பொருளாகி அடியேன் மற்றுன்றறியேன் என்னும் ஆனந்தம் பெற்றதற்கு உருக்கம் மற்றிலேன் என்ற சிவானந்த அநுபூதி உரைப்பது இப்பகுதி பெற்றிலேன் என்ற சிவானந்த அநுபூதி உரைப்பது இப்பகுதி என்பது பழையவுரை. இதன்கருத்து, பெற்ற சிவானந்தம் முறுகி என்பது பழையவுரை. இதன்கருத்து, பெற்ற சிவானந்தம் முறுகி

திருவாசகக்குறிப்பு, சிவானந்த முதிர்வு அதாவது சிவானந் தம்பெற இச்சை என்னும். இதன் கருத்துச் சிவானந்தம்பெற்றும் அது முறுகி முதிராமையால் இரங்கிக் கூறியதாம். ுகரைந்துருகும் பேரன்புன் கழலிணேக்கே கற்ருவின் மனம்போ லென்றும், திகுந்தும்வகை எனக்கருள்க எனக்கேட்டல் திருப்புலம்ப லாகும்" என்பது பழைய திருப்பெருந்துறைப்புராணம்.

## கொச்சகக்களிப்பா -

#### திருச்சி*ற்* றம்பலம்

554 பூங்கமலத் தயஇெடுமால் அறியாத நெறியானே கோங்கலர்சேர் குனிமுடையாள் கூருவெண் ணிரு டி ஓங்கெயில்சூழ் திருவாரு ருடையானே அடியேனின் பூங்கழல்க ளவையல்லா தெவையாதும் புகழேனே.

1

இ ன்: செந்தாமரை மலர்மேல் இருக்கும் பிரமனும், திருமாலும் அறியாத நெறிக்கண் விளங்குபவனே! கோங்கி னரும்புபோலும் குவிந்த தனமுடைய உமாதேவியாரை ஒரு பாகமாக உடையவனே! வெண்மையான திருநீற்றை அணிந் தவனே! உயர்ந்த மதில்கள் சூழ்ந்த திருவாருருடையானே! அடியேன் தேவரீருடைய திருவ்டிகளேயன்றி வேறு எவற்றை யும் ஒரு சிறிதும் புகழேன் என்றவாறு.

அடியேன் நின்திருவடிகளேயல்லாது வேளுென்றையும் ஒரு சிறிதும் புகழேன் என்பது கருத்து

மாலும் அயனும் அறியார் என்றது தந்தையறிவு மகன் அறிவு என்ற முறைமையை விளக்கியது. தந்தையாகிய திரு மால் அறியாததுபோல மகளுகிய பிரமனும் அறியாளுமினன் என்பதாம்.

நெறி என்றது ஞானத்தை. அவர்களிருவரும் பதவிகளில் இருந்து படைத்தலும் காத்தலுமாகிய தொழில் புரிபவர்களாத லின். அவர்கட்குப் பதவியே பெரிதாகத் தோன்ற இறைவணே உள்ளவாறுணர வாமிலாகும் சிவஞானம் தோன்ருமையின் 'அறியாத நெறியானே' என்றது. நெறி - அன்புநெறி என்பாரு முளர். மலரான் முனநாட் பணிந்தேத்தியமையானும் திருமால் கண்மலரவைகொண்டு கழல்பூசித்தமையானும் அவ்விருவரும் அன்புதெறியறியார் எனல் பொருந்தாமையறிக்.

கோங்கு அலர் சேர் குளி முஃலயாள் என்பதணக் கோங்கு சேர் முஃல, அலர்சேர் முஃல, குவிமுஃல எனக்கூட்டிப் பொருள் கொள்க. கோங்கு என்பது முதலாகுபெயராகக் கோங்கின் அரும்பை உணர்த்திற்று. அதுவே முஃலக்கு உவமையாவது என்க. 'குருவளர் பூங்குமிழ் கோங்கு பைங்காந்தள் கொண்டு ஓங்குதெய்வ மருவளர் மாஸே' என்ற கோவைத் திருவாசகமும் காண்க.

அலர் சேர் முஃ் பூக்களே அணிந்த முஃ். குவிந்த முஃ; அதனே உடையாள் உமாதேவி என்க. கோங்கரும்பினது அலர் சேர்தற்குக் காரணமான முஃமினேயுடையாள் என்பாரு முளர். அம்மையின் முஃலக்கு ஓப்பாகமாட்டாமையின் கோங்கு அலராமிற்று என நயமும் காண்பர்.

திருவும் ஆரும் பூசித்து உய்ந்த தலமாதலின் திருவாரூர் ஆயிற்று என்க. திரு - ஸட்சுமி. ஆர் - பூமி.

பூங்கழல்கள், தானியாகுபெயராகத் திருவடிகளே உணர்த் தின. எவையாதும் புகழேனே என்பது உறுதி உரைப்பது.

சிவானந்தமுதிர்வில் அவ்வானந்தம் அன்றி, வேறெதுவும் புலஞையையின் புகழ்வனவும் போற்றுவனவும் அவையாத‰ உணர்த்தலின் இத்திருப்பாடல் சிவானந்தமுதிர்வில் புலம்பிய தாமிற்று,

555 சடையானே தழலாம தயங்குமூ விணீச்சூலப் படையானே பரஞ்சோதீ பசுபதே மழவெள்ளே [ஞன் விடையானே விரிபொழில்சூழ் பெருந்துறையாய் அடியே உடையானே உணயல்லா துறுதுண்டிற் றறியேனே. 2

இ - ள்: சடையையுடையவனே! தழற்கண் ஆடுபவனே! விளங்குகின்ற மூவிலேச் சூலமாகிய படைக்கலத்தையுடைய வனே! பரஞ்சோதி! பசுபதி! இளமைபொருந்திய வெண்மை யான இடபத்தை வாகனமாகவுடையவனே! விரிந்த சேரலே சுள்குழ்ந்த திருப்பெருந்துறையில் எழுந்தருளியிருப்பவனே! என்னே உடையானே! அடியேன் உன்னேயன்றி உற்றதுணே யாக மற்று எவரையும் அறியேன் என்றவாறு.

என் உயிர்த்துணே ஆவான் சிவனே என்ற தேற்றம் உரைத்தவாறு.

சடையானே முதலான விளிகள் இறைவனுடைய சிறப்பான அடையாளங்களேச் சொல்லி அழைத்தனவாம்.

தழலாடி - சர்வசங்காரகாலத்து எல்லாவற்றையும் அழித்து அந்த யுகாந்தத்தீயில் மகாசங்கார நடனம் புரிபவன் என்ப தாம். தழலேக் கையில் ஏந்தி ஆடுபவனே எனச் சில சொல் வருவித்துரைப்பாரும் உளர். தயங்கு - விளங்குகின்ற.

அடியேன் நூன் அறியேன் எனக் கூட்டுக. உறு துணே -துன்பம் வந்தகாலத்து உதவிசெய்யும் உற்றதுணே.

சிவானந்தமுதிர்வில் சிவணேயன்றி வேறெதுவும் தோன்ரு மையையும், துணேயின்மையையும் உணர்த்துதலின் பதிகக் கருத்து தெற்றென விளங்குதல் காண்க,

556 உற்ருரை பான்வேண்டேன் ஊர்வேண்டேன் பேர்வேண் [டேன்

கற்குரை யான்வேண்டேன் கற்பனவும் இனியமையும் குற்குஷக் தமர்ந்துறையும் கூத்தாவுன் குரைகழுற்கே கற்குவின் மனம்போலக் கசிந்துருக வேண்டுவனே.

## **திருச்சிற்றம்பலம்**

- இ ்ன்: உறவினர்களே யான் விரும்பேன்; எனக்குச் சொந்தமான ஊர் இது, பேர் இது என்பனவும் விரும்பேன்; கற்றவர்களேயும் விரும்பேன்; படிப்பனவும் இனிப்போதும்; திருக்குற்ருலம் என்னும் தலத்தில் விரும்பி எழுந்தருளியிருக் கும் குற்ருலச் சபாபதியே! இளங்கன்ரேடு கூடிய பசுவின் மணம்போல, ஒலிக்கின்ற வீரக்கழில் அணிந்த உன் திருவடி களுக்கே கசிந்தாருக வேண்டுவேன் என்றவாறு,
- உற்ளுர், ஊர், பேர், படித்தவர்கள், படிப்பு ஒன்றுமே வேண்டாம்; உன்திருவடியைப் பற்றிநின்று மனங்கசியும் வாய்ப்பொன்றளித்தால் அதுவே போதும் என்று வேண்டு கின்ளுர்.
- உற்ருர் அண்ணன் தம்பி மாமன் மாமி முதலிய சுற்றத் தார். அவர்களே விரும்பின் அவ்விருப்பம் மேலும் பாசகன்மங் களுக்கு ஏதுவாய்ப் பிறவிக்கு வரயிலாதலின் வேண்டேன் என்முர். முன்னரும் 'சுற்றமென்னும் தொல்பசுக் குழாங்கள், பற்றி யழைத்துப் பதறினர் பெருகவும்' என உற்ருரால் விளே யும் ஊறுணர்த்தினமை காண்க

முற்றத்துறந்த துறவிகளுக்குங்கூட யான் பிறந்த ஊர் எனின் தன்ணேயறியாத விருப்பம் விணவதைக் காண்கிறும் ஆதலின், அதுவும் பற்றிற்கு ஏதுவாதலின் அதணேயும் வெறுக் கின்றுர். பேர் · புகழுமாம். கற்ருர் தம் கல்விவன்மையால் நெறியல்லா நெறிக்கோயும் நன்னெறியெனச் சாதிப்பவர்கள் ஆகையால் அவர்களேயும் வெறுத்தார். கற்ரூர் என்றது ஈண்டுக் கருவிநூலும் உலக நூலுமாகிய பாசநூல்களே ஓதியவர்களே என்க. சைவநூல் ஓதியவர்களே வெறுத்திலர் என்க.

கற்பனவும் இனி அமையும் - கல்வி மேன்மேலும் குதர்க்க ஞானத்தையும் விதர்க்க ஞானத்தையும் வினேவித்தலின் அதனே யும் அமையும் என்ருர். இதனே முன்னர்க் கல்வி என்னும் பல்கடற் பிழைத்தும் என்றமை காண்க

தென்னுட்டிலுள்ள ஐந்து அம்பலங்களில் குற்ருலமும் சித்திர அம்பலமாய் ஒன்றுதலின் அங்கே எழுந்தருளியுள்ள இறைவணக் கூத்தா என்றுர்.

குரை கழல் • ஒலிக்கின்ற வீரக்கழில் அணிந்த திருவடி.

கன்ரேடு கூடிய பசு, கன்றையே எண்ணிக் கசிவதுபோல யானும் இடைவிடாது கசிந்துருகவேண்டுவன் என்கின்றுர்,

சிவஞானச்செய்தியுடையோர் என்றும் காதலாகிக் கசிந்து உருகுதில் வேண்டுவராதலின், அதின விளக்கும் இத்திருப் பாடலும் சிவானந்தமூதிர்வு உரைப்பதாயிற்று.

எல்லாப்பதிகங்களும் பப்பத்தாயமைந்திருக்கச் சிவானந்த முதிர்வு உரைக்கும் இதை மட்டும் மூன்ருய் அமையச்செய்த திருவருள் சிவானந்தமுதிர்வு விரித்துக் கூற ஓண்ணுமையைத் தெரிவித்தற்குப்போலும் என்க.

# 40. குலாப்பத்து

## [அனுபவம் இடையீடுபடாமை]

வாதவூரண்ணல் தில்ஃக்கு எழுந்தருளியபொழுது, திருத்தில்ஃல்யின் விளக்கத்தையும், பெருமானது திருவோ லக்கச் சிறப்பையும் கண்டு, சிவாநுபவம் இடையீடுபடா மையை உணர்ந்து உளங்கனிந்து இப்பத்தினே அருளிச் செய்கின்ருர்கள்.

குலாவுகின்ற பத்துப் பாடல்கினக்கொண்ட பகுதி என்பது இதன்பொருள். சிவனடியையன்றிச் சிந்தைசெய்யேன் துதியேன் என்ற உறுதிபூண்ட அடிகள், அவனலாது துணேமற்றின்மையை ஓர்ந்து, அவனடிக்கே கற்ளுவின்மனம்போலக் கசிந்துருகவேண்டி நின்று. அங்ஙனம் பெற்று அவணே அடைந்து குலாவுகின்ற நிலேயை உணர்த்துதலின் குலாப்பத்து எனப் பெயர்பெற்றது. தல்வணத் தனித்துநேர்ந்த தலேவி இடையீடின்மையையுணர்ந்து தல்வணேடு கூடிக்குலாவுவதுபோலச் சிவானந்தம் முதிர்ந்தநிலே யில் தில்லயாண்டானேடு குலாவுதல்கொண்டேன் என்கின்ருர் என்க. குலாவுதல் விளங்குதல் என்பாரும் உளர்.

"பாரம்பரியமாந் திருக்குலாப் பத்து, அநுபவம் இடையீடு படாமை" என்பது அகத்தியச் சூத்திரம். இதன் பொழிப்பாகப் பழையவுரை கூறுவது, 'முற்பதிகத் திருவருளன்பை உகந்தே யான், ஆனந்தம்பெறல் இன்ரே அன்ரே? நடனங்கண்டு தல்விழி பெற்றமை இன்ரே? என்றும் உண்டு என்று உகுகி அருள்வதான சிவாநுபூதி என்னும். இதன் கருத்து, திருவருளன்பை விரும்பிய யான் சிவானந்தம் பெற்றேனே இல்ஃயோ? நடனங்கண்டு விழி பெற்ற பயணேப்பெற்றேன்; அது என்றுமுள்ள மகிழ்ச்சி என்பது.

திருவாசகத் திருவுள்ளக்கிடை, குலாப்பத்தாவன அநுபவம் இடையீடுபடாமை; அதாவது தன் செயலறதிற்றலென்னும் இடை மிடை விட்டுவிட்டுப் பற்ருமல் என்றும் பற்றி நிற்பதால் ஒருபடித் தான இன்பவெள்ளத்தில் திளேத்துக் களிப்புமிக்கு இன்பத்திலிருத் திய தலேவஞேடு குலாவும்பத்து இது எனல் தெளிக.

பழையபுராணம், "விரும்பு சிவானந்த வெள்ளம் விழைந்து தில்ஸ் நாயுகணே மிகக்கொண்டாடி, நிரம்பு மனக்களி மிகுத்த இறு மாப்பே குலாப்பத்தாய் நிகழ்த்த லாமே'' என்பது.

இதனுல் குலாவுதல் இறைவணேக்கொண்டாடி அதனுல்விரேயும் மனக்களிப்பால் உண்டாம் இறுமாப்பு என்பது புராண ஆசிரியர் கருத்தாதல் காண்க.

#### கொச்சகக்களிப்பா

### *திருச்சிற்ற*ம்பலம்

ஓடுங் கவந்தியுமே உறவென்றிட்டுள்கசிந்து 557 தேடும் பொருளுஞ் சிவன்கழனே யெனக்தெளிந்து கூடும் உயிருங் குமண்டையிடக் குனித்தடியேன் ஆடுங் குலாத்தில்லே யாண்டாளேக் கொண்டன்றே.

1

இ-ள்: அடியேன் திருவோடும் கௌபீனமுமே உற வாக எண்ணி மனம் கடுந்து, எம்மால் தேடப்படும் பொரு ளாவதும் சிவபெருமானுடைய திருவடியே என்று தெளிந்து, உடலும் உடற்கண்ணுள்ள உயிரும் குமண்டையிட, வகோந் தாடுகின்ற தில்ஃயாண்டானேக் குலாக்கொண்டேன் அன்றே என்றவாறு.

அகப்பற்று புறப்பற்றெலாம் ஒழித்து, எம்மால் தேடப்படும் பொருள் சிவன் சேவடியே எனத் தெளிந்து, தில்‰க் கூத்த இரை குலாவுதலேக் கொண்டேன் அன்னு என்பது கருத்து.

அயலார் இடுகின்ற பிச்சையை ஏற்று உண்ணத் திரு வோடும். பிறர்கண்டு நாணுதிருக்கக் கோவணமுமன்றி வேறு எதணேயும் எவரையும் உறவாகக் கொண்டிலேன் என்பார் ் ஓடும் கவந்தியுமே உறவென்றிட்டு ' என்றுர்.

தேடும் பொருள் - நம்மால் தேடப்படுகின்ற பொருள். தெளிந்து · ஆசாரிய உபதேசத்தால் தேறி.

கூடு • உடல். உயிர் இருத்தற்கு உரிய கூடுயோல்வதாக லின் அத**ண உவமவாகுபெயராகக் கூடு** என்றுர்.

குமண்டையிட கத்தாட. குமண்டை ஒருவகைக் கூத்து. சுண்டுக் கூத்து என்னும் பொதுமையுணர்த்தி வந்தது. இடக் கொண்டு அன்றே எனக் கூட்டுக்.

குனித்து ஆடும், தில்ஃலயாண்டாகோக் குலாக்கொண்டு அன்றே எனக்கூட்டி, குனிந்தாடுகின்ற தில்2ல நாத2னக் குலாவு தல் கொண்டேள் அன்றே எனப் பதப்பொருள் காண்க. குலா-முதனிலேத் தொழிற்பெயர்; குலாவுதல் என்பதுபொருள். கொண்டு - கொண்டேன். 'டவ்வொடு உகரவும்மை நிகழ்பு அல்லவும்' என்றதால் டு என்னும் தன்மை ஒருமை விகுதி இறந்தகாலத்தில் வந்தது.

இத்திருப்பாட்டில், அடியேன் என உட‰யும் உயிரையும் கூடி நின்றும், கூடும் உயிரும் குமண்டையிட என அவற்றை வேளுக எண்ணியும் கூறுதல் காண்க.

குனித்தல் அடிகள்செயலாக்கிக் குமண்டையிடக் குனித்துக் கொண்டன்றே என்பாரும் உளர். குனித்தல் - வஃரத்தல். "குனித்த புருவமும்" என்ற இடத்தும் இப்பொருட்டாதஃ எண்ணுக். குலாத்தில்ல எனத் தில்லக்கு அடையாக்கிக் கூற லும் உண்டு. அது அத்துணேச் சிறப்பேன்மை தெளிக்.

இங்ஙனம் இத்திருப்பாடல் இருவகைப்பற்றையுந்துறந்து இறைவன் திருக்கழஃயே பற்றி, தில்ஃயாண்டாணச் சார்ந்து குலாக்கொண்டேன் என்பதால் அனுபவம் இடையிடுபடாமை உணர்த்தும் குலரப்பத்தினதாதல் காண்க.

558 ஆடியே ரிடுகிடைத் தூய்மொழியார் தோள் நசையால் செடியேறு திமைகள் எத்தணேயுஞ் செய்திடினும் முடியேன் பிறவேன் ஏணத்தனதாள் முயங்குவித்த அடியேன் குலாத்தில்கே யாண்டாகோக்கொண்டன்றே. 2

இ - ன் : அடியேன் என்னேத் தன் திருவடிகளிற் கலந்து இன்புறச்செய்த தில்ஃநாதனேக் குலாக்கொண்டேனன்றே! அதனுல் அடியேன், உடுக்கையை ஒத்த சிறிய இடையையும் தூய மொழியினேயும் உடைய மாதர்கள்தோள்மேற்கொண்ட விருப்பத்தால் சிறு தூறுபோல்வதான தீமைகள் எவ்வளவு செய்யினும் இறவேன்; மீளவும் பிறவேன் என்றவாறு.

தில்ஃலநாதஞேடு குலாவுதல் கொண்டேரைதலின் எனக்கு மரணமும் பிறப்பும் இல்ஃல; அழியாப்பதம் கிட்டியது என்பது கருத்து.

என்னேத் தாள் முயங்குவித்த தில்ஃலயாண்டாகோக் குலாக் கொண்டு அன்றே! அதனுல் நசையால் தீமைகள் எத்தணே யும் செய்திடினும் முடியேன் பிறவேன் எனக் கூட்டுக.

மாதர்களிடம் ஆடவர்க்கு விருப்பம்வினேக்குங்கருவிகளாக விளங்குவன இடையும் மொழியும் தோள்களும் ஆம். இடை புணர்ச்சியின்பத்தையும், மொழி புணர்ச்சியிற்குறைந்த காதலே நிறைவித்து என்றும் பிரியாதிருக்கச் செய்யும் ஆற்றஃயும், தோள்கள் காட்சிக்கும். ஊற்றிற்கும் இனியனவாய் வசிக்கும் தன்மையையும் உணர்த்தின. இவைகளேயே மாதர்கள் ஆடவர் களே அடக்கியாளும் கருவிகளாகக்கொண்டுள்ளனர். அவற்றில் வைத்த ஆசையால் மக்கள் செய்யும் தீங்கு எண்ணிலாதன. ஆகவே ஆடவர்களிற்புறம்பானவகு யான்: யானும் செய்தேன் ஆணுலும், தீமைகளால் விளேயும் பிறப்பு இறப்புக்கள் எனக்கு இல்லே; ஏனக்கு என்றும் இன்பமேவும் முத்தியே என்றுர்.

் செடியேறு தீமைகள் ∙ சிறுதூறுபோலக் கிணீத்துப்பரவும் தீவிண்கள். ∙செடியாயவிணதீர்ப்பான்° என்றதும் இப்பொருட் டாதல் காண்க. இதற்கு. பாவமிக்க தீவிணகள் எனப்பொருள் கூறுவாரும் உளர். தீவிணகளே பாவமரதலின் பாவம் மிக்க தீவிணகள் என்பதிற் பொருட்சிறப்பின்மை தெளிக.

முயங்குவித்த புணரச்செய்த; கலக்கச்செய்த என்பதாம். முயங்குவித்த என்னும் சொல்லாற்றலால் தாள்கள் மாதர்கள் போன்ற போகத்தானங்களாயின. தன: ஆறனுருபு பன்மைக் கண் வந்தது. குலாத்தில்லே என்பது தழாத்தொடராய் வல்லி னம் மிக்கபுணர்ச்சி.

இத்திருப்பாடல், தில்ஃ நாதனேக் குலாவு தல்கொண்டேன் ஆதலால் அடியேன் எத்துணேத்திமைகள்செய்யினும் எனக்குப் பிறப்பு இறப்பு இல்ஃ எனத்தெரிவித்தலால் அநுபவம் இடை யீடுபடாமையை அறிவித்தவாறு காண்க,

559 என்புள் ளுருக்கி இருவினேயை யீடழித்துத் துன்பங் கணேந்து துவந்துவங்கள் தூய்மைசெய்து முன்புள்ள வற்றை முழுதழிய வுள்புகுந்த அன்பின் குலாத்தில்ஸே யாண்டாணேக் கொண்டன்றே. 3

இ-ள்: அடியேன் செய்த அன்பால், எனது என்பின் உருக்கி, நல்வினேயும் தீவினேயுமாகிய இருவினேகளின் வலியை ஒழித்து, அவற்ருன்வரும் துன்பங்களேயும் களேந்து, பற்றுக் களே அறுத்துச் சுத்தப்படுத்தி, அநாதியே பற்றியனவாகிய மலங்கள் அணத்தையும், முழுதும் அழிய மனத்துட் புகுந்த தில்வேயாண்டானக் குலாவுதல் கொண்டேன் அன்றே என்ற வாறு.

தில்2லநாதன் அடியேணே அணித்துவகையானும் பரிபாகப் படுத்திஞன்; அவஞேடு குலாக்கொண்டேன் அன்றே என்பது கருத்து. உருக்கி, அழித்து, க**காத்து, செய்து, அழிய உ**ள்புகுந்த தில்ஃலயாண்டாணக் குலாக்கொண்டன்றே என முடிக்க.

இருவிணேயையீடழித்தலாவது பிகாதவாறு அருள்செய்தல். வன்மையுடன் தாக்காத வண்ணம் மெலிவித்தலுமாம். இரு விணே ஆகாபிய சஞ்சிதங்கள் எனலுமாம்.

துவந்துவம் - பற்று. அவை ஆன்மாவை அநாதியே பற்றியதாகிய மூலமலமும், ஆகந்துகமாய் அந்த மலத்தைப் பரிபாகப்படுத்தப் புணர்க்கப்பெற்ற மாயாமலமும், அதன் காரியமாகிய மாயேயங்களாகிற தத்துவ தாத்துவிகங்களுமாம்.

அவற்றைத் தூய்மை செய்தலாவது மூலமலத்தை பிட்டும் அங்குரியாதவாறு வலியடக்கி, மாயா கன்ம மாயேயங்களேக் களேபிடுங்குவதுபோல உயிரைவிட்டு அகலச்செய்து ஆன்மா வைச் சுத்தான்மாவருகச் செய்தல்.

இவ்வண்ணம் முன்புள்ளவற்றை எல்லாம் முழுதுங்கெடச் செய்து உயிருக்கு உயிராகக் கலந்த தில்ஃ நாதன் என்பார் 'முன்புள்ளவற்றை முழுதழிய உள்புகுந்த தில்ஃ யாண்டான்' என்றுர்.

அவனேக் குலாக்கொண்டேஞதவின் நான் சுத்தனுனேன் என்றலின் இப்பாடல் குலாப்பத்தினதாதல் காண்க.

- 560 குறியும் தெறியும் குணமுமிலார் குழரங்கடமைப் பிறியும் மனத்தார் பிறிவரிய பெற்றியணேச் செறியுங் கருத்தில் உருத்தமுதாஞ் சிவபதத்தை அறியுங் குலாத்தில்லே யாண்டாணக் கொண்டன்றே. 4
- இ ள் : இறைவனுடைய அடையாளங்களும், அவன் அடைதற்குரிய நால்வகையான நெறிகளும். அந்நெறிகளேப் பற்றுதற்குரிய குணங்களும் இல்லாத பிராகிருதக் கூட்டங் களேச் சாராது பிரியும் மனத்தையுடைய மெய்யடியார்கள் என்றும் பிரிதற்கரிய தன்மையையுடையவனும், முற்கூறிய குறிகளும் நெறிகளும் குணங்களும் செறிந்த கருத்தில் உருக் கொண்டு அமுதம்போல இனிக்கும் திவபதமானவனும், கிவ ஞானச்செய்தியுடையோர் அறியும் தில்லேநாதனும் ஆகிய பெருமானக் குலாவுதல்கொண்டேன் அன்றே என்றவாறு.

பிராகிருதரை விட்டுப் பிரிந்த மெய்யடியார்கள் நீங்கப் பெருத தன்மையையுடைய தில்ஃநாதஃஎக் குலாவப்பெற்றேன் அன்றே என்பது கருத்து. குறி - இறைவன் சடையுடையன், செம்மேனியன், வெண் ணீற்றன், கைக்கபாலத்தன், மழுவன், மானன் என்ற அடையா ளங்கள்.

நெறி அவனே அடைதற்குரிய சரியையாதி நான்குவழிகள். குணம் நெறிகளேச்சார் தற்குரிய ஆன்மபரிபாகம். இம்மூன்றும் இலார் பிறராக்கின் அவரோடு சேர் தலுமாகாது. ' சிவபத்தர் களோடு இணங்குக' எனவே ஏணயர்களோடு இணங்கற்க என்பதூஉம் பெறப்படுதலானும் அவர்கள் அஞ்ஞானத்தை உணர்த்துவராகலானும் அவர்கள்கூட்டத்தைப் பிறியும் மனத் தாரென மெய்யடியாரைக் குறிப்பித்தார். அக்குழாங்கள் இன்ன ரின்னர் என்பதை அடிகளே 'ஆத்தமானர் அயலவர்கூடி, நாத் தழும் பேற நாத்திகம் பேசினர்' என்பது முதலாகப் போற்றித் திருவகவ்கில் உணர்த்துதலும் காண்க,

பிறியும் மனத்தார் பிறிவு அரிய பெற்றியன் என்பதற்குப் பிராகிருதக்குழாத்தை விட்டுப் பிரிந்த மனத்தராகிய மெய்யடியாரால் பிரிதற்கு அரிய தன்மையையுடையவன் என. பிறிவரிய பெற்றியை அடியார் குணமாகவும் அத்தகைய பரிபாகமுற்ற ஞானிகளே விட்டுப்பிரிய இயலாத தன்மையன் என இறைவன் குணமாகவும் உரைத்து நயம் காண்க. தலேவன் தலேவியர் காதலித்தனர் எனின் தலேவன் தலேவியைக் காதலித்தான் : தலேவி தலேவலைக் காதலித்தரன் : தலேவி தலேவலைக் காதலித்தரன் : தலேவி தலேவலைக் காதலித்தரன் : தலேவி தலேவலைக் காதலித்தரனி இருமருங்கும் இயையுமாறுபோல பிறிவரிய பெற்றியும் இருமருங்கும் இயைந்து அடியாரின் உண்மை அன்பையும் இறைவனுடைய பெருங்கருணேயையும் வினக்கி நின்றன. இறைவன் செயலாயின் மனத்தார்ப் பிறி வரிய என ஒற்று மிகுதல்வேண்டும், அது அன்ன பிறவுமாகும் ஐயுருபே என்றமையால் மிகாதாயிற்று.

உருத்து - உருத்தாங்கி. கருத்தில் உருத்தாங்கல் - ஞான வடிவாகப் புலப்படுதல். அவ்வுருவை அனுபவிக்கும்போது அமுதம் உண்டாற்போன்றதொரு அனுபவம் உண்டாமாத வின் 'கருத்தில் உருத்து அமுதாம் சிவபதத்தை' என்றுர். சிவ பதம் - சிவத்தையன்றிப் பதம் வேறன்மையின் ஒற்றுமைநயம் பற்றிச் சிவண் என்று சொல்லவிழைந்த அடிகள் சிவபதத்தை என்றருளினுர்கள்.

பெற்றியணே, சிவபதத்தை, அறியும் ஆண்டாணக் குலாக் கொண்டு அன்றே என முடிக்க. அறியும் - மெய்யன்பர்களால் அறியப்பெறும் எனச் செயப்பாட்டுவிணப்பெயரெச்சமாக்குக. இறைவனுடைய சிறப்பியல்புகள் பலவற்றையும் விதந்து கூறி அவணக் குலாக்கொண்டேன் என்றலின் இத்திருப்பாடல் குலாப்பத்தினதாகவும், சிவானுபவம் இடையீடுபடாமையை உணர்த்துவதாகவும் ஆயிற்று.

561 பேரும் குணமும் பிணிப்புறுமிப் பிறவித்தினத் தூரும் பரிக துரிசறுத்துத் தொண்ட்ரெல்லாம் சேரும் வகையாற் சிவன்கருணத் தேன்பருகி ஆருங் குலாத்தில்லே யாண்டாகாக் கொண்டன்றே.

5

இ - ள் : பெயராலும் குணங்களாலும் கட்டப்படுகின்ற இப்பிறவியைத் தூர்ந்துபோம்வண்ணம் குற்றங்கள்போக்கி, அடியார்கள் அணேவரும் வந்தடையும்படி, கிவபெருமானிட மிருந்து உண்டான கருணேயாகிற தேணப்பருகித் தங்குதற் கிடமாகிய தில்லேயைத் தலந்கராக்க் கொண்டு ஆண்டானக் குலாவுதல் கொண்டேன் அன்றே என்றவாறு.

தொண்டரெல்லாம் நாமருபங்களால் பிணிக்கப்பட்ட இப் பிறவியைத் துறந்து விணமாசுகளேப் போக்கித் தன்ளேயடை யும் வண்ணம் சிவன்கருணயாகிற தேணப் பருகி ஆர்தற்கு இடமான தில்ஸேயை ஆண்டாணக் குலாவுதல் கொண்டேன் என்பது கருத்து.

பிறவி, பெயரானும் குணங்களானும் பிணிக்கப்பட்டது என்றது வியாபகமாய், சித்தாய் இருந்த உயிரை ஒரு பெயருக் கும், நெட்டை குட்டை நல்லன் தீயன் முதலான குணங்களுக் கும் கட்டுப்படச்செய்தது என்பதாம். இத்தகைய பிறவிவரும் வழியைத் தூர்ந்துபோம்வண்ணம் விணச்சேடங்களே ஒழித்து ஆண்டான் என்பார் 'பிறவிதனேத் தூரும் பரிசு துரிசறுத்து' என்றுர்.

எல்லாமெனல் பொதுவாதலின் ,தொண்டரெல்லாமெனப் பலர்பாற்பன்மையோடு சேர்ந்து வந்தது. தொண்டரெல்லாம் பருகி ஆரும் தில்லேயாண்டானேக் குலாக்கொண்டு அன்றே என்க.

சிவன் கருணேத்தேன் பருகுதலும் கூத்தப்பெருமானேடு குலாவுதலுமாகிய செயல்களால் அனுபவம் இடையீடுபடாமை உணர்த்துதலால் இது பதிகக்கருத்தினதாதல் காண்க.

- 562 கொம்பீ லரும்பாய்க் குவீமலராய்க் காயாகி வம்பு பழுத்துடலம் மாண்டிங்ஙன் போகாமே நம்புமென் சிந்தை நணுகும்வண்ண நானணுகும் அம்பொன்குலாத்தில்லே யாண்டாணக் கொண்டன்றே, 6
- இ-ள்: மரத்தின்கொம்பில் தோன்றிய அரும்பாயும், போதாயும், மலராயும், காயாயும் வீணே பழுத்து இவ் வுடம்பு இங்ஙனே மாண்டுபோகாதவண்ணம், நம்புகின்று என் மனமும் நானும் தம்மை அணுகும்வண்ணம், அழகிய பொன்னை எகிய தில்லேக்கண் இருந்து ஆண்டானக் குலா வுதல் கொண்டேன் அன்றே என்றவாறு.

இவ்வுடல் அரும்பாய், போது முதலியனவாய்க் கனிந்து வீழ்வதற்குமுன்னம் என் மனமும் நானும் தம்மைச் சார்ந்துய்ய ஆண்ட பெருமாணக் குலாவினேன் அன்றே என்பது கருத்து.

உடல் கருவாய், குழம்பிரு ந்து, உருக்கொண்டு, குழவியாய், காஃர்யாய், மூத்துக்கிழமாய் அழிதலேக் கொம்பில் அரும்பாய்க் குவிமலராய்க் காயாகி வம்புபழுத்து உடலம்மாண்டு இங்ஙன் போகாமே' எனக் கூறிஞர்கள்.

நம்பும் என் சிந்தை - இவரலாது பிராஞரில்ஃ; இவரே என் பிறவித் துன்பின்ப் போக்கி ஆளவல்லவர் என்று உறுதி கொண்ட என் மனம். நணுகுதல் - சிவத்தையே அடைக்கல மாக அடைதல்.

நான் நணுகும் அம்பொள் தில்லே எனவும் கூட்டலாம். தில்லே பொன்னம்பலம் உடையதாதலின் 'அம்பொன் தில்லே' என்றுர்.

இவ்வுடலம் முதிர்ந்து அழியாமே, என் சிந்தை நணுகும் வண்ணம் நான் நணுகும் தில்ஃலயாண்டாஃஎக் குலாக்கொண் டேன் என்பதால் இத்திருப்பாடல் குலாப்பத்தாதல் கண்க்.

563 மதிக்குந் திறனுடைய வல்லரக்கள் தோள்நெரிய மிறிக்குந் திருவடி யென்ற‰மேல் வீற்றிருப்பக் கதிக்கும் பசுபாசம் ஒன்றுமிலோம் எனக்களித்திங் கதிர்க்குங் குலாத்தில்லே யாண்டாணக்கொண்டன்றே. 7

இ-ள்: எல்லாவற்றையும் கடைந்தொழிக்கும் ஆற்றலே உடையவஞ்கிய வலிய இராவணன் தோள்கள் பத்தும் நெரிய மிதிக்கும் திருவடி அடியேன் தலேமீது வீற்றிருப்ப, அதஞல் யாம் பிறவிகளேக் கொடுக்கும் பசுபாசத் தன்மைகள் ஒன்றும் இல்லோம் என மகிழ்ந்து ஆரவாரித்தற்கு இடமான தில்லேக் கண்ணிருந்து எம்மையாண்டானே யான் குலாவுதல் கொண் டனன் அன்றே என்றவாறு.

இறைவன் திருவடி எம் சிரத்தின்மேல் வீற்றிருப்பதால், பசுபாசத்தன்மைகள்அற்ரும் என யாம் களித்து ஆரவாரிக்கத் தில்ஃயாண்டாணக் குலாவினேன் என்பது கருத்து.

மத்தால் தமிர்கடை தல்போல, உலகமனே த்தும் கடைந்து ஒழிக்கும் ஆற்றல் உடையவன் இராவணன். அவனுடைய பத்துத்தோள்களும் நெரிய, அவன் கயிலேயைத் தூக்கமுயன் ற போது அதன்கீழ் அவன் நசுங்கத் தமது மெல்விரல் ஒன்றின் நுனியால் ஊன்றினர். அதலை அவன் யெருமான் ஆற்றலே உணர்ந்து, ஆணவமலங்கேட அகந்தை ஓடுங்கிச் சாமகானம் செய்து இராவணன் என்ற பெயரையும், வாளேயும் பெற்றுய்ந் தான் ஆதலின், அதுபோல யாமும் மலகன்மங்கள் நீங்கியுய்ய என் தலேமேல் பாதமலர் சூட்டினன் சிவபெருமான்; யாங்கள் சீவத்தன்மை கெட்டுச் சிவமானேம்; தடையாய் இருந்த பாசங்கள் கெட்டன என்று களித்து இங்கு ஆனந்த ஆரவாரம் செய்கின்றேம்; அதற்கு இடமான தில்லே என்க.

இராவணன்மீது ஊன்றியது வலதுகாற் பெருவிரலின் நகத்தின் நுனியாக இருக்கவும் மிதிக்குந்திருவடி என்றது, என் தலேமேல் வீற்றிருக்கும்போது நுனிமட்டும் பட்டாற்போதாது; நணந்தணய திருவடியை முழுதும் சூட்டவேண்டும்; பொருந்தச் சூட்டவேண்டும்; அப்போதுதான் ஊறுணர்ச்சியும், உள்ள இன்பமும் மிகும் என்ற எதிர்நோக்கால் 'மிதிக்கும் திருவடி, என் தலேமேல் வீற்றிருப்ப' என்றுர்.

இராவணனுக்குப்போல ஒருமுறை ஊன்றி எடுத்தாற் போதாது; எப்போதும் வீற்றிருக்கச்செய்யவேண்டும் என்பார் 'வீற்றிருக்க' என்ருர். வீற்றிருத்தல் வேரென்றற்கும் இல்லாத அழகோடும் சிறப்போடும் இருத்தல்.

பசுஞானமும், பாசஞானமும் மீளவும் பிறவிக்கு ஏதுவா கலின் 'கதிக்கும் பசுபாசம் ஒன்றுமிலோம்' என்ருர். இறைவன் திருவடி சூட்டியவுடன் மலமாயைகளோடு கூடி இருத்தலாகிய பகுபாசத்தன்மைகள் நீங்கிச் சுத்தான்மா 'ஆதலின் இங்ஙனம் கூறிஞர். கதிக்கும் தோன்றும். அதிர்க்கும் ஆரவாரிக்கும்.

இத்திருப்பாடலிலும் இறைவன் திருவடி சூட்டியமையும், அதஞல் பசுபாசங்களற்றமையும் தெரிவித்தலின் அனுபவம் இடையீடுபடாமை உணர்த்தப்பெறுதல் காண்க. 564 இடக்குங் கருமுருட் டேனப்பின் கானகத்தே நடக்குந் திருவடி யென்ற&ுமேல் நட்டமையால் கடக்குந் திற&ுவர் கண்டகர்தம் வல்லாட்டை அடக்குங் குலாத்தில்&ு யாண்டா&னக் கொண்டன்றே. 8

இ · ள்: பூமியைத் தோண்டுமியல்பினதாகிய கரிய வ**லிய** பன்றியைப் பின்தொடர்ந்து காட்டில் நடக்குந் திருவடியை அடியேன் தவேமீது சூட்டியதால், என்னே வென்று அவேயும் வன்மைவாய்ந்த கொடியோர் ஐவருடைய வ**ளிய வின்** யாட்டை அடக்கும் தில்வேக்கூத்தனேக் குலாவுதல் கொண் டேன் அன்றே என்றவாறு.

திருவடியை என் தஃஃமேற்சூட்டி, என் பொறிகளி**ன் கொட்** டத்தை அடக்கிய தில்ஃலக்கத்தஃனக் குலாவுதல் கொண்டே<del>ன்</del> என்று அனுபவம் இடையீடுபடாமையை அறிவித்தது.

கோரைக்கிழங்கு முதலானவற்றைத் தோண்டுவதற்காகப் பூமியைக் கின்றுதலும், எதிர்ந்தார்மேல் முருட்டுத்தனமாகச் சீறிவிழுதலும் பன்றியின் இயற்கையாதணே ' இடக்கும் முருட்டு ஏனம் ' என்பதலை உணர்த்தியவாறு. அருச்சுனன் கைலே மலேச்சாரலில் பாசுபதாஸ்திரம் பெறுதற்காகத் தவம் செய்த போது, அவன் தவத்தைக் கலேக்கக் காட்டுப்பன்றி ஒன்று அவணே நோக்கி ஓடி வந்தது; இறைவன் இறைவியோடு வேடவடிவு தாங்கி எழுந்தருளி, அப்பன்றியைக் கொள்று அருச்சுனற்குப் பாசுபதம் அருளிஞர் என்பது வரலாறு. அங்க னம் காட்டுப்பன்றியின்பின் நடக்கும் திருவடி என அன்பர்க் காக நடந்த அருட்சிறப்பை உணர்த்தியவாறறிக. என் தலே கானகத்தைக் காட்டிலும் கரடுமுரடாயிருப்பினும், கானகத்தில் நடந்த பயிற்சியால் என் தலேமீதும் அதனேச் சூட்டிஞரென்பார் ' திருவடி என் தலேமேல் நட்டமையால் ' என்குர்.

நடுதல் - செடி நடுதல் முதலியனபோலக் கிணேத்துத் தழைத் துப் பூத்துக் காய்க்கச் செய்தல். அங்கனமே இறைவன் திருவடியைச் சூட்டி, திருவருள் தழைத்துக் கிணேத்துக் கருணே பூத்துத் திமையைக் காய்த்துச் சிவபோகம் பழுக்கச்செய்தான் என்ருர்; நட்டமையால் ஐம்பொறிகளின் ஆட்டம் அடங்கிற்று என்ருர்.

கடக்கும் திறஃவர் - வெல்லும் வலிய ஐம்பொ**றிக்ளாகிற** வேடர்கள். அவாவை நிஃலக்களஞகக் கொண்டு, விட**யங்களிற்** சென்று பற்றி, இறைவன் திருவடியைப் பற்றிப் பே**ரின்பம்** துய்க்கமுயலும் தன்ளே வென்றமையால் 'கடக்கும் திறல் **ஐவர்'**  என்ருர். கடக்கும் ஆண்டான் என இயைப்பாரும் உளர். கண்டகர் · முள்போல்வார்; கொடியவர்கள். பொறிகள் கூட இருந்து தீநெறிக்கட்புகுத்துதலின் கண்டகர் என்றுருவகிக்கப் பெற்றன.

ஆட்டு - விளேயாட்டாகிய குறும்பு. வல்லாட்டு - பிறரால் நீக்குதற்கு அரிதாயிருக்கும் வகிய குறும்பு.

திருவடி என்ற‰மேல் நட்டமையால் வல்லாட்டையடக்கும் தில்ஃயாண்டாணக் குலாக்கொண்டன்றே எனவும், கடக்கும் திறல் கண்டகர் ஐவர்தம் வல்லாட்டை எனவும் இயைக்க.

ஏனத்தை வென்றதுபோல என் ஐம்பொறிகளேயும் அடக் கும் கூத்தன் என ஓர் நயமும் இயைபினுற் ரேன்றநிற்றல் காண்க.

இத்திருப்பாடலிலும், இறைவன் தன் தஃலமேல் திருவடி சூட்டியதும், அதனை் பொறிபுலச்சேட்டைகள் அவிந்ததை அறிவித்தமையின் இது சிவானுபவம் இடையீடுபடாமையை யறிவிக்கும் குலாப்பத்தினதாதல் காண்க.

565 பாழ்ச்செய் விளாகிப் பயனிகியாய்க் கிடப்பேற்குக் கீழ்ச்செய் தவத்தாற் கிழியீடு நேர்பட்டுத் தாட்செய்ய தாமரைச் சைவனுக்கென் புன்றணேயால் ஆட்செய் குரைத்தில்கே யாண்டாகோக் கொண்டன்றே. 9

இ - ள் : பாழான வயமே உழுது பயன்பெருது இருப்பே ஞைபை எனக்கு, முற்பிறவிகளிற்செய்த தவத்தால் பொற்டிழி கிடைத்தாற்போலக் கிடைத்த சிவந்த தாமரை மவரைப் போலும் திருவடிகளேயுடைய சைவளுகிய சிவபெருமானுக்கு எனது புல்லியதலேயால் ஆளாகப்பணிசெய்யும்பேறு தில்லேக் கூத்தனேக் குலாவுதல் கொண்டதால் அன்றே விளேந்தது என்றவாறு.

பயனற்ற செயலிற்றஃப்பட்டிருந்த எனக்கு, பூர்வபுண்யத் தால் புதையல் கிடைத்தாற்போலக் கிடைத்த செந்தாமரைப் பொற்பாதளுகிய சிவனுக்கு ஆட்செய்தல் தில்ஃக்கூத்தணக் குலாவுதல் கொண்டதால் வினே ந்தது என்பது கருத்து.

பாழ்ச்செய் - பண்படுத்தப்படாததும், வித்திட்டாலும் முணே யாததும், நீரேருததுமாய வயல். விளாவி - உழுது. விளாக் கொள்ளல், விளா அடித்தல் என்பது ஒருசுற்று உழுதலுக்கும் வழங்கும் வழக்கு. பாழ்ச்செய் விளாவி என்பது 'பாழுக்கிறைத் தேன் ' என்பது போல்வதோர் வழக்கு. உழைத்தும் பயன் காணமையால் பயனிலியாய்க் கிடப் பேற்கு என்றருளினர். கீழ் என்றது முன்ணேய பல பிறவிகளே. இப்போது உழைப்பில்லாத ஒருவற்கு, பழவிணயால் புதையல் கிடைத்தாற்போல எனக்குத் திருவடி கிடைத்தது; திருவடி யைப் பெறுதற்குரிய முயற்சியும், பரிபாகமும் எனக்குச் சிறிதும் இல்லே என்பதாம்.

செய்ய தாமரைத்தாள் சைவன் எனக் கூட்டுக. சைவன் : இறைவன் அநாதி சைவன் ஆதலிற் கூறியதாம். எண்வகைச் சைவத்துள் முதற்கண்ண து அநாதி சைவமாத‰ ஆகமங்களி லும், திருமந்திரத்தினும் காண்க.

ஆட்செய் - ஆட்செய்தல். செய்: முதனி‰த்தொழிற்பெயர். இதணே ஆட்செய்விக்கும் தில்ஃலயாண்டாணே எனத் தமக்குத் தோன்றியவாறே பிறவிணே வாய்பாட்டுப் பெயரெச்சமாக்கி உரைப்பாரும் உளர்.

பரிபாகமற்ற எனக்கும் திருவடி தீக்கைசெய்து உயர்த்திய து அவணேக் குலாவிக் கூடியதால் விளேந்த பயனன்றே என வியத் தலின் இத்திருப்பாடல் சிவானுபவம் இடையீடுபடாமையை அறிவித்தவாறு.

- 566 கொம்மை வரிமுணிக் கொம்மிணயாள் கூறனுக்குச் செம்மை மனத்தால் திருப்பணிகள் செய்வேனுக் சிம்மை தரும்பயன் இத்தணேயும் ஈங்கொழிக்கும் அம்மை குலாத்தில்கு யாண்டாகோக் கொண்டன்றே. 10
- இ-ள்: வட்டமானவையும், வரிகளோடுகூடியவையும் ஆன முலேகளேயுடைய பூங்கொடிபோன்ற உமாதேவியாரை ஒரு குருக உடைய சிவனுக்குத் திருப்பணிகளேச் செம்மை யான மணத்தோடு விரும்பிச்செய்கின்ற எனக்கு இப்பிறவியில் விளேகின்ற இன்பத்துன்பங்களாகிய பயன்கள் இவ்வளவையும் இப்பூமியிலே ஒழிக்கச்செய்து, மறுமையின்பத்தையளிக்கும் தில்லேக்கூத்தனே யான் குலாவுதல்கொண்டேன் அன்ரே என்றவாறு.

இம்மைப்பயன்கள் அணத்தையும் இங்கேயே நுகர்ந்த ஒழிக்கச் செய்து, மறுமை இன்பமாகிய வீடுபேற்றை உதவும் செம்மை மனம் - மலமாயைகளோடு கூடி மயங்கியிருந்து பின் செம்மைபெற்றமனம். கூறனுக்குத் திருப்பணிகள் செய்வே னுக்கு என்பதால் பதிபுண்ணியமே தாம் செய்தமையும், ஏணய பசுபுண்ணியங்கள் இன்பத்துன்பம் காரணமாய் இக்கன்மபூமி மிலேயே ஒழிக்கப்பட்டமையும் உணர்த்தியவாறு காண்க.

அம்மை என்பது ஆகுபெயராக அம்மையின்பமாகிய வீடு பேற்றை உணர்த்தியது.

இதுவும் அனுபவ இடையீடின்மையை அறிவித்தமை காண்க.

இப்பத்துத் திருப்பாடல்களானும், அடிகள் உறவுகளே ஓழித்து ஓடுங்கவந்தியுமே உறவாகக்கொண்டு, சிவன்கழல்லது பற்றில்லே எனத் துணிந்து, பொறியின்பங்களேப் பெருக்கு வனவாகிய மகளிராசை முதலியவற்றைத் துறந்து, விண்களின் வன்மையை வாட்டி, யான் எனதென்னும் பற்றறுத்து, எடுத்த இவ்வுடலம் பாழ்போகாமல் திருவடிசூட்டி, வறியவனுக்குப் புதையல் கிடைத்தாற்போலத் திருவருள் நேர்படத் திருவருட் பணியேசெய்து, தில்லே நடராசப்பெருமானேடு குலாவுதலேக் கொண்டேன் எனச் சிவானுபவம் இடையீடுபடாமல் வருதலே உணர்த்தியருளுகின்றுர்கள்.

# 41. அற்புதப்பத்து

#### [அனுபவம் ஆற்ருமை]

வா தவூரண்ணல் திருப்பெருந்துறையில் எழுந்தருளி இருக்குங்காலத்து, ஒருநாள் உலகவர் வாழ்க்கைக்கடலில் துன்ப இன்பத்திரையில். பேராசைப் புயலால் தாக்குண்டு வருந்துவதைக் கண்டு, தாம் அதனின்றும் தப்பத் திரு வருள் தந்த சிவபெருமான்கருணேக்கு வியந்து, அற்புதப் பத்தாகிய இதனே அருளிச்செய்கின்ருர்.

அற்புதம் என்பது வியப்பு. இது எண்வகைச் சுவையுள் ஒன்று. இதனே மருட்கையென வழங்கும் தொல்காப்பியம்.

வியப்பு, புதுமையும் பெருமையும் சிறுமையும் ஆக்கமும் ஆகிய நான்கிணேயும் நிலேக்களளுகக்கொண்டு தோன்றும் என்பர் தொல்காப்பியர். ஆணுல் அவர் வியப்பினே 'மதிமைசாலா மருட்கை' எனல் சிந்திக்கத்தக்கது. மதிமை - அறிவுடைமை. அறிவு நிரம்பப் பெற்றவர்க்கு எத்தகைய சூழ்நிலேயிலும் வியப்புத் தோன்ளுது. எல்லாம் அவர்கட்கு இயல்பாகவே நிகழ்வனவாகவும், முன்னறியப் பட்டனவாகவுமே தோன்றும் என்பது தொல்காப்பியர் கருத்து. ஈண்டு அறிவாற் சிவனேயான மதிமந்திரியாரான வாதவூர் வள்ள லுக்கு அற்புதம் தோன்றுகிறது. இந்த அற்புதம் மதிமை சாலா மருட்கையாகாது. பசுபோதத் தன்மையிலுள்ள பொல்லாங்கைப் போக்கி அருளாற் பொறுத்தாண்டு அருளிய சிவானந்தானுபவம் எவராலும் கண்டறியாத ஒன்று. அது பரிபாகமுற்ற ஆன்மாக் களுக்கு அனுபவமாவது. அதணேக் கண்டவுடன் அடிகள் அற்புத மடைந்தார்கள் ஆதலின் மதிமைசாலா மருட்கை ஆகாது எ**ன்பது** தெளிவு. இத்தகைய ஆனந்தாதீதம்பெற்ற பேர்கள் ஆனந்தமே தாமாய் அபேதமாய் இருத்தலன்றி, அவர்கள் அறிவு காரியப்படுத் தன்மை இலதாகலின் மதிமை சாலா மருட்கை என்ருர் எனலும் ஒன்று.

அகத்தியச் சூத்திரம் 'கற்பணே கழறும் அற்புதப்பத்துத், தனி யதீதமாய் அனுபவம் ஆற்ருமை' என்பது.

பழையவுரை, 'முற்பதிகத்துக் குஞ்சிதபாததரிசனமே பரமுத்தி அடிமை என அருளி, மேல், எல்லாம் வல்ல சித்து என்பதும் எளிமையேன் பொல்லாங்கெல்லாம் அருளாற்.பொறுத்து ஆண்டு கொண்டு அருளும் ஆனந்த சுவானுபூதி என்பதும் அருளியது' என்று கூறும்.

அநுபவம் ஆற்ளுமை; அதாவது சிவானுபவம் முற்றுதலால் பொளுமை விம்முதல் என்பது திருவாசகத் திருவுள்ளக்கிடை.

'மாயாவுருக்கொண்டு உளத்தை மயக்கும் மின்ஞர்கள் வஃயுள் மயங்குவேற்கு இங்(கு) ஆயும் அறிவு அளித்து ஆளல் அதிசய மென்றுரைத்தல் அற்புதப்பத்தாகும்' என்பது பழைய புராணம்.

அற்புதம் - ஆச்சரியம் என்பது ஐடாதர நிகண்டு. விஸ்மயம் சித்திரம் என்பது அமரம். இவையணேத்தையும் இணேத்தெண்ணும் போது அற்புதம் என்பது, இதுவரை கண்டறியாததும் தோன்றி அறியாததுமான சிவானந்தானுபவம் தன்மாட்டு விளேந்தபோது உண்டான வியப்பும் அதனுல் வெளிப்படும் புதுமையுமே என்பது பெறப்படும்.

அதிசயமும் - அற்பு தமும் ஒன்ருகவே வழங்கு தண் இலக்கிய உலகில் நாம் காண்கின்றேமே; அங்ஙனமாக அடிகளார் முன்னர் அதிசயப்பத்தெனவும் ஈண்டு அற்பு தப்பத்தெனவும் வேருேதுகின் ருர்களே என்பதும் ஊன்றி ஆராய் தற்குரியதொன்று. அதிசயம் என்ற ஆரியச்செல் அதி என்னும் உபசர்க்கமும் शीङ् श्ये என் னும் மேன்மைப்பொருளேத்தரும் பகுதியும் இணேந்து ஆனது.

\* அதிசயம் என்னும் சொல் மேன்மை மரியாதை முதலான பலபொருடே உணர்த்தும் என்பர் ஹேமசந்திரர்; சுமை, அடிக்கடி, அதிவேடை, மிகுபொருள் முதலான பற்பல பொருள்களேத் தரும் என்கிறது அமரம். ஆகவே அதிசயம் என்பது மிகுதிகாரணமாக விளேந்தமேன்மையை உணர்த்துவது; அற்புதம் என்பது இதுவரை நுகரப்படாத ஒன்று நுகர்ச்சிக்குப் புலனைபோது விளேந்த தன் வசமற்ற நிலே என அறியப்பெறுதல் காண்க.

<sup>\*&</sup>quot; अति मर्यादः उत्कर्षः."

<sup>—</sup> ஹேமசந்திரர்.

<sup>&</sup>quot; भरं अतिवेकं भृशं अत्यर्थं अतिमात्रं उद्घाढं निर्भरं तीज्रं एकान्तं नितान्तं गाढं बाढं दृढं "

<sup>—</sup> அமரம்.

### ஆசிரியவிருத்தம்

திருச்சிற் றம்பலம்

567

மைய லாயிந்த மண்ணிடை வாழ்வெனும் ஆழியுள் அகப்பட்டுத் தைய லாரெனுஞ் சுழித்தகேப் பட்டு நான் தக்ஷதடு மாருமே போய்யெ லாம்விடத் திருவருள் தந்துதன் பொன்னடி யிணே காட்டி மெய்ய குய்வெளி காட்டிமுன் னின்றதோர் அற்புதம் விளம்பேனே.

1

இ-ள்: இப்பூமியில், மயக்கமாகி, உலகவாழ்வு என்னும் கடலில் அகப்பட்டு, பெண்கள் என்னும் சுழியிற் சிக்கி, நான் தமேதடுமாறிப் போகாமல், நிலேயற்ற பொருள்களின்மேல் வைதத பற்றெல்லாம் ஒழியத் திருவருள் புரிந்து, தன்னு டைய பொன்போன்ற திருவடிகளேக் காட்டி, திருமேனி தாங்கி வந்து பரவெளியாகி ஞாஞகாயத்தைக் காட்டி, என் முன்னே வெளிப்பட்டு நின்றதாகிய ஒப்பற்ற அற்புதத்தைச் சொல்லமாட்டாதவணுகின்றேன் என்றவாறு.

உலகவாழ்விற் சிக்கி உழல இருந்த என்ணக் காப்பாற்றித் திருவடிகாட்டிப் பரவெளிகாட்டிக் குருவாக வந்து முன் நின்ற அற்புதம் சொல்லொணுததாக இருந்தது என்பது கருத்து.

மையல் - மோகம் : அஃதாவது ஆணவமல காரியமாகிய அறியாமையான் விளேவது. இது மண்ணிடைப் பிறந்தவுடன் உடலொடுகூடிய உயிரை மயக்குவது ஆதலின் 'இந்த மண் ணிடை மையலாய்' என்றது. 'மையலாம் இந்த மண்' எனப் பாடங்கொள்வாரும் உளர்.

வாழ்வு · உலகிடைப்பொருந்தி நுகரும் இன்பத்துன்பங் கள். இது எல்ஃயற்றதாய், இடையீடு இன்றிப் பரந்து கிடத் தலின் 'வாழ்வெனும் ஆழி' என்று உருவகித்தார். அகப்பட்டு• அக்கடலின் பரப்பீலும் ஆழத்திலும் தாம் சிக்கி.

தையலார் - பெண்கள். தையல் - அழகு : உரிச்சொல். அதணேயுடையார் தையலார் என்க. சுழி - நீரில் எதிர் எதிரான ஓட்டத்தால் விளேயும் ஆழமான சுழற்சி. இது அகப்பட்ட பொருளே ஆழ்த்திக்கொள்வது. அதுபோல மகளிரும் தம் வயப்பட்டாரை மேலெழாவாறு சுழலச் செய்தலின் 'தையலார் எனும் சுழி' என்ருர். தணேப்பட்டு - சிக்கி. த‰ தடுமாறுதல் - இடம்விட்டுப் பெயர்ந்து சுழலுதல். பொய் - நி‰யற்ற உலக இன்பங்கள். பொய்ம்மையுடையவற் றைப் பொய் என்ருர்.

இறைவன் திருவருள் ஞானமயமானது; அதணே என்மீது பதியத்தந்தமையின் பொய்யெலாம் விட்டது என்பார் 'பொய் யெலாம்விடத் திருவருள் தந்து' என்ளுர். பொய்-யான் எனது என்னும் பொய் என்பது பழையவுரை.

பொன்னடி - பொன்போற் போற்றத்தக்க திருவடி. நிறத் தாற் கூறிய துமாம். மெய்யனுய் வெளிகாட்டி - குருநாதகைத் திருமேனி தாங்கிவந்து இதுதான் சிதம்பரம் என ஞானவெளி யைத் தரிசிப்பித்து; என்றது அறியாமையால் குடத்துள் விளக்குப்போல ஏகதேச ஞானத்தாற் சிற்றறிவும் சிறு தொழி லும் உடையவகை இருந்த என்ணப் பரவெளிக்கு உரியவன் என்பதை உணர்த்தி என்றவாரும். மெய்யனுய் என்பதற்கு உண்மைப்பொருளாய் என்பாருமுளர். சத்தியஞானபோதனை யென்பது பழையவுரை.

முனனினறது ஓர் அற்புதம் - கருவிகரணங்களால் உணர் தற்கு ஒண்ணுத இறைவன் அவற்ருல் உணரத்தக்க நிஃயில் வந்து என்முன்னே நின்றது ஓப்பற்ற அற்புதம் என்றவாறு.

விளம்பேன் · அத்தகைய ஓர் அற்புதத்தை அநுபவிக்க இயலுமேயன்றி, இங்ஙனமிருந்தது என்று சொல்ல இயலாது என்றதாம். பழையவுரை மவுணைந்தம் பெறுதலே சுவானுபூ தி எனல் காண்க. இது வியப்புச்சுவையின் முற்றிய நிலே. இதலை ஆற்ரெணுத அனுபவத்தை உணர்த்தியமையில் அற்புதப்பத் தாதல் காண்க.

568 ஏய்ந்த மாமல ரிட்டுமுட் டாததோர் இயல்பொடும் வணங்காதே சரந்த மார்முணத் தையனல் லாரொடும் தணதடு மாருகிப் போந்தி யான் றுயர் புகாவணம் அருள்செய்து பொற்கழ விணகாட்டி வேந்த ஞய்வெளி யேயென்முன் நின்றதோர் அற்புதம் விளம்பேனே.

இ-ன்: பொருந்திய பெரிய பூக்களேப் பறித்துச்சாத்தி இடையீடுபடாத தன்மையோடும் பூசிக்காமல் சந்தனம் அப்பிய முஃகளே யுடைய பெண்களோடுகூடித் தஃதைடுமாறிச் சென்று யான் துன்பக்கடலிற் புகாத வண்ணம் திருவருள் புரிந்து, பொன்னடிகளேக் காட்டி, குருராயஞக வெளியே என்கண்காண என்முன் நின்றதாகிய ஒப்பற்ற அற்புதத்தைச் சொல்லமாட்டாதவஞகின்றேன் என்றவாறு.

பூக்கள்கொண்டு பொன்னடிபோற்றிப் பூகியாமல், காரிகை யார் கலவியிற்கூடித் த2ே தடுமாறிப் போகாமல், திருவடிகாட்டிக் குருநாதணை என்முன் காட்சிதந்து நின்ற அற்புதம் சொல் லொணுதது என்பது கருத்து.

ஏய்ந்த மாமலர் - இறைவன் பூசைக்குரியனவாகச் சிவாக மங்களில் விதிக்கப்பட்ட சிறந்த மலர்கள்; ஏதோ கிடைத்த பூக்கள் எனலுமாம். புல்லிலே எருக்கமாயினும் என்பதாம்.

சிவபூசைசெய்வார், நாளிடையிட்டுச்செய்யாது நாடோறும் தவருது செய்துவரல் வேண்டுமாதலின் 'முட்டாதது ஓரியல் பொடும் வணங்காதே' என்ருர். உடற்பயிற்சி செய்பவன் ஒரு நாள் செய்யாதுவிடின் மறு நாள் உடல் நலிவும் பயிற்சிக்குறை வும் விளேதல்போல, யோகமும் தியானமும் பக்தியும் கலந்த உளப்பயிற்சியாகிய சிவபூசை செய்பவர்கள் நாளிடையிட்டும் காலந்தாழ்த்தும் செய்வார்களாயின் தியானசித்தி விளேயாமை மட்டுமன்றித் தீ நரகினும் புகுவராதலின் 'முட்டாதது ஓர் இயல் பொடும் வணங்காதே' என்ருர்.

மார்பிலே பூசியுள்ள கலவைச்சாந்தமும் முஃலகளும் தடு மாற்றத்திற்குக் காரணமாகிச் சிவப்பணிகளேச் செய்யவிடாது மயக்கிய போகசாதனங்கள் என்பார் அவற்றை விதந்து 'சாந்த மார்முஃலத் தையல்நல்லாரொடும் தஃலதடுமாறு ஆகி' என்ருர்.

வேந்தன் - அரசன். ஈண்டு ஞானவேந்தனுப் வந்த குரு வுருவை நிண்லுட்டியது. வெளியே என்முன் நின்றது என் றது அத்தகைய பெரியோன் சிறியேகையே என் கண் காண வெளியில் நின்றது எனப் பெருமானுடைய உயர்வும், தன்னிழி வும் தோன்றச்செய்து அவனது எளிவந்த தன்மையையும் உணர்த்திற்று. இதனைல் இத்திருப்பாடல் சிவானுபவத்தின் ஆற்ெருணத்தன்மையை அறிவித்தல் காண்க.

569 நடித்து மண்ணிடைப் பொய்யிணப் பலசெய்து நானென தெனுமாயக் கடித்த வாயிலே நின்றுமுன் வினேமிகக் கழறியே திரிவேணப் பிடித்து முன்னின்றப் பெருமறை தேடிய அரும்பொருள் அடியேக்ன அடித்த டித்துவக் காரமுன் தீற்றிய அற்புதம் அறியேனே.

3

இ - ள் : அத்தகைய பெரிய வேதங்கள் தேடியலேகின்ற அரும்பொருளாகிய சிவம், பூமியில் பொய்யான வாழ்வுகள் பலசெய்து மெய்யன்பன்போல நடித்து நான் எனது என்னும் பற்றுக்களாகிய அரவுகள் கடித்த வாயிலே நின்று பழவிணே களேப் பற்றிப் பேசிக்கொண்டு திரிகின்ற என்னே, அவற்றுள் ஆழ்ந்து போகாவண்ணம் பிடித்து, என்முன்னே குருமேனி தாங்கி நின்று, அடியேணே அடித்து அடித்துச் சர்க்கரையை யூட்டிய அற்புதத்தை அறியேன் என்றவாறு.

பற்றுக் காரணமாகப் பழவிணேகளில் சிக்கி வருந்த இரு ந்த என்ணப் பிடித்து ஆட்கொண்டு, குருநாதகை என் முன்னே நின்று, இதை உண் என்று அடித்து அடித்துச் சர்க்கரையை ஊட்டிய அற்புதம் அறியவும் ஓண்ணுதது என்பது கருத்து.

நடித்தல் - ஒருவர் வேளுருவர்போல வேடந்தாங்கிப் பார்ப் பவர்களே உண்மையாக நம்பச்செய்யும் ஆற்றல். ஒரு வீணன் ஷேந்துகை நடித்துக் காண்பாரை வேந்தனென்றே நம்பவைக் கும் தன்மை. அதுபோலப் பொய்ம்மையே பெருக்கிப் பொழு திணச்சுருக்கும் யான் மெய்யடியார்போல நடித்தேன் என்பார் • நடித்து \* என்ருர்.

மாயக் கடித்த வாய் - அழிந்துபடக் கடித்த வாயிலே என்க. மாயம் கடித்த வாய் எனப் பிரித்து வஞ்சணேயானது கடித்த வாய் என்பர் சிலர். எழுவாயாங்கால் மாயம் ஈறு கெடாமை தெளிக. கடித்த என்ற விணயாற்றலால் நான் எனது எனும் அரவு என ஒருசொல் வருவித்து அகப்பற்றும் புறப்பற்றுமாகிய இருதணேகளே உடைய பாம்பு என்ரே, இரண்டாகிய பாம்பு என்ரே பொருள் கொள்க. கடித்த வாய் - கடித்த புண்ணுள்ள இடம். கடித்த வாயிலே நிற்றலாவது, பாம்பினுல் கடிக்கப் பெற்ற ஒருவன் கடித்த இடத்தைக் கையால் பிடித்துக்கொண்டு வேறுணர்ச்சியின்றி, அதணேயே சொல்லிச்சொல்லி வருந்துதல் போல யானும் இருவகைப் பற்றுகிய இருதணேப் பாம்பு கடித்த இடத்திணச் சுட்டி. இது பழவிணயால் விளேந்தது எனப் பேசிக்கொண்டே, விணதீரும் உபாயமாகப் பதிபுண்ணியங் கணப் புரியாமல் வீணே காலங்கழித்தேன் என்பார் இங்ஙனம் கூறினர் என்க.

'பிடித்து' என்றது, மஃலயுச்சியிலிருந்து பாதாளக் கங்கை மில் விழ இருப்பவன் ஒருவணே ஓடிவந்து பிடித்துத் தடுக்கும் உபகாரிபோல இருவகைப் பற்ருகிய பாம்பினிடமே பழகிப் பழவிணேகளேப் பேசி மேல்விணேகளேச் சேகரிக்க இருந்த என் ணத் தடுத்து நிறுத்தி என்ற பொருட்சிறப்புத்தோன்ற நிற்றல் காண்க.

பாலகன், தந்தை நிறுத்தினுும் அறியாமையால் மீளவும் ஓடிவிழுவதுபோல யானும் வாசமைலத்தாற்ருக்குண்டு தடுமா றிப் போவேனே என்று திருவுளத்தெண்ணி, என்னே அறிவு தெரிகின்றவரையில் பாதுகாக்கத் திருவுளங்கொண்டு என் முன்னே தன் ஞானத்திருவுருவைக்காட்டி நிற்கின்ருன் என்பார் 'முன்னின்று' என்ருர்.

அன்னே பாலும் சர்க்கரையும் கலந்து பொற்கிண்ணத்தில் வைத்து ஊட்டவும் உண்ணமாட்டேன் என்று அடம்பிடித்து அழும் குழந்தையை அடித்து, அதற்கு அமுதை ஊட்டுவது போலச் சிவானுபவமாகிய திருவருளமுதத்தை அடித்தடித்து இறைவன் ஊட்டுகிருன் என்பார் 'அடித்து அடித்து அக்காரம் முன் தீற்றிய அற்புதம்' என்ருர்.

இங்ஙனம் சிவானுபவம் அக்காரம் போல்வது; அதணே இறைவன் ஊட்டிஞன்; அவ்வனுபவம் என்னுல் அறிய ஒண் ணுததாக இருந்தது என்றலின் இத்திருப்பாடல் அனுபவம் ஆற்ருமையாகிய பதிகக் கருத்தைப் புலப்படுத்துதல் காண்க.

570 பொருந்து மிப்பிறப் பிறப்பிவை நிணேயாது பொய்களே புகன்றுபோய்க் கருங்கு ழலிஞர் கண்களா லேறுண்டு கலங்கியே கிடப்பேணத் திருந்து சேவடிச் சிலம்பவை சிலம்பிடத் திருவொடும் அகலாதே அருந்து ஊவஞ யாண்டுகொண்டருளிய அற்புதம் அறியேனே.

இ-ள்: விண்களுக்கு ஏற்ப வந்து பொருந்துவனவாகிய இந்தப் பிறப்பையும் இறப்பையும் நிணேயாமல், பொய்களேயே சொல்லித் தாமே வலியச்சென்று, கரியகூந்தஃயுடைய பெண் களின் கண்களால் தாக்கப்பெற்றுக் கலங்கிக் கிடக்கின்ற என்னே, சிவந்த திருவடிக்கண் உள்ள இலக்கணங்களால் திருந்திய சிலம்புகள் ஒலிக்கத் திருவருளோடும் பிரியாதபடி என்னேக் காக்கும் அரிய துணேவஞிக ஆட்கொண்டு, எனக்கு அருள்செய்த அற்புதத்தை யான் அறியேன் என்றவாறு.

வரப்போகின்ற பிறப்பிறப்பை நோக்காது மாதர்மயக்கிற் கட்டுண்டு கிடக்கும் என்ணச் சிலம்புகள் ஒலிக்க வந்து ஆட் கொண்டருளிய அற்புதத்தைப்பற்றிச்சொல்ல யான் அறியேன் என்பது கருத்து. இவ்வுரைக்கு ஏற்ப இப்பிறப்பு இறப்பு இவை பொருந்தும் என நிணயாது எனப் பிரித்துக் கூட்டுக.

இப்பிறப்பு இறப்பு - எடுத்த இந்தப் பிறவியும் இதணேத் தொடர்ந்துவரும் இறப்பும் என்க. அன்றி இனிப்பொருந்தும் இதுபோன்ற பிறப்பும் இறப்பும் எனலுமாம்.

நான் பொய்கணப் புகன்ருல் அதனைல் வீண ஏறும், அத னுல் பிறப்பேறப்பு இடையீடின்றி வரும் என்பதை நிணயாமற் போய் மாதர்திறத்து மயங்கினேன் என உலகவர் நிஸேயைத் தம்மேலிட்டுரைப்பார் இங்ஙனம் கூறிஞர். புகன்று - விரும்பே. பழையவுரை 'மலபரிபாக நிமித்தம் வந்து பொருந்திய இப் பிறவியையும் தொடர்ந்துவரும் இறப்பையும் இறைவன் நமக்கு அருளினுன்; இதணேக்கொண்டே இன்பவுலகை அடையவேண் டும் என்று எண்ணுமல்' என்னும்.

பொய்களே புகன்று - பொய்கள் பலவற்றைப் பேசி. பொய் யான உலக இன்பங்களேயே விரும்பி எனலுமாம். பழையவுரை எடுத்த இவ்வுடல் நிஃயற்றனவே என்று` பேசிக்கொண்டு என்னும்.

கருங்குழலிஞர் என்றது மாதர்கள் என்ணே மயக்கியது அவர்கள் இளமையைக் காட்டி என்பது பெற்நின்றது. கண் கள் நஞ்சுதோய்ந்த வேலாதலின் அதற்கேற்ப ஏறுண்டு என்ற விணேதந்தார். வேலால் ஏறுண்டவன் விரைவில் மாள்வானே யன்றிப் பலவாண்டுகள் மயங்கிக் கலங்கிக் கிடவான். கண்க ளால் ஏறுண்டவர்கள் கலங்கித் துன்புறுவார்களேயன்றி விரைவில் இறவார் என்பார் 'கலங்கியே கிடப்பேணே' என்ருர்.

சேவடிச்சிலம்பு அவை அணேத்தும் ஒருசொல்லாய், திருந்து என்ற விணேத்தொகைக்கு முடிபாயிற்று. சேவடிக்கண் விளங்கு வனவாய்த் திருந்திய சிலம்பு அவை எனப் பொருள் கொள்க. திருந்துதல் சிலம்பிற்கன்றிச் சேவடிக்கு இல்ஃயாதல் தெளிக. இறைவன்சேவடி மல மாயைகளோடு கூடாததாய் அநாதியே நித்தமாய்ச் சுத்தமாய் இருப்பதாகலான் என்க. சிலம்பிட · ஓலிக்க. திரு · திருவருள்; ஞானமுமாம். பரா சத்தி என்பது பழையவுரை. திருவொடும் அகலாதே · திரு வருளே உருவான சத்தியோடு உடனுய் என்பது. இறைவற்கு அபின்சைக்தியோடு எழுந்தருளி அருள்வழங்குதல் இயல்பு என்னும் சைவமரபு தெரிவிக்கப்பெற்றது.

கலங்கிக்கிடந்து காப்பாரின்றி, துன்பத்திற்கு யாரே துணே யாவார் என்று யான் வருந்துகின்றகாலத்துக் கிடைத்தற்கிரிய துணேவகை ஆண்டான் இறைவன் என வியப்பார் 'அருந் துணேவஞய் ஆண்டுகொண்டருளிய அற்புதம்' என்ருர்.

அதணே அறியேன்; அதணே அறியும் அளவிற்கும் என் அறிவு காரியப்படவில்ஃ; சிவபோதமே மிக்கு இன்ப அனுப வமே மேலிட்டேன் என்றதாம். பழையவுரை பராசத்தியுடன் பிரிவில்லாத உயிர்த்துணேவராக என் உயிரில் எழுந்தருளிய சிவானந்தபோகத்தை என் அறிவால் காண உளதோ என்று உரைக்கும். இதன் நயம் ஆழ்ந்து அனுபவித்தற்குரியது.

இவ்வண்ணம் இத்திருப்பாடல் திருவருட்சத்தியோடு சிவ பெருமான் எழுந்தருளி வந்து, ஆண்டுகொண்ட அனுபவம் அற்புதமாகச் சொல்லொணுததாக இருந்தது என்றலின் பதிகக் கருத்து விளங்குதல் காண்க.

571 மாடுஞ் சுற்றமும் மற்றுள போகமும் மங்கையர் தம்மோடும் கூடி யங்குள குணங்களா லேறுண்டு குலாவியே திரிவேண் வீடு தந்தென்றன் வெந்தொழில் வீட்டிட மென்மலர்க் கழல்காட்டி ஆடு வித்தென தகம்புகுந் தாண்டதோர் அற்புதம் அறியேனே.

ă

இ-ள்: செல்வமும் சுற்றமும் ஏனேய போகப்பொருள் களும் ஆகிய இவற்றை மங்கையர்களோடு அடைந்து, அங் குள்ள தன்மையாகிற இன்பங்களால் தாக்குண்டு, குலாவித் திரிகின்ற என்னே, என்னுடைய தீய தொழில்கள் அழிய மெல்லிய மலர்களே ஒத்திருக்கும் திருவடிகளேக் காட்டி, என் னேப் பரவசமாய் ஆடச்செய்து, என் நெஞ்சமே கோயிலாகக் கொண்டெழுந்தருளி, பரபோகமாகிய வீட்டின்பத்தையும் தந்து ஆண்ட ஒப்பற்ற அற்புதத்தை யான்சொல்ல அறியேன் என்றவாறு. மாதர், மணே. மாடு. வீடு முதலான போகங்களோடு கூடி ஆங்காங்குள்ள இயல்புகளால் தாக்கப்பெற்று அவைகளோடு கூடிக் குலாவித்திரிகிற என்ணத் திருவடிகாட்டி ஆட்கொண்ட அற்புதம் இத்தகைத்து என்று என்னுல் சொல்லொணுததாக இருந்தது என்பது கருத்து.

மாடு - செல்வம். செல்வம் என்பன மணியும் பொன்னும் நெல்லும் மாடுகளும் பூமியும் முதலாயின. அவற்றுள், மாடு கணக் கொண்டே செல்வநிஃயைச் சீர் தூக்கும்வழக்கம் பண்டு இரு ந்ததாதலின் மாடு என்பது செல்வத்திற்கே பெயராயமைந் தது. இன்றும் எத்தண ஏர் மாடு உண்டு என்று விணைச் செல்வநிஃயை அறிதல் காண்க. வடுவிலா வையத்து மன்னிய மூன்றுள் நடுவணதெய்த இருதஃயும் எய்தும் என்பவாகலின் போகத்திற்சிறந்ததாக மாடு முற்கூறப்பெற்றது.

சுற்றம் - தாய் தந்தை அண்ணன் தம்பி முதலான சுற்றத் தார்கள். இவர்கள் போககாலத்து உடனிருந்து நுகர்ந்து போகத்தை மிகுவிப்பவர்கள் ஆதலின் இவர்களே அடுத்துக் கூறிஞர். மற்றுள போகம் என்றது உணவும், உடையும், நகையும், மாஃயும், சந்தனமும், வண்டியும், வாகனமும் முதலான போகப்பொருள்களே.

மாடு முதலாகிய இத்துணேப்போகமும் போகப்பொருள்க ளாக எண்ணப் பெறுவது மாதர்கள் இருந்தபோதுதான்; அவர்கள் இல்வழி இவற்ருல் எட்டுணேயும் சிறப்பின்ரும் என் பார் 'மங்கையர்தம்மோடும் கூடி' என ஓடு உருபை உயர்பின் வழிக்கொடுத்து ஓதிஞர். மங்கையர் - கற்புடைத்தலேவியர். மங்கையர்தம்மோடும் எனப் பலர்பாலாற் கூறிஞர், மக்கள் அணேவரையும் அறிவுறுத்தலான் என்க.

அங்கு உள குணங்களால் ஏறுண்டு - இங்ஙனம் பலவாய போகப் பொருள்களினிடத்துத் தனித்தனியே உள்ள இயல்பு களால் தாக்குண்டு. மூவரை மணந்துகொண்ட தசரதன் அம் மூவர் குணங்களிலும் இடைப்பட்டு இடர்ப்பட்டதுபோலென்க.

போகப்பொருள்களின் குணங்களால் தாக்குண்ணினும் அவை தரும் சிற்றின்பத்தில் ஈடுபட்டு, அவைகளோடும் கூடிக் குலாவித் திரிகிறேன் என்பார் 'குலாவியே திரிவேண்' என்றுர். ஈண்டும் குலாவுதல் அசதியாடியும் தொட்டும் பிணேந்தும் வினயாடுதல் என்னும் பொருளிலேயே வந்திருத்தல் காண்க. வெம் தொழில் - கொடிய செயல்கள். வீட்டிட - அழிய. என்

в

அறியாமையால் விஃாயும் கொடிய செயல்கள் தீப்பொறிமுன் பஞ்சுப்பொதிபோலத் தாமே அழிய என்பதாம்.

கழல் - திருவடி: ஆகுபெயர். இறைவன் திருவடி ஐந்து பொறிகட்கும் ஒருசேர இன்பந்தருவது, ஐந்திந்திரியங்களா லும் ஒருசேர அனுபவிக்கப்பெறுவது என்பார், நிறத்தாற் கண்ணுக்கும், மணத்தால் மூக்கிற்கும், தேலைல் நாக்கிற்கும், மென்மையால் மெய்க்கும், சார்ந்துள்ள ஒலிகளால் செவிக்கும் இன்பம் ஊட்டும் மலரோடு அதனே ஓப்பித்து 'மென்மலர்க் கழல்காட்டி' என்றருளினர்.

ஆடுவித்து • ஆடச்செய்து. தற்போதமுள்ளவரை உயிர் ஆடுதலும் பாடுதலும் புரியாது; இறைவன்பால்வைத்த அன்பு முற்றிக் காதலாய்ப் பரிணமித்தபிறகு தன்வசங்கெட்டுத் தலே யாரக் கும்பிட்டுக் கூத்து ஆடும் ஆதலின் தற்போதங்கெடுத் தமை உணர்த்துவார் 'ஆடுவித்து' என்ருர்.

புகுந்து என்ற விணயால் அகம் கோமிலாக உருவகிக்கப் பெற்றமை அறிக. திரிவேணே இவ்வண்ணம், வீட்டிடக் கழல் காட்டி, ஆடுவித்து, அகம் புகுந்து, வீடு தந்து ஆண்டதோர் அற்புதம் அறியேன் எனக்கூட்டுக.

அங்ஙனம் ஆட்கொண்ட வியப்பை உணரகில்லேன் என் றமையின் இத்திருப்பாடலும் பதிகக் கருத்தைத் தெரியவுணர்த் துதல் காண்க.

572 வணங்கு மிப்பிறப் பிறப்பிவை நினேயாது மங்கையர் தம்மோடும் பிணே ந்து வாயிதழ்ப் பெருவெள்ளத் தழுந்திநான் பித்தனுய்த் திரிவேணக் குணங்க ளுங்குறி களுமிலாக் குணக்கடல் கோமளத் தொடுங்கூடி

அணே ந்து வந்தெண் யாண்டுகொண் டருளிய அற்புதம் அறியேனே.

இ - ள் : வணங்கு தற்காகக் கிடைத்த இப்பிறப்பையும் இறப்பையும் அங்ஙனம் எண்ணுது, நான், பெண்களுடன் கூடி, அவர்கள் வாயிலிருந்து ஊறும் எச்சிலாகிய பெருவெள் ளத்தில் மூழ்கிப் பித்தஞகித் திரிகின்ற என்னேக் குணங்களும் அடையாளமும் இல்லாத குணமே வடிவான கடல்போலபல ஞகிய சிவபெருமான், அழகேயுருவான அம்மையோடுங்கூடிச் சோந்துவந்து அடியேனே ஆட்கொண்டருளிய அற்புதத்தை யான் அறியேன் என்றவாறு.

குணமும் குறியுமில்லாத கடவுள், அம்மையப்பராக எழுந் தருளிவந்து, இப்பிறவியெடுத்ததன் நோக்கத்தை மறந்து மாதர்வாய் எச்சில் வெள்ளத்திலழுந்த இருந்த என்னே ஆட் கொண்டு காத்த அற்புதம் என்னுல் சொல்லத்தரமோ? அறியத் தான் தரமோ? அன்று என்பது கருத்து.

யாம் மக்கட்பிறவியெடுத்தது கடவுணே வணங்கி முத்தி மின்பம் பெறும் பொருட்டேயாம் என்பதை மறந்து மகளிர் கூட்டமேவிழைந்தேன் என்பார் 'வணங்கும் இப்பிறப்பு இறப்பு இவை நிணயாது…திரிவேன்' என்ருர். வணங்கும் இப்பிறப்பு-வணங்கு தற்காகக் கிடைத்த இப்பிறவி. நிணயாது - இப்பிறவி கிடைத்ததன் நோக்கமும் பயனும் ஆகிய அருமைகளே நிணையாது என்க.

பிணே ந்து - கூடி. 'பாலொடு தேன் கலந்தற்றே பனிமொழி வாலெயிறு ஊறிய நீர்' என வியந்து எச்சில்வெள்ளத்தில் ஆழ்ந்து என்ருர்; மீட்டும் மீட்டும் அதிலேயே தோய்ந்து கிடத் தலின்.

ஓன்றில் முறுகிய அன்பு பித்து. விரும்பிய அவ்வெச்சி ஃயே விரும்பி வேற்றலுவலே நோக்காது அலேதலின் 'பித்த ஞய்த் திரிவேணே' என்ருர். இதுவும் உலகர்செயலேத் தம்மே லிட்டுக் கூறியது.

இறைவன் குணங்களுக்கெல்லாம் ஒரு கடல் போல்பவன். குணம் எஞ்ஞான்றும் ஒருகுணியைப் பற்றியே நிற்கும். அங்ஙன மாமின் குணக்கடலாகிய இறைவனுக்குக் குணி எதுவெனின் அவனே குணி, அவனே குணம் என்றவாரும். குணியாமின் சுட்டறிவால் உணரத்தக்க குணங்களும், அடையாளங்களும் வேண்டுமே எனின் அவைமிரண்டும் இல்லாத குணமேயான கடல் என்ருர். முன்னர்க் குணங்கள் என்றது சுட்டறிவான் இவ்வண்ணத்தன் இப்படியன் என்றுரைக்கத்தக்க வரையறை யுட்பட்ட குணங்களே. குணக்கடல் - எல்லேயற்ற குணங்கள்.

கோமளம் - அழகு. ஈண்டு அழகு என்னும் பண்பு அழகே வடிவாய்த் தமக்கென வேறுவடிவின்றிச் சிவத்தோடு ஒன்றி நிற்கும் பராசத்தியை உணர்த்திற்று.

வந்து என்ணே அணேந்து என மாறுக. பூணே தன் குட்டி யைத் தானே வாயால் கவ்விச் செல்வதுபோலவும், பசு தன் கன்றை உள்ளித் தாவிச் சென்ற‱ாவது போலவும் அடியே னிடம் தாமே வகிய வந்துசேர்ந்து என்க.

பசு பால் சுரந்ததும் குடிக்கின்ற கன்று தன்னே மறந்து வைத்தவாய் வாங்காமலும் ஊட்டாமலும் நிற்பதுபோல நான், ஆண்டுகொண்டு அருளிய அற்புதத்தை அறியமாட்டேளுமி னேன் என்பார் 'அற்புதம் அறியேன்' என்ருர்.

இத்திருப்பாடல் அம்மையப்பராக எழுந்தருளி ஆண்டு கொண்ட அனுபவம் தம்மாற்சொல்லொணுததாய் - அறியொணு ததாய் இருக்கின்றமை அறிவித்தல் காண்க.

573 இப்பி றப்பினில் இணேமலர் கொய்து நான் இயல்பொடஞ் செழுத்தோ தத் தப்பி கா துபொற் கழல்களுக் கிடா து நான் தடமுகே யார் தங்கள் மைப்பு லாங்கண்ணுல் ஏ றுண்டு கிடப்பேகோ மரை டியிணே காட்டி அப்பன் என்னே வந் தாண்டுகொண் டருளிய அற்பு தம் அறியேனே.

7

இ - ன் : இந்தப் பிறவியில் நான், அருச்சனேக்கு உகந்த பூக்களேக் கொய்து, இலக்கணத்தோடு திருவைந்டிதழுத்தை ஓதி, நான் தவருமல் பொன்போன்ற திருவடிகளில் சாத்தா மல், பருத்த முலேகளேயுடைய பெண்களின் கருமைதவழுங் கண்களால் –தாக்குண்டு செயலற்றுக் கிடப்பேணே, என் தந்தையாகிய பரமசிவன், தமது மலர்போலும் திருவடிகளேக் காட்டி வலியவந்து என்ணே ஆண்டுகொண்ட அற்புதத்தை யான் அறியேன் என்றவாறு.

விதிப்படி மலர்பறித்திட்டு, அஞ்செழுத்தோதி அரனடிக்குச் சாத்தாது அரிவையர் மயலில் மயங்கிக் கிடந்த என்னே மலரடி காட்டி ஆட்கொண்ட அற்புதம் என் அறிவின் அளவிற்றன்று ஆதலின் யான் அறியேன் என்ருர் என்பது கருத்து.

'இப்பிறப்பினில்' என்பது, மேல்வரும் பிறவி வேண்டேன்; கிடைத்த இப்பிறவியிலேயே கரைகாண விழைகின்றேன் என விரைவுகுறித்து நின்றது.

இணே மலர் - இணே ந்த மலர்: விணேத்தொகை. சிவண அருச்சிப்பதற்குப் பொருத்தமான மலர்கள். கொய்து - மலரைக் கொய்யவேண்டிய முறைப்படி, நீராடித் தோய்த்து உலர்ந்த ஆடை உடுத்து, தன்மேனியைத் தீண்டாமலும் தொரியாமலும்; இழிந்த பொருள்களேயும் நாய் மாடு முதலியவற்றையும் தீண் டாமலும், வாய்பேசாமலும் திருவைந்தெழுத்தைத் தியானித்துக் கொண்டே கொய்து.

தாம் பெற்றிருக்கிற சிவதீட்சை முறைக்கு ஏற்ப சபீச நீர்ப் பீச முறைகளோடும், ஓதுமுறை நிற்குமுறை அறிந்து திருமந் திரார்த்தத்தைச் சிந்தித்த‰யே ' இயல்பொடு அஞ்செழுத்து ஓதி' என்றது.

சிவார்ச்சணே செய்வோர் நாளிடையிட்டுச் செய்தலாகாது ஆதலின் நாடோறும் குறித்த நேரத்தில் செய்யவேண்டும் என்பார் 'தப்பிலாது ' என்ளுர்.

அருச்சிக்குங்கால் பூக்களே வீசி எறிதலும் மேனிமின்மீது நேராக எறிதலும் கூடாது என்பார் பொற்கழல்களுக்கு இடுக என்ருர். அங்ஙனம் இடவேண்டிய யான் இடாது மாதர் கண்ணுல் நொந்தேன்; என்னே இறைவன் ஆட்கொண்டான் என்கின்கிருர்.

மைப்பு உலாம் கண் - கருமைபரந்த கண்; என்றது அவர் களின் இளமையை விளக்கியது.

நான் இடாது, நான் ஏறுண்டு என நான் என்ற எழுவாய் பன்முறைவந்தது. தவறிழைத்தவன் பதற்றமடைந்து, 'நான் அந்தப் பொருகோ நான் ஒன்றுமே செய்யவில்&ல' என்பான்; அதுபோலக் கடமை தவறியதால் பதறிக்கூறியதாம்.

மயக்கநோயுற்ளுரைச் சிலமணிகள் காட்டித் தெளிவிப்பது போலத் தடமுஃயார்தங்கள் மைப்புலாங் கண்ணுல் ஏறுண்டு கிடப்பேணே மலரடிகாட்டித்தெளிவித்தான்; அடியேன் தெளிந் தேன்; அன்பு பூண்டேன்; அவன் ஆண்டுகொண்டான்; அருளினுன்; அதில் ஏதோ ஓர்வகை அற்புதம் என்மாட்டு விளேகிறது; அதனே இன்னதென்று உணர என்னைல் முடிய வில்ஃ என்கின்றுர்.

இத்திருப்பாடலும் அற்புதம் அறியேன் என அநுபவம் ஆற்ரெணுமையை அறிவித்தல் காண்க.

574 ஊசலாட்டுமில் வுடனுயி ராயின இருவினே யறுத்தென்னே ஓசையா னுணர் வார்க்குணர் வரியவன் உணர்வுதந் தொளியாக்கிப் பாச மானவை பற்றறுத் துயர்ந்ததன் பரம்பெருங் கருணேயால் ஆசை தீர்த்தடி யாரடிக் கூட்டிய அற்புதம் அறியேனே.

8

இ- ள்: ஒலியளவையான் அறிவார்க்கு அறியவொண் ணுத சிவன், இவ்வுடலும் உயிரும் ஆயினவற்றை ஊசலாட்டு கின்ற இருவினேகளேயும் அறுத்து, ஞானத்தை நல்கி, என்னே ஒளிப்பொருளாக்கி, பாசங்கள் என்னேப் பற்ருதவண்ணம் அவற்றை அறுத்து, உயர்வற உயர்ந்த தன்னுடைய மேலான கருணேயால், ஒளியானேன் என்ற ஆசையையும் நீக்கி, மெய் யடியார்களின் திருவடியிலேயே என்றும் தோயும்வண்ணம் கூட்டிய அற்புதத்தை யான் அறியேன் என்றவாறு.

பிறப்பிறப்பைத் தருகின்ற இருவிணேகஃளயும் போக்கி, மல மாயைகளின் பந்தத்தையும் அறுத்துச் சிவஞானியாக்கி அடி யார்கள் கூட்டத்திலேயே என்றும் உறையச்செய்த அற்புதம் என்னுல் அநியவொண்ணுத ஒன்று என்பது கருத்து.

இருவிண - நல்விண தீவிண . இருவிணகளே உட2ையும் உமிரையும் ஒன் றச்செய்து பிறப்பிறப்பு, விண் மண், சுவர்க்கம் நரகம் என்ற இடங்களுக்குப் போய்வரும்படித் தூண்டுவன ஆதலின், உயிர்க்கு உட2ே ஊசலாகவும், உடலில் ஏறியவுயிர் பிறப்பிறப்பு, விண் மண், சுவர்க்க நரகங்கட்குச்சென்று வருத லால் ஊசலாடுபவகைவும் அமைய, இறைவன் விணக்கமிற்றை யறுத்தவுடன் உயிர் உடற்பலகையைவிட்டுச் சிவனடியார் திரு வடிகளேயே தாரகமாகப் பற்றிநிற்கும் என்பதும் உய்த்துணர உதவுவது இத்திருப்பாடல்.

ஓசை-ஒலிவடிவாய வேதங்கள். அவற்றையே துணேயாகக் கொண்டு இறையியல்பிண ஒருவாறுணரத் தஃப்படுவார்க்கு உணர்தற்கு முடியாதவன் இறைவன். இதன் கருத்து உரை உணர்வு கடந்துநின்ற ஒருவன் என்பது. ஓசை - பீரணவ நாதம்; அது சங்கொலிபோல யோகநிஃயிலிருக்கும்போது கேட்கும். \*அவ்வொலி கேட்கப்படுமாயின் சிவணக் காணலாம் என்பர் யோகநூலார். இவர் யோகம் சிவராசயோகமாய்ச் சிவ ஞானத்திற்கு வாயில் என்பதை உணராதார். இவர்களுக்கு ஒலிகேட்டலே சிவதரிசனம் என்பது கருத்து. ஆதலின் இவர் கட்கு உணரப்படாதவர் இறைவன் என்பதுமாம். இது மூலன் மரபில் வரும் சிவயோகியர் கருத்து. இவை அனேத்தையும் எண்ணி 'ஓசையாலுணர்வார்க்கு உணர்வரியவன்' என்றதை உணர்க. அருளல்லவற்றை அருளென்றுணரும் மருணே, இறைவன் போக்கிச் சிவஞானத்தையுதவியதை 'உணர்வுதந்து' என்றும், அறிவுபெற்றதும் அறியாமை நீங்குதலின் 'ஒளியாக்கி' என்றும் கூறிஞர்.

பாசத்தைப் பற்றறுத்து என்னது பாசமானவை பற்று அறுத்து எனப் பாசத்தை விணமுதல்போலக் கூறினர். ஒளி யான உமிர் மீளவும் பாசத்தைச் சென்று பற்ருது. பாசம் வாசணபற்றி தெய்க்குடத்தை அணுகும் எறும்புபோல மொய்க் கவும்கூடும் எனத் திருவுளத்தடைத்து இறைவன் பாசமானவை வந்து உமிரைப்பற்றும் ஆற்றஃயும் அறுத்து வறுத்தவித்துப் போலாக்கினுன் என்பார் இங்ஙனம் கூறிஞர். பாசமானவைகளே உயிர் பற்றுதஃ அறுத்து என்பாரும் உளர். நயமுள்ளன தெளிக.

பாசபந்தங்களின் நீங்கியவுமிருக்கு, பற்றற்ருன் பற்றிணப் பற்றவேண்டும் என்ற ஆசைதான் விஃாயக்கூடும்; அன்றி உலகியலாசை உண்டாகாதென்க. அங்ஙனம் பற்றற்ருஃனப் பற்றுகின்ற பற்றும் அநுபவத்திற்கிடையீடாகலின் இறைவன் அதஃனயும் தீர்த்தான் என்ருர்.

இவ்வண்ணம் பசுபோதம் கழன்று தானதுவாய் மேவும் அனுபவம் என்றைல் ஆற்ரெணுதது என உணர்த்துதலின் இத்திருப்பாடல் அற்புதப்பத்தினதாமிற்று.

575 பொச்சை யானவிப் பிறவியிற் கிடந்துநான் புழுத்தணே நாய்போல இச்சை யாயின ஏழையர்க் கேசெய்தங் கிணங்கியே நிரிவேஃவ இச்ச கத்தரி யயனுமெட் டாததன் விரைமலர்க் கழல்காட்டி அச்சன் என்ணயும் ஆண்டுகொண் டருளிய அற்புதம் அறியேனே.

இ-ள்: காடாக மண்டிக்கிடக்கின்ற இப்பிறவேயில் சிக் கிக்கிடந்து, பெண்களுக்கு விருப்பமானவற்றையே செய்து, அவர்களிடத்தேயே இணங்கி, புழுத்து அஃகின்ற நாய்போல் திரிகின்ற அடியேண், எனது தந்தையாகிய சிவபெருமான், இவ்வுலகத்திலே திருமாலுக்கும் பிரமனுக்கும் காணுதற்கு எட்டாத தன்னுடைய தெய்வமணங்கமழுகின்ற திருவடித் தாமரைகளேக் காட்டி ஆண்டுகொண்டருளிய அற்புதத்தை யான் அறியேன் என்றவாறு.

9

பிறவியாகிற காட்டிற்கிடந்து, மகளிரின் விருப்பம்போல ஒழுகி அவர்களோடு இணங்கி, புழுத்து அஃகிற நாய்போலத் திரிகின்ற அடியேணயும் திருவடிமலர் காட்டி ஆட்கொண்ட அற்புதம் என்னை அறிய ஒண்ணைத ஒன்று என்பது கருத்து.

பொச்சை - காடு. கடத்தற்கரியதாய், கடந்தே தீரவேண் டியதாய், வனவிலங்கு மிகவுடையதாய், அச்சுறுத்துவதாய், ஊறு வி2ோவிப்பதாய காடு; எல்2லயற்றதாய்;⊶கடந்தே தீர வேண்டியதாய், ஐம்புலக்களிறும், மனக்குரங்கும், காம கோப மாதியான பாம்புகளும், தன்னலப்பேயும் நிறை ந்ததாய். அதனல் துன்பமும் இன்பவடிவுதாங்கிய துன்பமுமாகவந்து அச்சுறுத் துவதாய். ஆன்மாவின் அறிவு இச்சை செயல்களே மறைத்து. வினேப்போகத்தில் ஆழ்த்தும் துன்பத்தை மிகச்செய்வதா யுள்ள பிறவிக்கு ஓப்பாகின்றமையின் பொச்சையான இப் பிறவியில் கிடந்து என்ருர். பொச்சை குற்றம் என்பாரும் உளர். அடிகள் 'வணங்கும் இப்பேறப்பு ' 'பொருந்தும் இப் பிறப்பு' எனப் பிறவியைப் பாராட்டுவார்களாதலால் குற்றம் பொருந்திய பிறப்பெனல் கூடுமோ? ஆய்க. இன்றிக் காடு என்றது பொருந்துமோ எனின், பரந்து தோன்றுதல் ஓன்றே பற்றிக் கூறியதாகக்கொள்க. தக்க துணேமிருப்பின் கடக்கலாம் என்பதும் கருதுக.

உய்யானத்தில் மகளிரோடு உலாவுதல்போலப் பிறவிக் காட்டுள், மாதர்கள் விரும்பியனவேசெய்து, நாய்பெண்ணுயை விடாது சுற்றித்திரிவதுபோலத் திரியலானேன் என்ற பொருள் நயமும் காண்க. புழு தஜே நாய் · எனப் பிரித்துக் கடிபட்டதால் புழுத்த தஜேயையுடைய நாய் எனலுமாம்.

ஏழையர் பெண்கள். விரிந்த அறிவில்லாத பேதையர் என்றவாறு. ஏழையர்க்கேசெய்து என்பதிலுள்ள ஏகாரத்தைப் பிரித்து ஏழையர்க்கு இச்சையாயினவே செய்து எனக் கூட்டிப் பொருட்சிறப்புக் காண்க. அவர்கள் சிவபூசை பண்ணதே, கற்குரொடு கூடாதே, அடியார்நேசம் பொல்லாதது எனின் அங்ஙனமே ஒழுகியும், உண்பன உடுப்பன படுப்பனவற்ருல் அவர்களுக்கு விருப்பமானவற்றையே செய்தும் என்பதாம்.

அவர்களோடு பிணங்கின் இன்பம் நழுவுமாதலின் அவர் களோடு இணங்கியே திரிவேணே என்குர். நான் இணங்க வேண்டியது அடியார் இணக்கமாகவும் அதணச் செய்யாது மாதரோடு இணங்கிக்கெட்டேன் என்பதாம். தன் புதல்வன்பால் தகாத செயல்கள் தோன்றின் அவணேக் கொடுத்தும், எடுத்தும், இன்சொல் கூறியும் தடுத்துத் திருத்து தல் தந்தையின் கடமை அதுபோல இறைவன் என்ணேத் தடுத்தாட்கொண்டமையால் எனக்கு அச்சன் ஆயினை என்ருர். அச்சன் - தந்தை; இது மலேநாட்டு வழக்கு என்னேயும் என்ற உம்மை இழிவுசிறப்பும்மை.

இறைவன் திருவடி எனக்குக் கிடைத்தற்கு அரியன! ஏன்? அயனும் அரியுமாகிய பதவிகளில் இருப்பவர்களாலேயே அறிய ஓண்ணுதன; அத்தகைய திருவடிகளே எனக்குத் தாமே வலியக் காட்டினன்; என்னே அவன் கருணே என வியப்புத் தோன்றக் கூறவின் இத்திருப்பாடல் அற்புதம் அறிவிப்பதாமிற்று.

576 செறியும் இப்பிறப் பிறப்பிவை நிண்யாது செறிகுழ ஸார்செய்யும் செறியும் கீழ்மையும் கெண்டையங் கண்களும் உன்னியே கிடப்பேணே இறைவன் எம்பிரான் எல்ஃயில் லாததன் இண்மலர்க் கழல்காட்டி அறிவு தந்தெண் யாண்டுகொண் டருளிய அற்புதம் அறியேனே.

## திருச்சிற்றம்பலம்

10

இ-ள்: இறைவன் திருவடியிற்செறிதற்குக்காரணமாக இப்பிறப்பும் இறப்பும் உதவப்பெற்றன என்பதை எண்ணிப் பாராமல், அடர்ந்த கூந்தஃயுடைய பெண்கள் செய்கின்ற வஞ்சணே கீழ்மை அவர்களுடைய கெண்டைமீன் போன்ற கண்கள் இவற்றையே எண்ணிக்கிடக்கின்ற என்னே, எல்லா உயிர்களுக்கும் இறைவனும், எம் தலேவனும் ஆகிய சிவன் வரம்பு அற்ற தன் திருவடித்தாமரை இரண்டையும் காண் பித்து, சிவஞானத்தையுதவி, என்னே ஆண்டுகொண்டருளிய அற்புதத்தை யான் அறியேன் என்றவாறு.

திருவடிப்பேற்றிற்காகக் கிடைத்த இப்பிறப்பை மாதர்களுக் காக்கி, அவர்கள் செய்யும் வஞ்சணப் பேச்சு, கீழான பேச்சு, கண்கள் இவற்றையே எண்ணி எண்ணிக் கிடந்த என்ணத் திருவடிகாட்டி ஆட்கொண்டருளிஞன் இறைவன்; இது ஓர் அற்புதம்; அதணே யான் அறியேன் என்பது கருத்து.

செறியும் இப்பிறப்பு செறியும் இவ்விறப்பு இவைநிணயாது எனக்கூட்டி, திருவருளாகிய திருவடிவந்துபொருந்தும் பிறப்பு இறப்பு என்க. செறிதற்குக் காரணமான பிறப்பு இறப்பு எனலுமாம். செறியும் நலிவதான என்பது பழையவுரை. என்ண நெருங்கியிருக்கின்ற இப்பிறப்பு என்பது புத்துரை. நயமுள்ளது கொள்க.

இப்பேறப்பு இறப்புக்கள் விணக்கழிவிற்கும் விணேநுகர்ச் சிக்கும் ஓய்விற்குமாக உதனப்பெற்றன என்பதை இதனுல் ஆன்மா உண்மையுணர்ந்து விண ஏருதவாறு பதிபுண்ணியம் செய்து உயரக் கடமைப்பட்டது என்பதையும் நிணேத்துப்பார்க் காமல்விட்டது என்பார் தன்மேல் ஏற்றி 'இவை நிணேயாது கிடப்பேணே' என்ருர்.

மாதர்களின் அடர்ந்த கூந்தலும், கயல்போன்றகண்களும், வஞ்சீனயான மொழியும், காமத்தைத் தூண்டும் கீழ்த்தரமான பேச்சுக்களுமே எம் மனத்தைக் கொள்ளேகொண்டன. நான் அவற்றை இன்பமென எண்ணியெண்ணி வேறு செயலற்றுக் கிடந்தேன்; என்ணயும் மயக்கந்தீர மணிகாட்டும் மருத்துவன் போலத் திருவடிகாட்டிப் பெண்மயஃப்போக்கி ஆட்கொண் டான் என்பார் ' உன்னியே கிடப்பேணக் கழல்காட்டி, அறிவு தந்து ஆண்டுகொண்டருளினன்' என்ருர்.

கழல் காட்டியதும், அறிவு உதவியதும் ஆண்டுகொண்டரு ளியதுமாகிய அநுபவம் தம்மால் ஆற்ரெணுதனவாய் வியப்புத் தருவனவாமிருத்தலே உணர்த்துதலின் இத்திருப்பாடல் அற் புதப்பத்தினுள் ஒன்ருதல் காண்க.

இப்பத்துப் பாடல்களும் திருவடியைத் தரிசிப்பதும், அர்ச் சிப்பதும், எடுத்த தேகம் சிவப்பணிக்கென்றே கருதி இடை விடாது தொண்டுசெய்வதும், வணங்குவதும், வாழ்த்துவதும் பேறப்பின்பயன் என நிணயாது, தையலார் சுழித்தஃப்பட்டு, தஃதைடுமாறி, பொய் பலபேசி, அவர்கள் கண்கள் தாக்கக் கலங்கி, எல்லாச்சாதனங்களும் அவர்களோடுகூடிச் சிற்றின்பந் துய்க்கவே என்று கருதி, பித்துக்கொண்டு, இச்சையாயினவே செய்து, அவர்கள் கிறியும் கீழ்மையும்பேச அவர்களுறுப்பிற் கிடந்து மயங்கிக்கிடப்பதே பிறந்ததன்பயகை எண்ணியிருந்த என்னேத் திருவடிகாட்டித் தெளிவித்துச் சிவஞானமுதவி ஆடி கொண்டருளிய அற்புதம் என்னளவில் அநுபவிக்கத்தக்க தொன்றே அன்றி, அறியத்தக்கதொன்றன்று என வியந்து கூறிய அற்புதப்பத்தாம் என்க.

# 42. சென்னிப்பத்து

#### [ சிவவின் வு ]

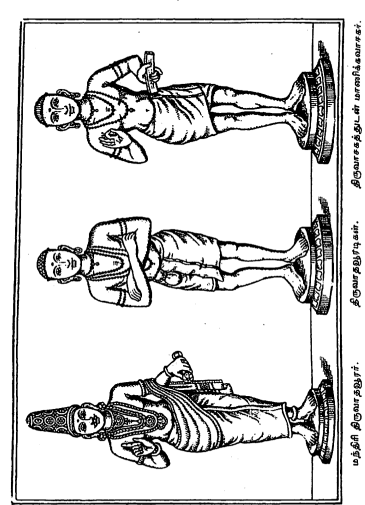
திருப்பெருந்துறையிலே அடிகள் எழுந்தருளியிருக் கின்ற காலத்து, இறைவன் அன்று குருநாதஞக எழுந் தருளிவந்து திருவடிசூட்டியதால் விளேந்த இன்பம் எண் ணத்தில் தோன்ற அவ்வின்பவுணர்ச்சியால், இன்றும் தம் சென்னியில் திருவடி விளங்குவதாகக் கண்டு இதனே அருளிச்செய்கின்முர்கள்.

இப்பத்தின் ஒவ்வொரு பாட்டினிறுதியடியும் 'சென்னி மன்னி' யென்ற சொற்ளுடர் வருதலானும், தம் சென்னியில் திருவடி விளங்கும் அனுபவத்தை அறிவிப்பதாலும் சென்னிப்பத்து எனப் பெயர்பெற்றது.

திருவாசகத் திருவுள்ளகிடையென்னும் பழையகுறிப்பு, சிவ விளேவு அதாவது சீவனுக்கு நிச்சயப்படுத்துதல் என்னும். இதன் கருத்து, சிவம் என் சென்னியில் விளேந்தது; திருவடியாக மலர்ந் தது எனத் தம்மனுபவம் அறிவித்து, இப்பேறு நுமக்கும் உளதாம் எனச் சீவனுக்கு உறுதிப்படுத்தியதாம்.

'மன்னு திருவடிச் சென்னிப் பத்துத் தன்னிகரான தனிச்சிவ விளேவு' என்பது அகத்தியச்சூத்திரம். 'குஞ்சிதபாதப்பேரானந்தம் சுவானுபூ தியானபின், கடையேணேயாண்ட கருணேமாக்கடல் யான் தானுய், ஆனந்தம்பெற முடிமலர் அடியிற்சூட்டும் முறைமையால், அடைந்த ஆனந்தமே அருளால் தெவிட்டாப் பேரின்பம் என அருளியது' என்பது பழையவுரை. இவற்றின் கருத்து, திருவடி சூட்டப்பெற்ற பின்பு அத்திருவடி தம் முடிமேல் விளங்குவதால் விளேயும் ஆனந்தம் தெவிட்டாத பேரின்பமாம் என்று உயிர்களுக்கு உணர்த்துவது என்பதாம். குருநாதன் திருவடி சூட்டியதால் தாம் பெற்ற இன்பத்தை வியந்து கூறியது சென்னிப்பத்து என்பதாம்.

'தூயவருட் குருபதத்தைச் சூட்டுதற்குப் பெற்றவுயிர் சுகத்தை நோக்கிச், சேய்மலர்ப் பதத்தருமை அடியரொடும் வியந்துரைத்தல் சென்னிப்பத்தே' என்பது பழைய திருப்பெருந்துறைப் புராணம். அடியார்களே விளித்துத் தாம்பெற்ற திருவடியின்பத்தை வியந்து உரைப்பது சென்னிப்பத்து என்பது கருத்து.



திருவாதலூர்டிகள்.

#### ஆசிரியவிருத்தம்

திருச்சிற்**ற**ம்பலம்

577 தேவ தேவன்மெய்ச் சேவகன் தென்பெ ருந்துறை நாயகன் மூவ ராலும் அறியொணு முதலாய ஆனந்த மூர்த்தியான் யாவ ராயினும் அன்பரன்றி அறியொ ணுமலர்ச் சோதியான் தூய மாமலர்ச் சேவடிக்கணஞ் சென்னி மன்னிச் சுடருமே.

1

இ-ள்: தேவர்களின்வருக்கும் தேவனும், உண்மைவீர னும், அழகிய திருப்பெருந்துறைத்தலேவனும், பிரமன் திரு மால் உருத்திரன் என்ற மூவராலும் அறியமுடியாத மூவர்க் கும் முதலாகிய மூர்த்தியும், அன்பர்களேயன்றி வேறு யாவ ரானும் அறிய ஒண்ணுத மலரின்சோதி போல்பவனும் ஆகிய சிவபெருமானுடைய திருவடியிரண்டும் என் தவேமீது நிலே பெற்று விளங்கும் என்றவாறு.

சிவபெருமானுடைய தூய திருவடித்தாமரைக்கூட்டம் என் த‰மீது விளங்குகின்றன என்பது கருத்து.

சேவகன் - வீரன். கைக்கண்ணவாய படைகஃாயும் சூழ வரும் துணேவர்கஃாயும் பயன்படுத்தாமலே சிரித்தும், விழித் தும், கிள்ளியும், உதைத்தும் வெற்றிகண்டவளுகலின் உண்மை வீரன் என்றது.

மூவர் பிரம விஷ்ணு ருத்திரர்கள். இம்மூவரும் படைத் தல் காத்தல் அழித்தலேச் செய்யும்பொருட்டு இறைவளுல் நிய மிக்கப்பெற்ற சகலான்மாக்கள் ஆவர். அவர்களாலும் அறிய முடியாதவன் இறைவன். இம்மூவர்க்கும் காலத்தானும், தன்மை யானும் முதல்வன். இவர்களேப்போல மாயாகாரியமான உடல் அவனுக்கு இன்று; ஆனந்தமே வடிவு என்பார் 'மூவராலும் அறியொணு முதலாய ஆனந்தமூர்த்தியான்' என்குர்.

அன்பர் அன்றி யாவராமினும் அறியொணு மலர்ச்சோதி யான் - சிவாகமவிதிப்படிச் சிவா நுபூ திமாணுகிய ஆசாரியன் இருந்துகாட்டி உபதேசிக்க அங்ஙனம் நிற்கும் முறைமையில் நிற்கும் மெய்யன்பரன்றிப் பிறர் யாவராயினும் அவர்களால் அறியமுடியாத இதயத்தாமரையில் விளங்கும் ஒளிவடிவினன் என்பது. சிவபூசையில், புறத்தே சிவலிங்கத்துச் சிவணே ஆவா கனம் செய்யும்போதும். அதற்கு முன்பு அகப்பூசையாகிய அந்தர்யாகபூசை புரியும்போதும், சிவண் இதயமாகிற பதின நிதழ்த்தாமரையின் நடுவில் பெருவிரலளவினதாகிய சோதி வடிவாகத் தியானிப்பதும், அப்பெருமாணப் புறப்பூசைக்கண் சிவலிங்கத்தினிடத்து ஆவாகிப்பதும் மரபாதலின், இங்ஙனம் முட்டாது மலர்கொண்டு பூசிக்கும் மெய்யன்பர்க்கு அன்றி வேறு எத்தகையார்க்கும் அறியஓண்ணுத மலரின்கண் விளங் கும் சோதியாயினன் சிவன் என்ருர். சைவநூன்மரபு அறியா தார் சிலர் மலர்ச்சோதியான் என்பதற்கு ஓளிவடிவினன் என்று மட்டும் உரைகூறி ஓழிவர். யோகநூலுனரர்வுடையார் சிலர், ஆயிர இதழ்த்தாமரை வடிவாகிய சகஸ்திர ஆரமாகிற பிரம ரத்திரத்து ஒளிவடிவாக விளங்குபவன் என்பர். ஆருதாரங் களிலும் விளங்கும் மலர்களில் ஓளிவடிவாகத் திகழ்வதே இறை **மியல்பாக யோகநூலுரைத்தலின் உச்சியில் விளங்கு**கின்ருன் என்பதில் ஒரு தனிச்சிறப்பின்மை அறிக. அன்றியும் உச்சிக்கு மேலுள்ள துவாதசாந்தத்தும் ஓளிவடிவாகவே இறைவன் விளங்குகின்ருன் என்பது சிவாகம் உபநிடதக்கருத்துக்கள்.

தூய சேவடி, மாமலர்ச் சேவடி எனக் கூட்டுக. பாசங்கள் சென்று பற்ரூது இயற்கையே தூய்மையான சேவடி, அநுபூதி மான்கட்குத் தாமரையாகிய பெரிய மலர்போல அநுபவிக்கத் தக்க திருவடி என்க.

சேவடி இரண்டாயினும், சிவாதுபவ முதிர்ச்சியால் சென் னியில் ஊசிகுத்த இடமின்றிப் பல்லாமிரக் கணக்காகப் பல்கித் தோன்றுவதாக அடிகள் அநுபவிப்பதால் 'சேவடிக் கணம்' என்ளுர். கணம் - தொகுதி. மன்னி - நிஃபெற்று.

இப்பத்து, திருவடி சென்னி மன்னிச் சுடருதலாகிய சிவ விளேவு உணர்த்துதலின் சென்னிப்பத்தாயிற்று. ஏணேயவற்றிற் கும் இக்கருத்தே கொள்க.

578 அட்ட மூர்த்தி யழகனின்னமு தாய ஆனந்த வெள்ளத்தான் கிட்டன் மெய்ச்சிவ லோ கநாயகன் தேன்பெ ருந்துறைச் சேவகன் மட்டு வார்குழல் மங்கையாளேயோர் பாகம் வைத்த அழகன்றன் வட்ட மாமளர்ச் சேவடிக்கணஞ் சென்னி மன்னி மளருமே. இ-ள்: மண் புனல் அனல் கால் வளி சூரியன் சந்திரன் இயமானன் என்ற எட்டின் வடிவானவனும், அழகனும், இனிய அமுதம்போன்ற ஆனந்தவெள்ளமானவனும், பெரிய வனும், அழியாத சிவலோகத்திற்குத் தஃவவனும், தெற்கின் கண்ணதாகிய திருப்பெருந்துறையில் எழுந்தருளியுள்ள வீர னும், தேனெழுகுகின்ற கூந்தஃயுடைய உமாதேவியை இடப் பாகத்துவைத்த அழகனுமாகிய சிவபெருமானுடைய வட்ட மான பெரிய மலர்போன்ற சேவடிக்குட்டம் நம் சென்னியில் நிஃலைபெற்று வீளங்கும் என்றவாறு.

உமாகேவியை ஒரு பாகத்து வைத்த அட்டமூர்த்தியாகிய அடிகள் திருவடிமலர்க்கூட்டம் என் சென்னியில் நிலேபெற்று மலரும் என்பது கருத்து.

அட்டமூர்த்தி என்பதனுல் இறைவனுடைய எல்லாமாயிருக் குந்தன்மையும், அழகன் என்பதால் எல்லாவுமிர்களின் உள் ளத்தைக் கவரும் ஆற்றலும், ஆனந்தவெள்ளத்தான் என்ப தால் அளவிலின்பமுடைமையும், சிட்டன் என்பதால் முழுமுதற் றன்மையும், சிவலோகநாயக்ன் என்பதால் வீடுபேற்றினேயுளிப் பவன் அவன் ஒருவனே என்ற தனிமையும், தென்பெருந் துறைச் சேவகன் என்பதால் எளிவந்த கருணேயுடைமையும், மங்கையாளே ஓர்பாகம் வைத்த அழகன் என்பதால் போகியா மிருந்துயிர்க்குப் போகம்நல்கு தலேயும் உணர்த்தியமைகாண்க.

பரிபாகமுற்ற உயிர்களின் அநுபவக்காலத்து இறைவுன் இனிய அமுதமாக இனித்து ஆனந்தமே வடிவாக விளங்கு தலின் 'இன்னமுதாய ஆனந்தவெள்ளத்தான்' என்ருர்.

சிட்டன் - எல்லாரையும் கற்பிப்பவன். சிஷ்டன் என்பதன் ஓரிபு. அதளுல் பெரியவன் என்று பொருள் காணப்பெற்றது. யாவர்க்கும் பெரியோன் என்பது பழையவுரை. சிட்டம் - ஓழுக் கம் எனப் பொருள்கொள்வாரும் உளர். சேவகன் -வீரன். குதிரைச்சேவகன் என்பது பழையவுரை.

திருவடி சென்னி மன்னி மலர்தல் சிவவிளேவு ஆதலே யுணர்த்தி. மெய்யன்பு பூணின் உங்களுக்கும் உறுதியாகக் கிடைக்கும் எனத்தோன்றவைத்தலின் இத்திருப்பாடலும் வரும் பாடல்களும் சீவுநிச்சயம் உணர்த்தியவாறறிக.

579 நங்கை மீரெணே நோக்குமின் நங்கள் நாத னம்பணி கொண்டவன் தெங்கு சோஃலகள் சூழ்பெருந்துறை மேய சேவகன் நாயகன் மங்கை மார்கையில் வள்யுங்கொண்டேம் உயிருங் கொண்டெம் பணிகொள்வான் பொங்கு மாமலர்ச் சேவடிக்கணஞ் சென்னி மன்னிப் பொசியுமே.

3

இ. ள்: பெண்களே! என்னேப் பாருங்கள்; நம் எல்லோ ருக்கும் தலேவனும், படைக்கலங்களே அணியாகக் கொண்ட வனும், தென்னஞ்சோலேகள் சூழ்ந்த திருப்பெருந்துறையில் எழுந்தருளியுள்ள குதிரைவீரனும், தலேவனும், நம்போன்ற பெண்களின்கைகளில் வணயல்களேப் பறித்துக்கொண்டு, எம் உயிரையுங்கொள்ளே கொண்டு, எம்மைப் பணிகொள்பவனு மாகிய சிவபெருமானுடைய, தேன் பொங்குகின்ற செந்தா மரைபோ லும் திருவடிக்கூட்டம் சென்னி மன்னிப்பொலியும் என்றவாறு.

பெண்களே! வாருங்கள்; நம் வஃாயஃயும் உயிரையும் கொண்டு எம்மைப் பணிகொள்ளும் ஆன்மநாதப்பெருமா னுடைய திருவடிமலர்கள் நம் சென்னி மன்னிப் பொலியும் என்பது கருத்து.

ஆன்ம நாயகன் ஒருவனேயாக, ஏண்ய அயன் அரி முதல் மக்களீருன அணவரையும் நங்கைமார்களாக அடிகள் அறித லின் அணவரையும் நங்கைமீர் என விளிக்கின்ருர். நங்கைமீர் என்றது நாயகணே அறிந்து அனுபவிக்கத்தக்க பரிபாகமுற்ற யுவதிகளே என்க. பரிபாகமெய்தாத பேதையும் பெதும்பையு மாயின், நாய்கனுடைய அனுபவம் அறியார்கள் ஆதலின் இங்ஙனம் பரிபாகமுற்ற மெய்யன்பரையே விளித்ததாகக் கொள்க.

யான் தஃவஞெடு கூடி எங்ஙனம் களித்து இன்பமே வடிவாய்த் தன்வசமழிந்து வாழ்கின்றேன்; இங்ஙனம் இன்ப வாழ்வு வாழ்கின்ற என்ணப் பாருங்கோள் என்று எடுத்துக் காட்டாகத் தம்மையே உணர்த்துகிருர்; நீங்களும் இத்தகைய இன்பம் எய்தலாம் என்ற சீவநிச்சயம் உண்டுபண்ணுதற்காக.

உன் நாயகஞேடு புணர்ந்து இன்பம் நுகர, இன்பமயமே யாக உனக்கு உரிமை உண்டு; எங்கட்கும் உண்டோ? என ஐயம் அவர்கட்குத் தோன்றக்கூடுமெனத் திருவுளத்தெண்ணி, அவன் எனக்குமட்டும் நாதன் அல்லன், நம் அணேவருக்குமே நாதன் எனத் தேற்றுகிருர்.

அந்த நங்கைமார்கள் ஐயோ அவன் கைமில் சூலம் வாள் எரி முதலிய கொ&லக்கருவிகள் இருக்கின்றனவே! ஆதலால், யாங்கள் அவணே அணுகவும் அஞ்சுகிரும் என் றதாக எண்ணி அன்ப யாவும் கொலேக் கருவிகளாயினும் கொல்வன அல்ல; அழகுக்காக அணியப்பெற்றனவே; இக்கருவிகளேக்கொண்டு கொன்றதாக அவன்வரலாற்றில் எங்காவது கண்டும் கேட்டும் இருக்கின்றீர்களா? அஞ்சாதே வாருங்கள் என்கிருர்.

தெங்கு தாளாலே தானுண்ட நீரைத் தஃயாலே தந்து தாகம் தணிப்பவை. அத்தெங்கஞ்சோஃகள் சூழ்ந்த திருப் பெருந்துறையே அவன் விரும்பி உறையும் இடம். அவனே வீரன். ஆதலால் உங்கள் பேரின்பக்காமந்தணியப் பொழிஃ இடமாகக்கொண்டு, வந்து கூடுங்கள் என்று குறிப்பிப்பார் 'பெருந்துறை மேய சேவகன் நாயகன்' எனக் குறியிடமும், அவன் வீரமும், தன்னிகரின்மையும் கூறிஞர்.

அவன் கூட்டத்தையே விரும்பியள்ள நீங்கள் புடைபெய ரின் உங்கள் கையிலுள்ள வணயல்களேயும், உயிரையுங்கூடக் கவருவான்; நம் அணவரையும் தமக்கே பணிசெய்யப் பணிப் பான். அங்ஙனம் ஆளுமை வாய்ந்த ஆடவனுக்கு வாழ்க்கைப் படுவோம் வாருங்கள்; நோக்குங்கள் என்கின்ருர். இவற்ருல் பதிகக் கருத்தும் விளங்குதல் காண்க.

580 பத்தர் சூழப் பராபரன் பாரில் வந்துபார்ப் பானெனச் சித்தர் சூழச் சிவபிரான் தில்ஸே மூதூர் நடஞ்செய்வான் எத்த ஞசுவந் தில்புகுந்தெமை ஆளுங் கொண்டெம் பணிகொள்வான் வைத்த மாமலர்ச் சேவடிக்கணஞ் சென்னி மன்னி மலருமே.

இ-ள்: பராபரஞ்கிய சிவன் அடியார்கள் புடைசூழ அந்தணவடிவுடன் ஆசாரியஞ்கப் பூமியில்வந்து, சித்தர்கணம் புடைசூழத் தில்லேயாகிய பழைய ஊரின்கண்ணுள்ள மன்றுள் ஆனந்த நடனஞ்செய்வானும், எத்தஞ்கி எழுந்தருளிவந்து என் வீட்டிற்புகுந்து எம்மை இல்லாளாக ஏற்றுக்கொண்டு எம்மைப் பணிகொள்வானும் ஆகிய சிவபெருமான் சூட்டிய திருவடித் தாமரைமலரின் கூட்டம் எம் சென்னி மன்னி மலரும் என்றவாறு.

அடியார் புடைசூழ ஆசாரியகைப் பூமியில்வந்து, சித்தர் சூழத் தில்ஃமென்றுள் ஆடுகின்ற பெருமான் எத்தகைச் எம் இல் புகுந்து எம்மை இல்லாளாக ஏற்று எம் பணி கொள்வான்; அவன் சூட்டிய திருவடிமலர் எம் சென்னியில் மன்னி மலரும் என்று த‰விநிலேயில் அடிகள் அறிவிக்கின்ருர்கள்,

இறைவன் பெரிய எத்தன். எத்தன் - தந்திரக்காரன்; ஏமாற்றிப் பிழைப்பவன். வருகின்றகாலத்துச் சிவனடியார்கள் பலர் புடைசூழக் குரு நாதகை வந்தான்; சித்தர்கள் பக்கங்களில் நின்று சேவிக்கத் தில்லே மன்றினுள் திருநடம் புரிந்தான்; பின்னரோ மெதுவாக எம் வீட்டில் யாம் தனியே இருக்கும் போது புகுந்துவிட்டான்; எம்மை இல் ஆளாகக்கொண்டான்; எம்மை ஆட்டிப் படைக்கின்ருன்; அவன் அருளால் சூட்டிய காதல் அடையாளமாகிய மலர்கள் இதோ எம்சென்னியில் நிலே பெற்றுள்ளன என்று சிவவினேவைத் தெரிவித்தல் காண்க.

581 மாய வாழ்க்கையை மெய்யென்றெண்ணி மதித்தி டாவகை நல்கிளுன் வேய தோளுமை பங்கனெங்கள் திருப்பெ ருந்துறை மேணிஞன் காயத் துள்ளமு தூறவூறநீ கண்டு கொள்ளென்று காட்டிய சேய மாமலர்ச் சேவடிக்கணஞ் சென்னி மன்னித் திகழுமே.

5

இ - ள் : பொய்யான உலகவாழ்க்கையை மெய்யென்று எண்ணி அதனேப் பாராட்டாதவண்ணம் எமக்கு ஞானத்தை நல்கியவனும், மூங்கிலே ஒத்த தோள்களேயுடைய உமாதே வீயை இடப்பாகத்து உடையவனும், எமது திருப்பெருந் துறைக்கண் எழுந்தருளியிருப்பவனும் ஆகிய சிவபெருமான், என் உடம்பினுள் இன்ப அமுது சுரக்கச்சுரக்க, 'நீ கண்டு கொள்' என்று எனக்குக் காட்டிய சிவந்த செந்தாமரைப் பொற்பாதங்கள் எம் சென்னி மன்னி மலரும் என்றவாறு,

இவ்வுலக வாழ்வை உறுதியென்று எண்ணி அழியாமல், உமையொருபாககை எழுந்தருளிவந்து என் உடம்பில் இன்ப அழுது ஊறச்செய்து, இதணக் கண்டுகொள் என்று காட்டிய திருவடி எம்சென்னியில் மலர் ந்திருக்கின் றது என்பது கருத்து.

உலகவாழ்வு தோன்றி அழியும் தன்மையதாகலின் 'மாய வாழ்க்கை' என்ருர். மெய் என்று எண்ணுதல் திரிபுணர்ச்சி. இங்ஙனம் பொய்யை மெய்யென்றெண்ணும் விபரீத ஞானத் தால் ஆன்மா நெறிதவறிச் செல்லும். அங்ஙனம் அது சென்று அழியாதவண்ணம் சாத்தனன் என்பதை 'மாயவாழ்க்கையை மெய்யென்றெண்ணி மதித்திடாவகை நல்கிஞன்' என்ருர். வேய: அகரம் சாரியை. வேய் மூங்கில். பசிய மூங்கில் தண்மையும், வழுவழுப்பும் உடைமையின் பெண்கள்தோளுக்கு ஒப்பாமிற்று.

வண்டுதப் பூவினுள் தேன் சுரப்பதுபோல, கன்று முட்ட ஆவின்மடியிற் பால்சுரப்பதுபோல அவன் என்னுடன் தோய என் உடலில் இன்ப அமுது ஊறிக்கொண்டே இருந்தது; இன்பநுகர்ச்சியில் யான் பரவசப்பட்டு அவ்வநுபவத்தையும் அறியமாட்டாது மயங்கிக் கிடந்தேன்; அப்பொழுது சிறிது தெளிவித்து இவ்வநுபவத்தைக்கண்டுகொள் என்று காட்டியது என்தலேயில் அவன் சூட்டிய திருவடிமலர்; அம்மலர் என்றும் நிலேபெற்று வீளங்கிக்கொண்டேயிருக்கிறது என்ற செய்யுள் அதுபவத்தைச் சொற்கள்தோறும் ஊன்றி நின்று அறிக.

காயத்துள் அமுது ஊறஊற என்பது சிவவினேவையும், சேவடி மன்னி மலரும் தீங்களும் வாருங்கள் எனக் குறிப்பான் அழைப்பது சீவநிச்சயத்தையும் தெரிவித்தல் காண்க.

582 சித்த மேபுகுந் தெம்மையாட்கொண்டு தீவி ஊேகெடுத் துய்யலாம் பத்தி தந்துதன் பொற்கழற்கணே பண்மலர் கொய்து சேர்த்தனும் - முத்தி தந்திந்த மூவுலகுக்கும் அப்பு றத்தெமை வைத்திடும் அத்தன் மாமலர்ச் சேவடிக்கணஞ் சென்னி மன்னி மலருமே.

в

இ-ன்: எம் மனத்துட்புகுந்து, எம்மை ஆட்டுகாண்டு, எம் தீவிணேகளேப்போக்கி, நாம் உய்ந்துபோதற்குரிய அன்பை யும் உதவி, நாங்கள் பல பூக்களேக்கொய்து தணது பொன் போன்ற திருவடியிலே சாத்தி வழிபட்டதும் வீட்டின்பத்தை யுதவி, இந்த மூன்றுலோகங்கட்கும் அப்பால் எம்மை வைக் கும் தீவ்வனுடைய திருவடித் தாமரைகள் சென்னி மன்னி மலரும் என்றவாறு.

எமது மனத்துள் தாமே வலியவந்து புகுந்து எம்மை ஆட்கொண்டு, அன்பையும் உதவி, நாங்கள் அன்புடன் அர்ச் சிக்க வீட்டின்பத்தையும் உதவிய சிவபெருமானுடைய திருவடி மலர்கள் எமது சென்னியில் நிணேபெற்று விளங்குகின்றன என்பது கருத்து.

'என்மனத்திடை மன்னிய மன்னே' (390) என்பராகலின், இறைவன் கருணேயால் என்மனத்தைக் கோயிலாகக்கொண்டு தாமே எழுந்தருளினன் என்பதைச் 'சித்தமே புகுந்து ' என்ப தால் குறித்தார்.

சித்தத்துள் புகுந்து எம்மை ஆட்கொண்ட பின்பு, யாம் செய்யும் செயல்கள் யாயும் சிவச்செயல்களே ஆம். ஆதலால், விணே ஏருது. ஆகவே சஞ்சித` ஆகாமியவிணே இல்ஃயாம். கருடன் பக்கத்திலிருப்பவினப் பாம்பு கடியாததுபோலச் சிவச் சார்பில் பிராரத்த விணயும் வலி குன்றிப் பார்வை அளவில் கழியும் என்பதினத் 'தீவிணே கெடுத்து' என்ருர்.

உய்யலாம் பத்தி - உய்தற்கு உபாயமாகிய அன்பு. அன்பு, உயிரின் பொதுக்குணமாக உலகியலில் போகப்பொருள்மீது திருப்பப்பெறின், விணக்கு ஏதுவாய் உய்தியைக் கொல்லும்; இறைவனிடம் செலுத்தப்பெறுமாமின், விணகணக் கெடுத்து உய்தியைத் தரும். இவற்றுள் இறைவன் உதவியது 'உய்யலாம் பத்தி' என்றதாம்.

புலர்வதன்முன் பூப்பறித்திட்டு வழிபடுதலே அன்பர் செய லாதலின் அங்ஙனம் யான் பூசித்தலும், அதற்குப் பயகை வீடு பேற்றைத் தந்தான்; கிரியையும் யோகமும் கலந்த நெறியாய் ஞானவாயிலான பூசைக்கு ஞானிகள் எய்தும் பேரின்பத்தை நல்கினன்; என் தகுதி நோக்கியதன்று அவன் கைவண்மை; தன்தகுதி நோக்கியது என்று பாராட்டியவாறு.

மூவுலகு - மண் விண் பாதலம் என்பன. இவை மாயா காரியமான உலகுகள். முத்தியுலகு மாயாதீதமான தாதலால், இம்மூன்றுலகுக்கும் அப்புறத்ததாகிய வீட்டுலகத்தே எம்மை விளங்கவைத்தனன். அதஞல் இறைவன் தனயன்மீது வைத்த பேரன்பால் தன் உடைமை அணேத்தும் வழங்குகிற தந்தையா மினைன்பார் 'அத்தன்' என்ளுர். மாமலர் - தாமரை. பூவினுட் பெரியது அதுவே ஆதலின். திருமாலுக்குரிய பூ தாமரை என்பாருமுளர். மாமலர்ச்சேவடி - செந்தாமரை மலர்போலும் செவ்விய திருப்பாதம். கணம் - கூட்டம்.

'முத்தி தந்து' என்றது சிவவிளேவையும், 'சேவடி சென்னி மலரும்' என்றது நிச்சயத்தையும் கூறியது ஆம் என்க.

583 பிறவி யென்னுமிக் கடலே நீந்தத்தன் பேர ருள்த ந் தருளினுன் அறவை யென்றடி யார்கடங்கள் அருட்கு ழாம்புக விட்டு நல் உறவு செய்தெண் யுய்யக்கொண்ட பிரான்றன் உண்மைப் பெருக்கமாம் திறமை காட்டிய சேவடிக்கணஞ் சென்னி மன்னித் திகழுமே.

2

இ-ள்: பிறவியாகிற கடஃ நீந்திக்கடக்கத் தன் பேரரு ளாகிற புணேயைத் தந்தருளினவனும், என்னேத் துணேயற்ற வன் என்று எண்ணி அடியார்களுடைய திருவருட் கட்டத் தில் புகச்செய்து அவர்களோடு நெருங்கிய உறவுண்டாகச் செய்து அடியேணே உய்யக்கொண்ட தலேவ்னும் ஆகிய சிவ பெருமானது, மெய்ம்மையின் பெருக்கமாகிய வலிமையை அடியேற்குக் காட்டிய சேவடிக்கூட்டம் என் சென்னி மன்னி மலரும் என்றவாறு.

என் பிறவியைப் போக்கத் திருவருள் புரிந்து, என்ணே அடியார்கூட்டத்துள் புகச்செய்து, உய்யக்கொண்ட பெருமான் மெய்ம்மையின் பெருக்கமாகிற திறமையைக் காட்டிய சேவடி என் சென்னி மன்னித் திகழும் என்பது கருத்து.

பிறவியைக் கடலாக உருவகித்துத் திருவருகோப் புணேயாக வும், முத்தியைக் கரையாகவும் கருதவைத்தமையின் இது ஏகதேசவுருவகம்.

அறவை - துணேயற்றவன். யான் துணேயற்றவன் என்று எண்ணி என்னே அடியார்கூட்டத்தில் கூட்டி, அவர்களோடு நல்லுறவையும் உண்டாக்கி உய்யவைத்தான் இறைவன் என வியந்துரைத்தவாறு.

உண்மைப் பெருக்கமாம் திறமை · மெய்ம்மையின் பெருக்க மாக விளங்குகின்ற ஆற்றல். மெய்ம்மை என்றும் அழியாது நிஸத்திருப்பது: பெருக்கம் · அதன் வளர்ச்சி. என்றும் அழி யாது நிஸத்திருப்பதாகிய வளர்ச்சியை நல்குகின்ற திருவரு ளாற்றல். உண்மைப் பெருக்கத்தாலாம் திறமை என்பாரும், உண்மைப்பெருக்கமாகிற வகை என்பாருமுளர். திறமென்பது வகையையுணர்த்துமன்றித் திறமை என்பதை உணர்த்துமா என்பது ஆயத்தக்கது.

• உய்யக்கொண்ட ' என்பதாற் சிவவிளேவும், 'சென்னி மன்னித் திகழும்' என்பதால் நீவிரும் அன்பு செய்யின் அது கிட்டும் என்னும் நிச்சயமும் தோன்றநிற்பது இத்திருப்பாடல். 584

புழுவி ணற்பொதிந் திடுகுரம்பையிற் பொய்த கோயொழி வித்திடும் எழில்கொள் சோதியெம் ஈசனெம்பிரான் என்னு டையப்ப னென்றென்று தொழுத கையின ராகித்தூய்மலர்க் கண்க ணீர்மல்கு தொண்டர்க்கு வழுவி லாமலர்ச் சேவடிக்கணஞ் சென்னி மன்னி மலருமே.

8

இ-ள்: புழுக்கள் பொதிந்துள்ள உடலில் அறியாமை யாகிய பொய்யைப்போக்கும் அழகிய சோதி! எம் ஈசன்! எம்பிரான்! என்தந்தை!\_என்று பலகாற்சொல்லிப் பூக்களேத் தூவித் தொழுகின்ற கைகளேயுடையவர்களாய், கண்களில் ஆனந்தநீர் ததும்பநிற்கின்ற தொண்டர்களுக்கு, நழுவிப் போகாத திருவடித் தாமரைகள் சென்னி மன்னி மலரும் என்றவாறு.

என் அறியாமையை அகற்றும் ஞானவொளியே! ஈசனே ! எம்பிரானே! எந்தையே! என்றென்று மலர்களேத் தூவித் தொழுத கையினராகிக் கண்ணீர்மல்க நிற்கும் தொண்டர்க்கு, சென்னியில் அவன் திருவடி மன்னி மலரும் என்பது கருத்து.

உடல் புழுக்கூடாதலால் அதணப் 'புழுவிஞற்பொதிந்திடு குரம்பை' என்ருர். பொய் அழியு ந்தன்மையவாகிய அறியாமை. அறியாமை அழிவதாய்ப் பொய்யைப்பற்றி நிற்பது ஆகலின் அதணப் பொய்யென்ருர். அவ்வறியாமையைப் போக்கும் அழகிய சோதியென இறைவணத் தொண்டர்கள் புகழ்வதாக அருளுகின்ருர். இறைவன் ஞானவொளியாயும் வெப்பமின்றி யும் இருத்தலின் 'எழில்கொள் சோதி' என்றருளினர்.

மலர்தூய் என்பது தூய்மலர் என மாறிநின்றது. தூய் மலர்க்கண்கள் நீர்மல்கும் என ஒரு தொடராக்கி, தூய மலரைப் போலும் கண்களிலிருந்து நீர். பெருகும் என்பாரும் உளர். காதலாகிக் கசிந்து கண்ணீர் மல்கப் பூசிப்பவர்களேவிட்டுத் திருவடி என்றும் விலகாதாகலின் 'வழுவு இலா மலர்ச்சேவடி' என்ருர். வழுவு - நழுவுதல்: முதனி‰த் தொழிற்பெயர். வழு இலா அடி எனப்பிரித்துக் குற்றமில்லாத அடி என்பாருமுளர். வழுவிலா என்ற அடையை மலருக்கு ஏற்றிக் குற்றமில்லாத மலர்போலும் சேவடி எனலுமாம். மலர்தலும் கூம்புதலுமாகிய குற்றமில்லாத் என்றும் மலர்ந்துள்ள மலர்போலும் திருவடி என்க. தொண்டர்க்குச் சேவடி சென்னி மன்னி மலரும் என்றமை யால் நீவிரும் தொண்டராமின் சிவவிளேவு அடைதல் நிச்சயம் என்பது உணர்த்துகின்றமைமின் இத்திருப்பாடலும் சென்னிப் பத்தின் பொருளியைபுடைத்தாதல் அறிக.

585

வம்ப குய்த்திரி வேணேவாவென்று வல்வி கோப்பகை மாய்த்திடும் உம்ப ரானுல கூட றுந்தப் புறத்த குய்நின்ற வெம்பீரான் அன்ப ரானவர்க் கருளிமெய்யடி யார்கட் கின்பம் தழைத்திடும் செம்போன் மாமலர்ச் சேவடிக்கணஞ் சென்னி மன்னித் திகழுமே.

9

இ-ள்: வீணஞகத் திரிந்த என்னே 'வா' என்றழைத்து, என்னுடைய வலிய வீண்களாகிற பகைகளே அழிக்கின்ற .தேவனும், இவ்வுலகணேத்தையும் ஊடறுத்துச்சென்று அவற் றின் புறத்தஞய் நின்ற எந்தலேவனும் ஆகிய சிவபெருமான், அன்பர்கட்கு அருள்செய்தும் மெய்யடியார்களுக்கு இன்பம் மேன்மேலும் தழைக்கவும்செய்கின்ற செம்பொன்னிறமான திருவடித் தாமரைகள் எமது சென்னியின்மீது நிலேபெற்று வீளங்கும் என்றவாறு.

வீணஞகத் திரிந்த என்ணே வலிய அழைத்து, விணப் பகைகளே ஓட்டி. உலகாயும் உலகிணக் கடந்தும் விளங்குகின்ற சிவபெருமானுடைய திருவடிகள் எம் சென்னி மன்னி விளங்கு மென்பது கருத்து.

வம்பன் · வீணன்; வம்புரைப்போன் எனலுமாம். பயன் இல்லாத சொல்ஃயும் - செயஃயும் புரிந்து சுற்றித் திரிந்த என்ணே ' இங்கே வா' என்று அழைத்து, இவன் இங்ஙனம் திரிவதற்குக் காரணம் இவன் செய்த விணகளே என்பதை உளங்கொண்டு அவற்றைப் போக்கினை என்பார் 'வம்பனுய்த் திரிவேண வா என்று வல்விணப்பகை மாய்த்திடும் உம்பரான்' என்ருர். உம்பரான் · விண்ணவன். விணகள் உயிரை உய்தி பெருதவாறு தடுத்தலின் அவற்றைப் பகை என்ருர். மீளவும் தோன்று தவண்ணம் கெடுத்தான் என்பார் 'மாய்த்திடும் உம் பரான்' என்ருர்.

ஊடறுத்தல் - இடையிட்டுக் கடந்து நிற்றல். இவ்வுலகங் களே எல்லாம் ஊடறுத்து, அவற்றைக் கடந்து உள்ளான் இறைவன் என்பது 'உலகூடறுத்து அப்புறத்தஞய் நின்ற எம் பீரான்' என்ற பகுதியால் உணர்த்தப்பெறுகின்றது.

அன்பர் - இடைவிடாது மனத்தொழிலாகிய அன்பு செய் வோர். மெய்யடியார் - மனத்தொண்டும், உடற்ரெண்டும் ஒருங்கியற்றுவோர். அன்பர்கட்குச் சீவகுணம் சிறிதிருக்கும்: மெய்த்தொண்டர்க்கு யாம் சிவனடிமை என்றதால் சீவகுணம் அறவே இருக்காது. ஆதலால், இறைவன் அவரவர் பரிபாகம் நோக்கி, அன்பர்க்கு அருளும் அடியார்க்கு இன்பமும் தழைக்கச் செய்கின்ருன் என்ருர். இச்செயல்களேத் திருவடிமேலேற்றிக் கூறிஞர்; சிணேக்கும் முதலுக்கும் உள்ள ஓற்றுமை நயம்பற்றி.

இதனைல் அன்பர் அடியார் இவர்கள் எய்தும் பயன் உணர்த் தப்பெறுதலின் சீவநிச்சயம் தெரிவித்தவாருயிற்று.

586

ழுத்த கோமுதற் சோதியைமுக்க ணப்ப கோமுதல் வித்திணச் சித்த கோச்சிவ லோககோத்திரு நாமம் பாடித் திரிதரும் பத்தர் காளிங்கே வப்மினிருங்கள் பாசத் திரப் பணிமினே சித்த மார்தருஞ் சேவடிக்கணஞ் சென்னி மன்னித் திகழுமே.

10

#### தருச்**சிற்றம்**பலம்

இ · ள் : இயல்பாகவே பாசங்களில் நீங்கியவனும், ஒளிப் பொருள் அணேத்திற்கும் முன்தோன்றிய ஒளிப்பொருளும், மூன்று கண்களேயுடைய தந்தையும், எல்லாப் பொருட்கும் விதையாக விளங்குபவனும், சித்தனும், சிவலோகனும் ஆகிய சிவபெருமானுடைய திருப்பெயர்களே வாயாரப் பாடித் திரி யும் அன்பர்களே! நீங்கள் இங்கே வாருங்கள்; உங்களுடைய பாசக்கட்டு அற்று உய்ய வணங்குங்கள்; மனம் நிறைந்து விளங்கும் சேவடிக்குட்டம் சென்னியில் நிலேபெற்று விளங் கும் என்றவாறு.

சிவநாமங்கணப் பாடித் திரியும் பத்தர்களே! இங்கே வாருங்கள்; உங்கள் கட்டு அகலக் கழல் பணியுங்கள்; மனம் நிறைந்த அவன் திருவடிகள் என் சென்னியில் நிஃபைற்று விளங்கும் என்பது கருத்து.

முத்தன் - மலங்களினின்று விடுபட்டவன். ஆதி முத்தரும் அநாதி முத்தரும் என முத்தர் இருவகையர். ஆதி முத்தர் மல கன்மங்களிலிருந்து இறைவன் அருளால் விடுதிபெற்று உயர்ந் தோர். அநாதிமுத்தர் இயல்பாகவே பாசங்களின் நீங்கியவர். அநாதி முத்தன் சிவபெருமான் ஒருவனே ஆதலால் அடை மொழியின்றி 'முத்தண' என்ளுர்.

சோதி - ஓளிப்பொருள். அவை சூரியன் சந்திரன் தீ முதலியவை. அவற்றிற்கெல்லாம் ஓளி வழங்கும் பொருளா தலின் 'முதற்சோதியை' என்ருர்.

முக்கண் அப்பன் - சோம சூரிய அக்கினிகளேக் கண்ணுக உடைய தந்தை. முக்கண் விநாயகர் முதலிய ஏணேயோருக்கும் உளவாயினும் சிவபெருமானுக்கே உரியதாகலின் 'முக்கண் அப்பண்' என்றருளினர்.

உலக வித்து எது? மாயை; மாயைக்கு வித்து எது? சத்தி; சத்திக்கு வித்து யார்? சிவமென பீஜாங்குர நியாயத்தின் முடிவு சிவத்தினிடம்சென்று தங்குதலின் 'முதல் வித்திண்' என்றனர்.

சித்தன் - சித்திகளில் வல்லவன்; இறைவன். எல்லாம் வல்ல சித்தரானமைபற்றிச் 'சித்த‰' என்ருர்.

இவ்வண்ணம் உரை மனங்கடந்து நிற்கும் ஓண்மையனுமி னும், எம்மனேர் கண்டுய்யச் சிவலோகம் எனப்பெறும் திருப் பெருந்துறைக்கண்ணும் எழுந்தருளியுள்ளான் என்பார் 'சிவ லோகணே' என்ருர்.

திரு நாமம் அவனுடைய பெயர்கள். நாமம் உருவத்தைப் பற்றி நிற்பது. உருவங்கள் பலவற்றிடையே வேறுபாடுணர் தற்காகக் காரணம் கருதியும் கருதாமலும் வழங்கப்பெறுவது. இறைவன் உருவற்ற பொருளாகவே, அவற்கு நாமம் இல்ஃயா மினும், ஆன்மாக்கட்கு அருள்செய்வதற்காக உருமேனி தாங்கி யும் நாமந்தாங்கியும் வருவன் ஆதலின் அப்பெயர்களேப் பாடி அன்பர்கள் ஏத்துகின்றனர். அங்ஙனம் பாடியேத்தும் அன்பர் காள் வம்மின் என்று அழைக்கின்ருர்.

உங்கள் சென்னியில் சேவடி மலராமைக்குக் காரணம் பாசம் உங்களே விடாமையே. அதனேயொழித்தால் திருவடி சென்னியில் மன்னித்திகழும். பாசத்தையகற்ற ஒரேயுபாயந்தா இுண்டு; அது இறைவணே வணங்குதல் ஓன்றே; ஆதலால் பணியுங்கள்; என் தலேயிற் பொலிவதுபோல நும் தலேயிலும் சேவடி திகழும் என்று உபதேசித்தவாரும். இறைவன் திருவடி தூயமாமலர் போல்வது; வட்டமான து; பொங்குமாமலர் போன்றது; சிவந்தது; முத்தியைத் தருவது; உலகங்கட்கெல்லாம் அப்புறத்தில் எம்மை வைப்பது; மெய்மை பெருக்கும் ஆற்றல் வாய்ந்தது; பொற்ருமரை போன்றது; பாசம் தீர்ப்பது என அதன் இயல்பை விளக்கி, அத்தகைய திருவடி நம் சென்னிமேல் விளங்கும்; பத்தர்காள்! நங்கைமீர்! வாருங்கள்; பணியுங்களெனச் சீவனுக்கு உறுதியை உபதேசிப் பது சென்னிப்பத்து.

# 43. திருவார்த்தை

### [ அறிவித்தன்பு அதல்]

வா தவூர்வள்ளல், திருப்பெருந்துறையில் தம் சென்னி மிசை திருவடி மன்னித்திகழ்வதை அநுபவித்து வீற்றிருக் கும் நாளேயில், சூழவுள்ள சிவபத்தர்களே நோக்கி, அவர் கட்கும் ஆர்வம் விளேயக் குருந்தடியிற் குருவாக இறைவன் வந்த காலத்து உபதேசித்த உபதேசமொழிகளின் அநு பவப்பொருளே அறிகின் றவர்களே எம் இறைவராவர் என அவ்வுபதேசவார்த்தையின் அருமையை வியந்து பாராட்டு கின்ளுர்கள்.

வார்த்தை – சொல். கன்னியர் தம்முள் தனித்துக் கூடியிருக் குங்காலத்து ஒருத்தியைப் பார்த்து ஒருத்தி உன் தஃவன் யார்? ஒளியாது சொல் என வினவ, மற்றவள், வார்த்தை சொல்வதாக அமைந்தது இப்பகுதி. முன்னர், எம் கொங்கை நின்னன்பர் அல் லார்தோள் சேரற்க' (173) என்றதுபோல, இப்பகுதியுள் இறைவ னுடைய அருட்செயல்களின் அடிப்படையுண்மையை அறியும் அநு பூதிமான்களே எம்பிராளுவர் என்றமை தெளிக.

இதுவரை நின்ணுல் அறியப்படாதது இது; நான் சொன்ன வுடன் நீயும் அறிந்து இன்புறுவாய் என்றும் கூறியதாம்.

''மலம் அறுக்கும் திருவார்த்தைப் பத்தும், இலகுமருள் அறி விக்க அறிதல்" என்பது பழையவுரை காட்டும் அகத்தியச்சூத்திரம். இதன் பொழிப்பு, முற்பதிகத்துத் திருவடியின்பமலர் சூட்டியதைக் கண்டு, அதன்மேல் அவனே தாஞய் ஆனந்தம் பெறுதலும், அடி யார்க்கு அருளுதலும், அருட்பெருங்கருணேயை எடுத்தெடுத்துரைத் தலும் அன்பின் முறைமையாம் என அறிவிக்கிறது என்பது.

''அறம்பெருகும் பெருந்துறையிற் றமையாண்ட செயன்முத லாய் அரன்சீராட்டின், திறமறிவார் எம்பிரா ளுவரென உரைத்தல் திரு வார்த்தை யாகும்" என்பது பழைய திருப்பெருந்துறைப் புராணம்.

இவை அணேத்தையும் ஒருங்கு எண்ணின், குருவாக எழுந் தருளிய அரணுருடைய திருவினேயாடல்களின் அடிப்படையுண்மை அனுபவப் பொருளறிவாரே எம் த&லவராவர் என்று மகளிரோடு வார்த்தையாடுதல் திருவார்த்தையாம் என்பது பெறப்படும்.

#### ஆகிரியவிருத்தம்

திருச்சிற்றம்பலம்

587

மாதிவர் பாகன் மறைபயின்ற வாசகன் மாமலர் மேயசோதி கோதில் பரங்கரு கணயடியார் குலாவு நீ தி குணமாக நல்கும் போதலர் சோணப் பெருந்துறையெம் புண்ணியன் மண்ணிடை வத்திழிந் தாதிப் பிரமம் வெளிப்படுத்த அருள நி வாரெம் பீரானுவாரே.

1

இ-ள்: நம் பரமசிவன், உமாதேவியார் எழுந்தருளி யிருக்கின்ற இடப்பாகத்தை உடையவன்; வேதமந்திரங்களா கவே தோன்றிய வார்த்தைகளே உடையவன்; இதயத்தாம ரைக்கண் எழுந்தருளியிருக்கும் சோதி; குற்றமற்ற பெரிய கருணே; மெய்யடியார்கள் அளவளாவி மகிழும் ஞான நீதி; அன்பர்களுக்கு அனேத்தையும் குணமாகவேயருளும் பூக்கள் மலர்ந்த சோலேகள் சூழ்ந்த திருப்பெருந்துறைக்கண்' எழுந் தருளியுள்ள எம் புண்ணியன்; இப்பூமியில் குருநாததைகவந்து இறங்கிய முதன்மையான சிவசொருபம்; இத்தகைய சிவ பெருமான் அடியேற்குக்காட்டிய திருவருளே உணர்பவர்களே எமக்குத் தலேவர் ஆவார் என்றவாறு.

இறைவன் அடியேனுக்கு அருளிய திருவருணயுணர்பவர் களே எம் தணவர் ஆவர் என்பது கருத்து.

உமாதேவியார் விளங்குகின்ற இடப்பாகத்தை உடையவ னும், சாமவேதம் பமின்று பாடும் திருவார்த்தையுடையவனும், பெருமை பொருந்திய மலரிலே மேவியிருந்த சோதி வடிவான வனும், குற்றமற்ற மேலான திருவருண அடியார்க்கு நிணேபே றுடைய நியதிப் பண்பாகக்கொண்டு நல்கா நிற்கும் போதுகள் விரிந்த சோணேசூழம் பெருந்துறையில் கோயில்கொண்டு எழுந் தருளிய எமக்கு உரிய புண்ணியனும் ஆகிய இறைவன் இம் மண்ணிடை வந்து மூலப்பிரமம் தானேயாதலே வெளிப்படுத்தி யருளிய அருட்செயலே அறிபவர்களே எம்பிரானுவர் என உரைப்பாரும் உளர். முன் உரையோடு இதற்குள்ள வேற்றுமை மறைபயின்ற வாசகன் என்பதற்குச் சாமவேதம் பயின்றுபாடும் திருவார்த்தை உடையவன் என்றுரைத்தலும், கோதில் பரங்கருணே அடியார் குலாவு நீதி குணம் ஆக நல்கும் புண்ணியன் பெருந்துறை எம் புண்ணியனெனக்கூட்டி, குற்றமிலாத மேலான கருணேயை அடியார்களுக்கு நிஃலபேறுடைய நியதிப் பண்பாகக்கொண்டு நல்கா நிற்கும் எனக் கொண்டதும், ஆதிப் பிரமம் வெளிப் படுத்த என்பதற்குத் தாமே மூலப்பொருள் என வெளிப்படுத்த என்பதுமாம். பொருள்நயம் உடையவற்றை ஓர்ந்துணர்க.

மறை பயின்ற வாசகன் · வேதங்களாகவே வெளிப்படும் வார்த்தைகளே உடையவன். இதனேயே முன்னரும் ·வேத மொழியர் வெண்ணீற்றர் அன்னே என்னும் ' (336) என்றமை காண்க. இறைவன் வாய்ச்சொலெல்லாம் வேதமே எனல் மரபு. ஆதலால், சாமவேதம்பயின்று பாடும் திருவார்த்தையுடையவ னென வலிந்துகூறல் முதன்மைக்கு இழுக்காமாறு ஓர்க. பழைய வுரையும் வேதவாசகம் அருள்வோனே என்றமை காண்க.

மாமலர் மேயசோதி - மூலமுதல் பிரமரந்திரம்வரை நாலிதழ் முதல் ஆயிரம் இதழ் வரையுள்ள தாமரை விளங்குவதாகவும். அவற்றுள் இறைவன் சோதியாக எழுந்தருளியிருப்பதாகவும் யோக நூலார் உரைப்பர், அவற்றுள், ஆயிர இதழ்த்தாமரை யுள் இருக்கும் சோதியே ஈண்டு ஓதப்பட்டதென்க.

காரணயின்றி உயிர்கள்மாட்டு எஞ்ஞான்றும் செலுத்தப் படுதலின் அதனக் கோதில் பரங்கருண் என்றுர். இதனக் காட்டிலும் மிக மேன்மையானது ஒன்றின்மையின் பரங்கருணே என்றதும் காண்க.

குலாவு நீதி - அளவளாவுகின்ற நீதியானவன். நீதி -நியதி என்பதன் திரிபாகக்கொண்டு நிலேபேறுடைய நியதி என்பாரும் உளர். அவர்கள் கூறும் பொருளில் குலாவுதல் -நிலேபெறுதல்.

ஆதிப்பிரமம் வெளிப்படுத்த அருள் · முழுமுதல் இறை சிவமே என்பதை வெளிப்படுத்தியருளிய திருவருள். அறிவார் · அதனே வாசாஞானமாக அன்றி , அனுபவித்து அறிபவர்கள் .

மரபுவழிவந்த அநுபவஞானிகளே எம்தலேவராவர் என்று உபதேசித்தலின் இத்திருப்பாடல் அறிவித்தன்புறுதல் என்னும் கருத்திண்யுடைய திருவார்த்தையின் முதற்பாடலாக இடம் பெற்றதென்க 588

மாயைன் அரளவர் கோனும்வந்து வணக்க அவர்க்கருள் செய்தாசன் கூரல் மத்னிடை வந்திழிந்து நன்னேறி காட்டி நலந்திகழும் கோல மணியணி மாடந்டு குளாவும் இடைவை மடநல்லாட்குச் சீல மிகக்கரு கோ மனிக்குந் இறமறி வரரெம் பிராணுவரரே

2

இ - ள் : திருமாலும் பிரமனும் இந்திரனும் வந்து வணங்க அவர்களுக்கு அருள்வழங்கிய சிவபெருமான், இம் மண்ணுலகத்தில் வந்து இறங்கி நல்ல வழியைக் காட்டி, நன்மையோடு விளங்கும் அழகிய மணிகளால் அணிசெய்யப் பட்ட மாடங்கள் உயர்ந்து விளங்கும் திருவிடைமருதூரில் உள்ள இளமைதங்கிய பெண் ஒருத்திக்கு ஒழுக்கமிகத் திரு வருளே அளிக்குந்தன்மையை அறிபவர்களே எந்தவேவராவர் என்றவாறு.

அரிபிரமனுதியர் வந்து வணங்கும் பெருந்தகையாளன் இம்மண்ணுலகிற்குவந்து நல்ல முத்திநெறியைக்காட்டித் திரு விடைமருதூரில் பெண்ணெருத்திக்குக் கருணேசெய்த திறம் அறிவாரே எம் தலேவராவர் என்பது கருத்து.

மாலும் அயனும் தேவர்கட்குத் தஃவனுகிய இந்திரனும் தமக்குப் பகைவர்களால் ஊறுநேர்ந்தபோதெல்லாம் வந்து வணங்க அவர்கட்கு அருள்செய்த ஈசன் என்றது, அத்துஃனப் பெருத்ததையாளன் என்பதை அறிவித்தவாறு.

ஞாலம் அதனிடை இழிந்து வந்து என மாறுக. அருவமாய் அறிவாய் மாயேயமான உலகங்கோக் கடந்துறையும் பெரு மான், உயிர்கள் உய்யவேண்டும் என்ற பெருங்கருணயால் திருமேனிதாங்கி, இம்மண்ணுலகில் இறங்கிவரு தலே இங்ஙனம் கூறினர். இது இறைவனுடைய தைம்மாறில்லாத எளிவந்த கருணேயைக் காட்டுவது.

நன்னெறி நல்ல வழி: பேரின்பமயமாகிய வீட்டுலகின் எய்துதற்குரிய எளிய இன்பமானவழி. அது பக்திநெறி என்க நலம் திகழும் மாடம், மணியணி கோல மாடம் எனக் கூட்டுக. இடைவைக்கண் உள்ள மாடங்கள் வெறும் போகாலயங்களாக மட்டுமில்லாமல் சிவப்பணி செய்யும் தவச்சாஃகளாகவும் விளங்குதலின் நன்மைவிளங்கும் மாடமென்ருர். உமையொரு வாதியகை இறைவன் போகியாயும் யோகியாயும் இருத்தல் போலச் சைவசீலர்களும் இல்லறத்தினின்றே பதிபுண்ணியங் களேச்செய்து வீடுபேற்றிற்கும் வழிதேடுவர் எனக. இது மாடங் களின் ஒழுக்கநலம் உரைப்பது.

மணிகளால் அலங்கரிக்கப்பெற்ற அழகிய மாடம் என்றது மாடங்களின் செல்வவளம் கூறியது. நீடு குலாவும் இடைவை -உயர்ந்து விளங்கும் இடைமருதூர்.

சீலம் மிகக் கருணே அளிக்கும் திறம் - ஓழுக்கம் உயர்ந்து தோன்றக் கருணேயளித்த தன்மையை. அறிவார் எம்பிராஞர் என்க.

வரகுணபாண்டியன் சிறந்த சிவபத்தன். வேப்பம்பழங் களேச் சிவலிங்கமெனக்கருதி வழிபட்டவன். தவீளகள் ஒலியை வே தபாராயணமாக எண்ணிப் பரிசில் வழங்கியவன். இடை மருதூர்க்கோயிலில் கிடந்த நாய்க்கட்டத்தைத் தானே எடுத்து இத்தகைய அன்பன் திருமணம் புரிந்துகொண் எறிந்தவன். மணவறையைவிட்டு எழுந்ததும், தன் மணவி மிக்க அழகியாக இருப்பதை எண்ணிச் சிறந்த பொருள்கள் சிவ பெருமானுக்கு உரியனவாயிற்றே ஆதலால் இவனே மகாவிங்க மூர்த்தியினிடமே அனுப்பிவிடுவோம் ஏன்று எண்ணினுன். திருக்கோமிலுக்கு அழைத்துச் சென்றுன். மகாலிங்கமூர்த்தியை ஏற்றுக்கொள்ளும்வண்ணம் வேண்டினுன். பெருமானும் தமது சிவலிங்கத் திருமேனியில் அவள்மறைய இடந்தந்து கருண பாலித்தார். அரசன் மகிழ்ந்து அரண்மனக்குச் சென்றுன். விடியற்காலே அருச்சகர் வழிபாட்டிற்காக வந்த மறு நாள் போது சிவலிங்கத் திருமேனியில் பெண்ணின் வலக்கைமட்டும் தொங்கிக்கொண்டிருந்தது. இதீணக்கண்ட அரசன் என்ன குறையோ? என்று வருந்தினன். இறைவன் அசரிரியாக, திரு மணக்காலத்தில் இக்கை உன்றுல் தீண்டப்பெற்றது; மற்றும் அதனே விட்டுவைத்து உன் அன்பை உலகவர் உணர்ந்து ஈடேறவும் 'பெரிய அன்பின் வரகுணதேவன்' என் உன்கோப் பாராட்டவுமாக விட்டு வைத்தோம் என்று கூறியருளினர். வரகுணன் தான் கரத்தைத்தீண்டியதும் பிழை என்று பெரிதும் வருந்தப் பெருமான் அதனேயும் ஏற்றருளினுரென்பது வரலாறு.

இடைவை மடநல்லாட்குச் சீலம் மிகக் கருணே அளிக்கும் திறம் என்பது அரசிக்குக் கற்பொழுக்கமாகிற சீலம் உயர்ந்து தோன்றக் கையைமட்டும் விட்டு, அவரோ ஏற்று விட்டுவகு அளித்த தன்மையேன இவ்வரலாற்ரேடு முழுதும் இண்தல் காண்க. இப்பகுதிக்குச் சிலர், இடைவை என்னும் பதியிலிருக்கும் நல்லாளாகிய அன்புடையாளுக்கு அன்பின் ஐந்திணே ஒழுக்க மாகிய கருணேயை மிக அளித்தருளும் என உரைப்பர். அன்றி யும், தம் ஊக ஞானத்தால் இடையூர் என்னும் தலமும், அதன் மரூட இடைவை என்பதுபோலும். மிடைவை என்றும் கூறுப. இடைமருது என்பாருமுளர், மருதூர் என்பதே அதன் சிறப் புப்பெயராதலின் இடைவை என்றல் பொருந்தாது; வரலாறு வந்துழிக் காண்க எனத் தடைவிடைகளே எழுப்பிக் குழப்பம் வினப்பர். மகாலிங்கப்பெருமான், திருமேனியில் கையொன்று காட்டியமைக்கு வேறு வரலாறு காட்டுவாரும் உளர். இவ்வர லாறு தலபுராணங்கள் ஒன்றினும் இல்லாமை காண்க.

மருது வடமொழியில் அர்ச்சுனம் என்று வழங்கப்பெறும். மருதைத் தலமரமாகக் கொண்ட தலங்கள் மூன்று. அவை மல்லிகார்ச்சுனம், மத்தியார்ச்சுனம், புடார்ச்சுனம் என்பன. அவற்றுள், தமிழ்நாட்டிலுள்ளவை இடைமருதும் புடைமருது மாகிய இரண்டுமாம். ஏனேய் மருதூரிலிருந்து பிரிக்க 'இடை' என்ற சொல்லே சிறப்புடையதாக அமைவது. சிறந்த சொல் என்ற சொல்லே சிறப்புடையதாக அமைவது. சிறந்த சொல் எஞ்ச, ஏனேயவை ஒழிவதே மரூஉமொழி இலக்கணம். ஆதலால், இடைமருது இடைவை என அடிகளால் ஆளப்பெற்ற தெனத் துணிக. இடையூர் முதலானவற்றிற்கு இத்தகைய வரலாறு இன்மையும் தெளிக. இடைமருது வரலாற்றைக் குறிப்பதாகவே மரபுவழியும் இருப்பதைக் காண்க.

இவ்வரலாறு தம் பொறிவழிப் புகாமையால் பழையவுரை யாசிரியரும் இடைவை மடநல்லாள் - இடைவிடாது எழுந்தரு ளும் பார்வத்தேவிக்குச் சிவகுணமே தாகை அருள்செய்தும் என உரைகண்டனர். இடைவை - இடைவிடாது என்ற பொரு கோத் தருமா என்பதையும் சிந்திக்க. அடிகள் தலங்களுக்கு யாத்திரை சென்றமையால் தலவரலாறுகளே அமைத்துப் பாடு தல் மரபு ஆதஃப் போற்றித்திருவகவல் முதலாயினவற்றிலும் காண்க

பணுயவுரைக்குக் கீழ்க்கு நிப்பு எழுதிய பதிப்பாசிரியர் 'திரு விடை மரு தூரை இந் நூலில் வே நிடங்களில் இடைவை என்னும் பெயரால் ஆசிரியர் சுட்டாமை காண்க' என மறுப்புரைப்பர். மரூஉவழக்கில் சொல்லுருவில் எது எஞ்சும் எது கெடும் என்ற வரையறை எந்த இலக்கணத்தும் இல்லே. செய்யுள் ஓசையும், சீரமைதியும் நோக்கித் தேவைக்கு ஏற்ப மரூஉ இலக்கியங் களில் இடம்பெறு தலேக்கொண்டு ஈண்டு இடைவை என்பது இடைமருதையே உணர்த்தியதாகக் கொள்க. !இங்ஙனம் வரும் மரூஉ வழக்கும் பலவுள்ளன. அம்மரபை விரிவஞ்சி விளக்கிற் நிலம். புடைமருது புடைவை என்ற வழக்காறுண்மையும் தெளிக.

இத்திருப்பாடல், இறைவன் குருவாக ஞாலத்தில் எழுந் தருளியும், இடைமருதூரின்கண் வாழ்ந்த அரசிக்குள்ள கற்பு ஓழுக்கத்தை உலகினர்க்கு மிக உணர்த்தியும் அருளிய திறங் க2ள அன்பர்க்கு அறிவித்து அன்புறுதல் காண்க.

589 அணிமுடி யா இயமரர்கோமான் ஆன ந்தக் கூத்தன் அறுசமயம் பணிவகை செய்து படவுதேறிப் பாரொடு விண் ணும் பரவியேத்தப் பீணிகேட நல்கும் பெருந்துறையெம் பேரரு ளாளன் பெண்பானுகந்து மணிவண் கொண்டுவான் மீன்விசிறும் வகையறி வாரெம் பீரானுவரரே,

இ - ள் : அழகிய சடைமுடியையுடைய முதல்வனும் தேவர்கள் தஃல்வனும் ஆகிய ஆனந்தக்கூத்தன், அறுவகைச் சமயங்களும் தம்மை வணங்கும்படிச்செய்து, படகின்மேல் ஏறி விண்ணும் மண்ணும் புகழ்ந்துவணங்கப் பிறவிப் பிணி கெடும்வண்ணம் அருள்செய்யும் திருப்பெருந்துறையிலே எழுந்தருளியுள்ள எம் பெருங்கருணேயாளனுமாகிய சிவபெரு மான், வலேச்சியாகவந்த உமாதேவியாரை விரும்பி அழகிய வல்லைய ஏந்திப் பெரிய மீன்களே வீசிப் பிடிக்கும்வகையை அறிவாரே எம்பிராளுவர் என்றவாறு.

ஆனந்தக் கூத்தப்பெருமான், வஃமாதை விரும்பி, வஃ வீசி மீன்பிடித்தவகையை அறிவாரே எம் தஃவராவர் என்பது கருத்து

ஆதி - முதல்வன். முதன்மையுணர்த்தும் ஆதியென்னும் பண்புப் பெயர்ச்சொல், அப்பண்பையுடையவண் ஆகுபெய ரான் உணர்த்தியது.

அணி முடி - அழகிய சடைமுடி, இறைவன் திருமுடி சடை யாதலின் இங்ஙனம் உரைக்கப்பெற்றது.

அறுசமயம் · அகம், புறம், அகப்புறம், புறப்புறம் என நூல் வகையான அவ்வாறு சமயங்கள். இச்சமயங்கள் அனேத்தும் மக்களுடைய ஞானபரிபாகத்தால் விணவன. ஆதனின் அவ ரவர்நிலேக்கேற்ப விணவனவாயின். அத்தணச் சமயங்களேயும் தோற்றுவித்து அவரவர்களால் வணங்கப்படும் தலேவகுக விளங்குபவன் என்பார் 'அறுசமயம் பணிவகை செய்து' என் ஞர். சிவஞான சித்தியாரினும் ''அறுவகைச் சமயத்தோர்க்கும் அவ்வவர் பொருளாய்'' எனல் காண்க.

இறைவன். வணச்சியாகிய உமாதேவியை மணக்கவணஞர் காஃயாகத்தோன்றி மீன் வீசிய திருவிஃயயாடணக் குறிப்பது ஏஃயை பாடற்பகுதி. வண்ஞனுக்குக் கடற்றுறை உரிமையாத வின் 'பெருந்துறையெம் பேரருளாளன்' என்றது அப்பொரு ளும் தொனிக்க நின்றது.

இறைவன் மீன்வீசிய நிகழ்ச்சி ஏல்லாருக்கும் எங்கும் என்றும் அருள்வதாகிய எளிவந்த கருணேயையும் சமநோக்கை யும் தெரிவிப்பது. இங்ஙனம் மீன்வீசிய நிகழ்ச்சியைப் பிறர்க்கு அறிவித்து, அதனுல் அன்புமிகச்செய்தல் காண்க,

590 வேடுரு வாசி மகேந்திரத்து மிகுகுறை வானவர் வந்துதன்கோத் தேட இருந்த சிவபெருமர்ன் சிந்தக்ன செய்தடி யேரங்களுய்ய ஆட லமர்ந்த பரிமாவேறி ஐயன் பெருந்துறை யாதியந்நாள் 'ஏடர் கணேயெங்கும் ஆண்டுகொண்ட இயல்பறி வாரெம் பீராணைசேர்.

இ-ள்: வேடவடிவு தாங்கி மகேந்திரமலேயில், மிக்க குறையின்யுடைய தேவர்கள் வந்து தன்னேத்தேட அவர்க ளுக்கு மறைந்திருந்த சிவபெருமானும், அடியேங்கள் தியா வித்து உய்ய ஆடில் விரும்பிய குதிரையில் ஏறுபலனும், எம் தலேவனும் ஆகிய பெருந்துறை முதல்வன், அந்நாள் எம் தோழர்களே ஆண்டுகொண்ட தன்மையை அறிபவர்களே எம் தல்வராவர் என்றவாறு.

திருப்பெருந்துறை முதல்வன் எம்மை ஆட்கொள்ளக் குருநாததை எழுந்தருளிவந்த அந்நாளில், என்னேவிட்டு என் தோழர்களே ஆண்டுகொண்ட தன்மையை அறிபவர்களே எம் தணவராவர் என்பது கருத்து.

இறைவன் திருவுள்ளக்கருத்தை உள்ளவாற்றிந்து சொல் பவரே எம் த‰வர் என்பதாம்.

மிகு குறை வானவர் - மிக்க குறைகளேயுடைய தேவர்கள். அவர்கட்குள்ள குறைகளாவனர் குரபன்மனுதியரால் **வி**ன்யும் குறைபாடுகளும், காம கோபாதிகளில் கட்டுண்டு சாப தாபங் களேப் பெற்றுத் தீர்வுகாணுது வருந்துதலுமாம். தம் குறைகளே விண்ணப்பித்துப் போக்கிக்கொள்ள அவர்கள் வந்து தேடு கின்றனர். இறைவன் வேடருருவம் தாங்கி, அவர்களுக்குச் சிவாகமப்பொருளே உபதேசித்து உய்யுநெறிகாட்டாது மறைந் திருந்தார். அவர்களுடைய பிராரத்த கன்மங்கள் நுகரப் பட்டுத் தொலேந்த பிறகு மன்னு மாமலே மகேந்திரமதனில் சொன்ன ஆகமம் தோற்றுவித்து அருளிஞரென்பது வரலாறு.

அடியோங்கள் சிந்தணேசெய்து உய்ய, ஆடலமர்ந்த பரிமா ஏறி ஏன இயைக்க. சிந்தணேசெய்து - தியானித்து. ஆடல் அமர்ந்த பரி - ஆட்டத்தை விரும்பிய குதிரை. ஆடல் - நடனம். ஏறி - ஏறியவன் என்னும் பொருள்தரும் பெயர்ச்சோல். "விடை யேறி" என்புழிப்போல. சிந்தனேசெய்து என்பதனே இறைவன் விணயாக்கி உரைக்கும் பழையவுரை.

ஏடர்கள் - தோழர்கள். ஏட, எலுவ என்பன தோழர்பெய ராத‰ச் சங்கநூல் வழக்குக்கொண்டு தெளிக, அவியுணவின் செவியுணராமாக்கள் என்பது பழையவுரை. தொண்டர்கள் என்பர் சிலர்.

எங்கும் ஆண்டுகொண்ட என்பது மஃயில் வேட்குகவும், அஃயில் வஃலஞ்குகவும், நாட்டில் குதிரைவீரகுகவும் எழுந் தருளி அவரவர்வடிவில் அவரவர்களே ஆண்டு உய்யக்கொள் வது இறைவன் இயல்பு என்பதை உணர்த்துகின்றது.

இங்ஙனம் இறைவன் ஆன்மாக்களின் பரிபாக **நிலேக்கு த்தக** ஆட்கொண்டதை அநிவித்து அன்பு மிகுந்தவாறு காண்க.

591 வந்திமை யோர்கள் வணங்கியேத்த மாக்கரு ணேக்கட லாயடியார் பந்தனே விண்டற நல்குமெங்கள் பரமன் பெருத்துறை யாதியந்தாள் உந்து திரைக்கட கூக்கடந்தன் நேதுகு மதிலீலங் கையதனில் பந்தணே மெல்விர லாட்கருளும் பரிசுறி வர்ரெம் பிராணுவாரே.

இ - ன்: தேவர்கள் வந்து திருவடிகளில் வீழ்ந்து வணந் இத் துதிக்க, பெரிய கருணேக்கடலாய் உண்மை அடியார் களின் பாசபந்தங்கள் நீங்கிப்போக ஞானத்தை நல்குகின்ற எங்கள் பரமளுகிய திருப்பெருந்துறை முதல்வன், கரையில் வந்து மோதுகின்ற அலேகளேயுடைய கடலேக்கடந்து, அன்று உயர்ந்த மதில்களேயுடைய இலங்கைநகரில், பந்து வந்து பொருந்தப்பெறுகின்ற மெல்லிய விரல்களேயுடையவளாகிய மண்டோதரி என்பாளுக்கு அருள்செய்ததன்மையை அறிப லர்களே எம்பிராளுவர் என்றவாறு.

தேவர்கள் வணங்க அடியார்கட்குப் பாசபந்தமற அருள் வழங்கும் பரமன் மண்டோதரிக்கு அருளிய தன்மையின் உண் மையை அறிபவர்களே எம் தலேவராவார் என்பது கருத்து:

ஒருவன் தண்ணீர்வார்த்து வளர்க்கப் பிறனுக்கு இள நீர் வழங்கும் முடத்தெங்குபோல இறைவன், வானூர் வணங்க அடியார்கட்கு வீடருளுதல் எங்ஙனம் பொருந்துவதாம் எனின், வானூர்கள் மிகுகுறையுடையோர்; தொண்டர்களோ குறை ஒன்றுயில்லாதோர்: ஆகவே எமக்குப் பகை விலகவேண்டும், தல மிகவேண்டுமென்று காமியத்தைக் காதலிக்கும் தேவர்கள் வணங்கி ஏத்தவும், யார்க்கும் எதணேயும் பருவமறிந்து ஊட்டி யருளும் பரமன் அவர்களேக் கடைக்கணியாது, பற்றற்றுன் பற்றிணப் பற்றிய அடியார்களுக்குப் பெரிய கருணக்கடலாகி வீடருளுகிறுன் என்பதாம்.

அந்நாள் கருந்தடியிருந்து எமக்கு உபதேசித்துக்கொண் டிருந்த அந்த நாளிலே என்று பண்டைய நிகழ்ச்சியை நினே வூட்டியவாறு. அன்று ஓங்கு மதிலிலங்கை என்றது இன்று அதன் பொலிவழிந்து கிடக்கும் நிலேயை நம் எண்ணத்துப் பதிப்பிக்க என்க.

மண்டோதரி இராவணன் மாளிகையிலிருந்து இறைவ கோத் தியானித்தாளரக, இறைவன் குருமேனி தாங்கியிருந்த கோலத்துடன் அங்குச்சென்று அவளுக்குக் காட்சியளிக்க, இறைவனுடைய பேரழகில் ஈடுபட்டுப் பேரின்பத்தில் தன்னுடைய கேட்க இருந்த அவள் மயங்கிச் சிற்றின்பத்தில் தன்னுடைய சிந்தையைச்செலுத்தினுள், அவளுடைய அறியாமையைக்கண்ட இறைவன், அவள் கற்போழுக்கம் கெடாதிருக்க உடனே அந்த இடத்தைவிட்டு மறைந்தார். அவள் வருந்தினுள். அவள் கொண்டது ஒருதலேக் காமமாதலின் பெண்குழுந்தை ஒன்று அவளுக்குப் பிறந்தது, அதனேப் பெட்டியுள்வைத்துக் கடலில் விட்டாள். அதுவே மிதிஸேயில் வந்து ஓதுங்கிப் புதையுண்டு ஜனகனுடைய உழுகால் நுனியில் வெளிவந்தது என்பது வரலாறு. இங்ஙனம் இறைவன், வேண்டுவார் வேண்டுவதை சுயும் கருணேயன் என்னும் பரிசினே அறிபவர்களே ஏம்பிராணுவர் என்றதாம்.

இத்திருப்பாடலும், இறைவன் மண்டோதரிக்கு அருளியது போல் யாம் எவ்விருப்பை நிறைவேற்ற வேண்டினும் அருளு வன் என்று உயிர்களுக்கு அறிவுறுத்தி அன்புறுதல் காண்க.

692 வேவத் திரிபுரஞ் செற்றவில்லி வேடுவ குய்க்கடி, நாய்கள்குழ ஏவற் செயல்செய்யுந் தேவர்முன்னே எம்பெரு மான்முன் இயங்குகாட்டில் ஏவுண்ட பன்றிக்கி ரங்கியீசன் எந்தை பெருந்துறை யாதியன்று கேவலங் கேழலாய்ப் பால்கொடுத்த திடப்பறி வரரெம் பீராகுவாரே.

6

இ-ள்: திரிபுரங்கள் தீயில் வெந்தொழியச் சினக் கொண்ட வில்லாளனும், எம்பெருமானும், ஈசனும், எந்தை யும் ஆகிய பெருந்துறைப்பெருமான், தமக்குக் குற்றேவல் செய்யும் தேவர்கள் முன்னிஸ்யில், வேடளுகி வேட்டைநாய் கள் புடைகுழ இயங்குகின்ற காட்டிலே, அம்புபட்டிறந்த ஒரு தாய்ப்பன்றிக்காக இரங்கி, தனித்த தரிய்ப்பன்றியாய்க் குட்டிகளுக்குப் பாவேக்கொடுத்த திருவுள்ளக்கிடைப்பை அறி பவர்களே எம்பிராளுவர் என்றவாறு.

வேடனை பெருமான், அம்புபட்டு இறந்த பன்றிக்கிரங்கி, அதன் குட்டிகளுக்கு மூஃயூட்டிய திருவுளப்பண்பை உள்ளவா றறிபவர்களே எம் தஃவர் என்பது கருத்து.

திரிபுரம் வேவச் செற்ற வில்லி எனக்கூட்டுக. செற்ற என் பதை வில்லுக்கும் அடையாக்கலாம், வில்லிக்கும் ஆக்கலாம். செற்றவில் எனும்போது செறுதலாகிய உடையான் தன்மை உடைமைப்பொருள்மேல் நிற்பதாகக் கொள்க. செற்றவில்லி என்றது சினந்த அவ்வளவுதான்; வில் செயற்படாமலே திரி புரங்கள் வெந்தன என்னும் நயந்தோன்ற நின்றது.

பாணவனத்திற் சோலே கண்டதுபோல தாம் வேட**ுகத்** திரியுங்காட்டிலே இறந்த பன்றிக்கு இரங்கும் **திருவுள்ளமும்** உண்டாமிற்றே என்ற வியப்புத்தோன்ற உரைத்ததாம்.

் தேவர்முன்னே என்றது பெருமான் வேடகுகத்திரி**ந்ததோ** டன்றிப் பன்றிக்குட்டிகட்குப் பாலுட்டி**த்திரித்தும் அவர்கள்**  காணும்பேறு பெற்றிலரே; அவர்கள் அதியாமை இருந்தவாறு என்னே என்ற இரக்கந்தோன்ற உரைத்ததாம்.

கடி நாய்: கடிக்கும் நாய் என விணேத்தொகை. காவல் நாய் எனினுமாம். காட்டில், வேட்டுஞருவன் தாய்ப்பண்றியை அம்பாலடித்துக்கொல்லத் தாய்பன்றி இறத்தது. அதுகண்ட குட்டிகள் பசியால் வருந்தின. இறைவன் அவைகட்கு இரங்கித் தாய்ப்பன்றியாய் முஸேதந்தார் என்பது பன்றிக்குட்டிக்கு மூஸே யூட்டிய திருவினேயாடல்.

கேவலம் கேழலாய் - தனித்த பன்றியாய், அல்லது இழிந்த பன்றியாய் எனலுமாம். கேழல் - ஆண்பன்றி யென மரபியல் உணர்த்துமாயிலும் ஈண்டுப் பன்றியென்னும் பொதுமையி னின்றதென்க.

கிடப்பு - கிடக்கை. திருவுள்ளக்குறிப்பு அஃதாவது தமது காருண்ணிய ஆட்சியில் விலங்கினங்களுங்கூட வருந்துதல் கூடாது என்று அவைகட்கு ஏற்ப அவையேயாய் அருளும் சிறப்பாம்.

இங்ஙனம் தமக்குத் தஃவராவார் இத்தகைய அருட்குணம் உடையார் என உணர்த்தி அன்புற்றவாறு காண்க

593

நாத முடையதோர் நற்கமலப் போதினில் நண்ணிய நன்னுகலார் ஒதிப் பணிந்தவர் தூலியேக்க ஒளிவனர் சோதியேம் ஈசன்மண்ணும் போதலர் சோக்கப் பெருத்துணுமெய் புண்ணியன் மண்ணிடை வந்துதோன்றிப் பேதங் கெடுத்தருள் செய்பெருமை அறியவல் லாரெம் பிராணவாரே.

இ- ள்: ஒலியோடுகடிய ஒப்பற்ற நல்ல தாமரைமலில் இருக்கின்ற திருமகளும் கலேமகளும் மந்திரங்களே ஒதிப் பணிந்து மலர்களேக்கொண்டு அருச்சித்து லழிபட ஒளிவளர் கின்ற கோதியாக விளங்கும் எம் ஈசனும், நிலேபெற்ற பூக் களும் போதுகளும் பொருந்திய சோலேசூழ்ந்த திருப்பெருத் துறைக்கண் எழுந்தருளியுள்ள எம் புண்ணியனுமாகிய சிவ பெருமான், இப்பூமியில் வந்து தோன்றிச் சிவசீவ பேதத் தைக்கெடுத்து அருக்கைழங்கிய பெருகைமபை அறியவல்லவரே. எம்பிரான் ஆவர் என்றவாறு. இறைவன் இம்மண்ணிடைவந்து உபதேசித்துச் சிவ சீவ பேதத்தை ஆகற்றிச் சிவமாக்கி எணயாண்ட செயலின் பெரு மையை அறியவல்லவரே எம் தஜேவராகும் தகுதியுடையார் என்பது கருத்து.

நாதம் - ஹ்ரீம் என்னும் ஒலி, நன்னுதலார் என்றது கலே மகளும் அமேகளும் ஆகிய இருவரையும் என்க. திருவாரூரில், திருமகளும், திருக்கண்டியூரில் கலேமகளும் இறைவனே வழிபர டாற்றித் தத்தம் கணவரை உயிருடன் பெற்ருர்கள் என்பது வரலாறு.

திருமால் தன் பகைவணே வென்ற வெற்றிச்செருக்குடன், வடேத்த வில்லேயூன்றி அதன் நுனியில் முகவாய்க்கட்டையை வைத்து அயர்ந்தாளுக, தேவர்கள் செல்லுருவெடுத்து அவன் வில்லின் நாணே அறுக்க, வில் திடீரென நியிர்ந்து அவனுடைய தலேயை எற்றியது. அதைக்கண்ட திருமகள் புற்றிடங்கொண்ட பெருமானப் போற்றி மங்கலம் பெற்ருள் என்பது திருவாரூர்த் தலவரலாறு,

க‰மகளும், பிரமன் சிரம் கொய்யப்பெற்றபோது வருந்தி, அவனுயிரை மீளப்பெற்ருள் என்பது கண்டியூர்த் தலபுராண வரவாறு.

ஓளிவளர் சோதி - ஒருகாஃக்கொருகால் ஓளிமிக்கு வளர் கின்ற தீப்பிழம்பான அண்ளுமஃயான் என்றதாம்.

பேதம் - வேற்றுமை. சீவன் சிற்றறிவும் சிறுதொழிலும் மலபந்தமும் உடையவன்; சிவன் முற்றறிவும் அருட்செயலும் அளவிலாற்றலும் இயல்பாகவே பாசங்களினீங்கிய தன்மையும் உடையவன் என்ற வேற்றுமை அகன்று அடியேன் அவனு டைய நிறைவில் நிறைவாய் விளங்க அருளியதைப் 'பேதங் கெடுத்தருள்செய் பெருமை' என்பதால் குறிப்பித்தவாறு.

இவ்வண்ணம் சிவ சீவ பேதத்தைப் போக்கிச் சிவமாக்கி ஆட்கொள்ளுந்தன்மையை அறிவித்த அவரே எம் த‰வர் என்று அன்புறுதல் காண்க.

594 பூவலர் கொன்றையம் மாகுமார்பன் போருகிர் வன்புகி தொன்றவிரன் மாது நல் லாளுமை மங்கைபங்கன் வண்பொழில் சூழ்தென் பெருந்துறைக்கோன் ஏ இல் பெரும்புகழ் எங்களீ சன் இருங்கடல் வாண ற்குத் தியிற்றேன் றும் ஓவிய மங்கையர் தோள்புணரும் உருவறி வரசேரம் பிரானவரரே.

8

இ • ள் : பூவாகமலர்ந்த கொன்றையாலாகிய மாலேயை அணிந்த திருமார்பை உடையவனும், பொருகின்ற நகங்க ளோடுகூடிய வலிய புலியைக்கொன்ற வீரனும், மாத்ர்நல்லா ளாகிய உமாதேவின்ய ஒருபாகத்திலுடையவனும், வளப்ப மான. பொழில்கள் சூழ்ந்த அழகிய திருப்பெருந்துறைக்குத் தலேவனும் ஆகிய குற்றமற்ற பெரும்புகழையுடைய எங்கள் சுசனுடைய, பெரிய கடலால் வாழ்கின்றவர்களாகிய வலேஞர் களுக்கு, வேள்வித்தியினின்றும் தோன்றிய பெண்ணுகிய சித்திரம்போன்ற வலேமங்கையாகிய உமாதேவியாரின் தோள் கனிப் புணரும் திருவுருவை அறிபவர்களே எம் தலேவராவார் என்றவாறு.

சிவபெருமான் வஃப்பெண்ணுக வந்த உமாதேவியாரைக் கூடிய திருவுருவச் சிறப்பை உணர்வார்களே எம் தஃவராவர் என்று கூறுகின்ருர் என்பதாம்.

மாஃமார்பன் என்றது இறைவனது அடையாளத்தையும், வன்புலி கொன்ற வீரன் என்றது வீரத்தையும், மங்கை பங்கன் என்றது அருளஃயும், பெருந்துறைக்கோன் என்றது எளி வந்த நிஃவையும், ஏதில் பெரும்புகழிசன் என்றது மாசிலாமை யும், எங்களீசன் என்றது செல்வத்தையும் உணர்த்திதின்றன.

கன்மமே பேரமம் என்ற கொள்கையையுடைய தாருகா வனத்து முனிவர்கள், கங்காளவடிவுடன் காபாலியாய் வந்து தம் பத்தினியரை நிலேகலங்கச் செய்த பிட்சாடனமூர்த்தியைக் கொல்லுவதற்காக அபிசார ஓமம் செய்தனர். ஓமகுண்டத்தி லிருந்து புலி, பாம்பு, மான் முதலிய பொருள்கள் தோன்றி, இறைவணேக் கொல்ல வந்தன. இறைவன் புலியை உரித்து, அதன் தோலே அரைக்கு ஆடையாக உடுத்திஞர் என்பது வரலாறு. அதனே விளக்குவது 'போருகிர் வன்புலி கொன்ற வீரன்' என்பது.

ஏதம் இல் - ஏது இல் என அம் கெட்டது: குற்றமில்லாத என்பது பொருள். வள்ளுவர் இதஃஎப் --பொருள்சேர் புகழ்'' என்பர். காரணமின்றியே விளேவதான அநாதி நித்தியமான புகழ் எனலுமாம். ஆகமங்களே உபதேசிக்கின் றகாலத்து இறைவி பராமுகமா யிருக்க இறைவன் அவரை வலேப்பெண்ணுகச் சபித்தார். அம்மை இறைவணே வணங்கிச் சாபவிடையும் பெற்று, மதுரை யின் கடற்கரையில் வலேஞர் குலத்திலே தீயினின்று தோன்றி வளர்ந்து வந்தார். இறைவன் அவரை மணந்துகொண்டா ரென்பது வலேவிசிய திருவிளேயாடல் வரலாறு.

பழையவுரை இருங்கடல் வண்ணற்குத் தீயிற்ரேன்றும் ஓவியமங்கையர் தோள்புணரும் எனப் பாடங்கொண்டு, திரு மால் செய்த தவத்திற்காகத் திருவுத்தரகோசமங்கைப்பதியில், அக்கினியில் தோன்றிய ஓவியம் போன்ற ஞானப்பெண்களே அவர்கள் வேண்டிய வரப்பிரசாதப்படி அவர்களுக்குப் பரிச தீட்சையான அன்புப்புணர்ச்சி அருளிய பேரானந்த வடிவு எனப் பொருள் விளக்கும்.

யோகபரமானவுரை பெரிய பிறவிக்கடலில் வாழ்பவகுகிய சீவனுக்கு மூலாதாரமாகிய ஓமகுண்டத்திலிருந்து தீப்போலத் தோன்றும் ஒவியம் போல்பவராகிய குண்டலினியாதி சத்தி கணேச் சேர்ந்து விளங்கும் ஓளிவடிவை என்று உரைக்கும். மற்றும் இருங்கடல் வாணன் - வருணன் என்பாரும் உளர்.

'ஓவிய மங்கையர் தோள்புணரும் உரு' என்பதால் இறைவ னுடைய கலந்த தன்மையையுணர்த்தி, உருவுணர்வாரே எம் தஃவராவர் என அன்புறுதல் விளக்கு தலின் இத்திருப்பாடல் ப திகக்கருத்தினதாதல் காண்க.

595 து வெள்கோ நீ றணி யெம்பெருமான் சோதி மகேந்திர நாதன்வந்து தேவர் தொழும்பதம் வைத்தஈசன் தென்னன் பெருந்துறை யாளியன்று காதல் பெருகக் கருக்க கடிடித் தண்கழும் காட்டிக் கசிந்துருகக் கேதங் கெடுத்தென்கேன யாண்டருளும் கிடப்பறி வாரெம் பீரானுவாரே.

இ - ள் : தாய வெண்மையான திரு நீற்றை அணிந்த எம் பெருமானும், ஒளிவடிவான மகேந்திரமணத் தவேவனும், தாமே வலியவந்து தேவர்கள் தொழும் திருவடியைத் தவே மீது சூட்டிய ஈசனும், பாண்டியனும், திருப்பெருந்துறை பைத் தவேநகராகக்கொண்டு ஆள்பவனும் ஆகிய சிவபெரு மான், குருநாதனுக எழுந்தருளிய அந்நாளில் எனக்குக்காதல் பெருகும்வண்ணம் திருவருசோத் தரிசிப்பித்து, தன் திருவடியையும் காட்டி, அதஞுல் யான் மணங்கசிந்து உருக என் துண் பங்களேக் கெடுத்து என்னே ஆண்டருளிய திருஷன்ளக்கிடக் கைகைய அறிபவரே எந்தலேவராவர் என்றவாறு.

மகேந்திரநாதன் தாமே வலிய எழுந்தருளிவந்து எனது த2லயில் திருவடியைச்சூட்டி என் பிறவித் துன்பத்தைக் கெடுத் தாண்ட திருவுள்ளக்கிடக்கையை அறிபவர்களே எமக்குத் த2லவராவர் என்பது கருத்து.

தூ வெள்கோ நீறு மலமாக கழுவும் தூய்மையானதும் வெண்மை நிறமானதுமான திருநீறு. மிக வெண்மையான நீறு என்லுமாம்.

தேவர்கள் தம் துன்ப நீக்கம் ஒன்றேகருதி அவ்வப்போது வந்து வணங்கித் தம் துன்பங்களேத் துடைத்துக்கொள்ளுத சின் தேவர் தொழும்பதம்' என்றுர்.

வைத்த - என் பிறவித்துன்பம் போக - மலவன்மை அடி யேனே வந்து வருத்தாதிருக்க - எப்போதும் என் தஃவமின்மீது இலங்கச் சேம முத்திரையாகச் சூட்டிய என்பதாம்.

காதல் பெருக மணந்தநாள் முதல் தலேவணக் காளுத போதும் காணுகிறபோதும் காதல் பெருக இருக்கும் தலேவி போல, திருவடி சூட்டிய நாள்முதல் இறைவன்பால் காதல் மிக. தலேவிக்கு அங்ஙனம் காதல் பெருகியதற்குக்காரணம் தலேவன் செய்யும் கருணேயாதல்போல எனக்கு அவன்பால் காதல் பெரு கியதற்குக் காரணம் கருணேகாட்டியதால் என்பார் அடுத்துக் 'கருணே காட்டி' என்றுச்.

கருணே காட்டினும், என் அநியாமையால் அதனே நான் அறியாது விட்டுவிடுவேனே என்று என் மலவன்மையைத் திருவுளத்தெண்ணி, மலவன்மை வாடவேண்டி மருந்தாகிய திருவடியைக் காட்டினுள் என்பார் 'தன்கழல் காட்டி' என்குர்.

கழஃலக் கண்டவுடன், என் அறியாமை விலக, அறிவொளி மிக, தீயைக்கண்ட மெழுகுபோல என் சிந்தை கசிந்துருகியது என்பார் அடுத்துக் 'கசிந்துருக' என்றருளினர்.

யான் காதலாகிக் கசிந்துருகியதன் பயன் நீர்ப்பெருக்குப் போல இடையருது தொடர்ந்துவரும் விளேயாள் வரும் துன் பங்களும், அதற்குக் காரணமான பிறவித் துன்பங்களுமற்றன என்பார் 'கேதங்கெடுத்து' என்னுர். இவ்வண்ணம் ஆண்டுகொண்ட திருவுள்ளக்கிடக்கை உயிர்கள்மீது வைத்த கைம்மாறு வேண்டாத கருணேயே என் பதனே அறியும் ஞானிகளே எம் தலேவர் எனச் சொல்லி அன்பு மிகுதலின் இது பதிகக்கருத்தினே விளக்குதல் காண்க.

598

அங்கணன் எங்கள் அமரர்பெம்மான் அடியார்க் கழுதன் அவனிவந்த எங்கள் பிரானிரும் பாசந்தீர இகபரம் ஆயதோர் இன்பமெய்தச் சங்கங் கவர்ந்துவண் சாத்திணுடும் சதுரன் பெருந்துறை யாளியன்று மங்கையர் மன்கு மதுரைசேர்ந்த வகையறி வாரெம் பிராணவாரே

10

#### திருச்சிற்**றம்**பலம்

இ - ள் : அழகிய கண்களேயுடையவனும், எங்கள் தேவ தேவனும், மெய்யடியார்களுக்கு உண்ணத்தெவிட்டாத அமு தம்போல்பவனும், இம்மண்ணுவகில் எழுந்தருளிய எங்கள் தலேவனும், சாமர்த்தியம் பொருந்தியவனும் ஆகிய திருப் பெருந்துறைத்தலேவன் எங்களே அறா தியே பற்றியுள்ள பெரிய மலத்தொடர்பு நீங்கவும், யாங்கள் இம்மை மறுமையின்பங் களே எய்தவும் அந்நாள், எம்கையின்கண்ணதாய சங்கு வளே யல்களேக் கவர்ந்துகொண்டு வண்மையோடு கூடிய வாணிகக் கூட்டத்தோடும், பெண்கள் நிறைந்த மதுரையை அடைந்த உபாயத்தை உணர்வாரே எந்தலேவராவர் என்றவாறு.

இரைவன் எங்கள் பாசமகலவும், யாங்கள் இம்மை மறுமை . மீன்பங்களே எய்தவும் எங்கள் வளேயல்களேக் கவர்ந்து தம் வாணிகக்கூட்டத்தோடும் மதுரையை அடைத்த வகையை அதிபவரே எம் தணவர் என்பது கருத்து.

கண்ணுக்கு அணிகலம் கண்ணேட்டம் ஆதலின் அதனே யுடைய கண்ணன் என்பார் 'ஆங்கணன்' என்குர்.

எங்களுக்கும் பெருமான், அமரர்க்கும் பெடிமான் எண்பார் எங்கள் அமரர் பெழ்மான் ' என்குர், ஆகுல் எங்கட்கும் மலம் நீக்கி ஞானம் நல்கிப் பேரின் பமூட்டும் பெருமாகை இருக்கிறுர், தேவர்கட்கோ விண்காரணமாகவரும் துன்பங்களேப் போக்கி இங்கைப்பயனே இடையீடின்றி துகரச்செய்யும் தணேளுக இருக் கிருர் என்பார் தம்பெருமான் அணேவர்க்கும் பெழ்மான் என ஒருங்கோதாது 'எங்கள்`அமரர் பெம்மான்' என வேறுபிரித்து ஓதிஞர்.

கரும்பில் கிடக்கும் புழு என்றும் இனிப்பையன்றி, வேறு எதஃனயும் காணுத்துபோல, சிவபெருமானுடைய திருவடியிலே தோய்ந்து கிடக்கும் மெய்யடியார்கள் சிவானுபவும் ஓன்றையே உடையவர்கள் ஆதலின் அவர்கட்கு அமுதம்போன்றவஞக விளங்குபவள் என்பார் 'அடியார்க்கு அமுதன்' என்ருர்.

இவ்வண்ணம் மாயாதீதமான ஞானவுலகத்தில் சஞ்சரிக் கீன்ற பெருமான், எமக்காக இம்மாயாகாரியமானதும் துன்ப இன்பக் கலப்பானதுமான கன்மபூமியில் எங்கள் குருநாதனுக எம்போல மானுடச்சட்டை சாத்தி வந்தான் என்பார் 'அவனி' வந்த எங்கள் பிரான் ' என்ளுர்.

இரும்பைப் பொன்குக்கு தற்கு ஒருவகைச் சாமர்த்தியம் இன்றியடையாதது போல, அநாதியே மலத்தால் கட்டுண்டு கிடக்கின்ற எங்களேத் தூய்மையாக்குவதற்கும் தனித்ததோர் வன்மை வேண்டும்: அவ்வன்மைக்கு அவனே உறைவிடம் என்பார் 'சதுரன்' என்ருர்.

கோழி குன்றின் உச்சியிலும், குஞ்சு அடிவாரத்திலும் இருந் தால் குஞ்சு கோழியின் தாயன்பைக் காண முடியா ததுபோல, இறைவன் மகேந்திர நாதனுகவே இருப்பின், மக்கள் அறிந்து பயன் கொள்ளார் என்று எண்ணி, எமக்கு அண்ணியகுகத் தம் தஃதைகரையே திருப்பெருந்துறையாக மாற்றியமைத்துக் கொண்டான் என்பார் \*பெருந்துறையாளி ' என்ருர்.

இங்ஙனம் பெரியனிற்பெரியனுகிய இறைவன் மகுரைக்கு வளேயல் விற்கச்சென்முன்; அவ்வகோயல்கள் எம் கையிலிருந்து கவர்ந்தவை: இழந்த யாங்கள் மீட்டும் பெறமுடியாதவண்ணம் தம் கூட்டத்தோடும் சென்முன் என நகைச்சுவையும் தோன்ற அறிவித்தல் காண்க.

அவன் எம்மைவிட்டு மதுரைக்குச் சென்றதால் அவன் பிரிவு உடலே மெலிவித்தது, கைவளேயல்கள் கழன்றன எனத் தலேவியின் தன்மையினின்று அடிகள் அறிவிக்கும் காதலுரை • சல்கங்கவர்ந்து சாத்தினுடும் மதுரை சேர்ந்த ' என்பது.

சாத்து - வாணிகக் கூட்டம். வண் சாத்து வண்மையோடு கூடிய வணிகர்கூட்டம். வண்மையாவது வாணிகப் பொருள் இதியும் உடைமை. எம் உள்ளங்கவர்ந்து உடலே மெலிவித்து, வளேயல்களேக் கவர்ந்து, மங்கையர்மல்கும் மதுரைக்குச் சென்ருன் எனத் தம் போன்ற பெண்கட்கு அறிவுறுத்தி அன்புமிக்கவாறுணர்த்து கிறது இத்திருப்பாடல்.

இவ்வண்ணம் முழுமுதற்கடவுள் இறைவனே என்பதை உணர்த்தி, வரகுணன்மணவி, மண்டோதரி முதலாயினர்க்கு உண்மைஞர்கம் உணர்த்தி ஆட்கொண்டு. வண்கிசி, பன்றி யாய்ப் பாரில் பால்கொடுத்து, சிவ சீவ வேறுபாட்டை ஓழித்து, பிறவித் துன்பத்தைத் துடைத்து, எம் வரேயலேக் கவர்ந்து, மதுரைக்குச்சென்ற திருவுள்ளக்கிடக்கை, பரிபாகமுற்ற உயிர் களுக்கு உண்மைஞரனம் உணர்த்துதலும் மண்டோதரிபோல இம்மையின்பம் வேண்டுவார் அதனே எய்தச்செய்தலும் ஆகிய எளிவந்த செயலேச்செய்து அவரவர் நிலேயில் அவரவர்களே ஆட்கொள்ளுதலும், வரகுணன்மணவி போன்ருர்க்குச் சிவ சாயுச்சியமளித்தலுமேயாம் என்பதை விளக்குவது இப்பகுதி என்க.

## 44. எண்ணப்பதிகம்

#### [ஒழியா இன்பத்துவகை]

இறைவன் ஆணேயின் வண்ணம் திருத்தில்ஃவில் எழுந்தருளியிருக்கும் வாதவூடிகள், திருவருள்பெற்று, திருவடிக்கண் என்றும் நீங்காத அன்பு பூண்டு, ஒழியா இன்பத்துறைதலே தம் எண்ணம் என்று விண்ணப்பிக் கின்றுர்கள்.

எண்ணம் - மனத்தில் உறுதி பயப்பதாய் உருக்கொள்ளும் நிணேவு, தம் வாழ்க்கையின் எதிர்கால இலட்சியமே எண்ணம். இது விருப்பத்தை அடியாகக்கொண்டு தோன்றுவது. எண்ணத்தின் நிலேத்த பயணேக்கொண்டே உயர்ந்த எண்ணம் தாழ்ந்த எண்ணம் என்ற பகுப்பு உண்டாகிறது. அடிகள் இப்பதிகத்தில், ஒழியாவின் பத்தால் என்றும் உவகையுடன் இருப்பதே எண்ணம் என எதிர் கால இலட்சியத்தை விண்ணப்பிப்பதால் இப்பதிகம் எண்ணப் பதிகம் எனப் பெயர்பெற்றது.

மங்கையர் நிலேயில் தாமிரு ந்து மற்றப் பெண்களோடு உரை யாடிக்கொண்டிருந்தபோது, அவர்களில் ஒருத்தி உன் தலேவன் யார் என்று விவை, கணவன் தகுதி கூறி இவரே எம்பிராளுவார் என அறிவித்ததாக முற்பதிகத்திற்கு றிப்பிட்ட அடிகள், இப்பதிகத் தால் அத்தகைய கணவனேக்கூடப்பெறின் தம் எண்ணம் இதுவாம் எனக் கூறுகின்றுர். ஆதலால் முற்பதிகத்தோடு இதற்குள்ள இயைபு தெளிவாகிறது.

எண்ணம் - கவலே. எண்ணப் பதிகமாவது அடிகள் கவலேயை இறைவற்கு எடுத்துக்கூறிய பகுதி என்பர் சிலர். அறிவித்து அன்பு மிக்க உயிர்கட்கு, அன்பால் விளேந்த இன்பம் என்றும் ஒழியாது இருக்கவேண்டும் என்ற உவகை உதிக்குமேயன்றிக் கவலேதோன் ருது என்க. அச்சம், கவலே முதலியன அறியாமையால் விளேந்த உயிர்க்குணங்கள் என்பதையும், சிவஞானியாய் நாயக நாயகித் தன்மையில் நாதனே விரும்பும் அடிகளுக்கு அத்தகைய உயிர்க் குணங்கள் தோன்ரு என்பதையும், ஒழியா இன்பத்து உவகையே தோன்றும் என்பதையும் எண்ணுக,

திருவாசக உட்கிடை என்னும் பழையகுறிப்பு, ஒழியாவின்பத் துவகை; என்பது தேகம்முதலிய ஆசையறுத்தல் என விளக்கம் தரும். இன்பத்தில் மூழ்கியீகுக்கின்ற ஒருவருக்கு மேலும்மேலும் இன்பம் இடையருது இருத்தல் வேண்டும் என்கின்ற விருப்பம் வினேவதுபோலச் சிவாறுபவத்தும் உவகைபிறக்க, அநுபவம் இடை யறவு படாமைப்பொருட்டு, பிறப்பு அறவேண்டும்; பத்திமை பெற வேண்டும்; திருவருகோக் காணவேண்டும்; அதற்குத் தடையாயின வற்றில் நிகழும் பற்றறுதல்வேண்டும் என இவ்வெண்ணங்களே அறிவிப்பதால் இப்பகுதி எண்ணப்பதிகம் ஆயிற்று எனலாம்.

பழைவுரை, 'அழியாவுமிர் திவேதன எண்ணப்பத்து ஒழியா வின்பத்து உவகை உரைத்தது' என்ற அகத்தியச்சூத்திரத்தை எடுத்துக்காட்டி, பேரானந்தம் பிரியாதுற்றும், பேதையறிவாம் பித்தர்போல் ஆசையுற்றே அலத்து பணிதல் இன்று உறுமோ? என்று தெளிவுபெற்று இன்பம் பெறுதலதுவே கருத்து ஏன்று விளக்கமும் தரும். இவ்வுரை இப்பதிகத்தின் பெயரை எண்ணப் பத்து என்று குறிக்கிறது.

'திறம்வளரும் மலர்ப்பொழில்சூழ்ந் தோங்குதிருத் தில்ஃமன் றுள் நிமலன் நாமத் திறம்பெருகு மின்பமருள் என்றல் எண்ணப் பத்தெனவும்' என்பது பழைய திருப்பெருந்துறைப் புராணம். இதன் கருத்து, தில்ஃமன்றுள் எழுந்தருளியிருக்கின்ற இறைவன் திருநாமத்தைச் செப்புவதால் உண்டாகும் இன்பத்தை அருளுக என்று வேண்டிக்கொள்வது எண்ணப்பதிகம் என்பதரம்.

ஆகவே தம்மெண்ணம் இது என நாயகித்தன்மையில் நிற்கும் அடிகள் நாயகனிடம் விண்ணப்பித்துக் கொள்வது என்பதாம்.

இப்பதிகம் ஆறு ஆசிரியவிருத்தங்களே உடையது. எண்ணு வரையின்றிப் பல்வகைப்பொருளேத் தொகுதியாகச் சொல்வதே பதிகமாதலின் ஆறு விருத்தங்களான் அமைந்தது என்க. சிலச் எண்ணப்பத்து எனப்பெயர்கொண்டு அடிகள் இயற்றியகாலத்துப் பத்துப்பாடல்களே உடையதாயிருந்தது; பின்னர் நான்குபாடல்கள் தழுவின் என்பர்.

#### ஆகிரியவிருத்தம்

திருச்சி*ற் ந*ம்பலம்

பாருகு வாய பிறப்பற வேண்டும் பத்திமை யும்பெற வேண்டும் சிருரு வாய வெபெருமானே செங்கிமல மலர்போல் ஆகுரு வாயவென் ஞாமு தேயுன் அடியவர் தொகைநடுவே ஒருரு வாயதின் திருவகுள் காட்டி என்னேயும் உய்யக்கொண் டருளே.

ï

இ-ள்: புகழே வடிவான கிவபெருமானே! செந்தாமரை மலர்போலப் பொருந்திய திருமேனியையுடைய, என து உண் ணுதற்குரிய அமுதம் போல்பவனே! பூயியின்கண் உருவங் கொள்வதாகிய இப்பிறப்பு ஒழியவேண்டும்; அதற்குக்காரண மான அன்புடைமையைப் பெறவேண்டும்; அவ்வன்பு என் றும் நீங்காமல் நிலவ, உன் மெய்யடியார்கள் கூட்டத்தின் நடுவே ஒருருவாகவிளங்கும் நின் திருவளேக்காட்டி என்னேயும் உய்யக்கொண்டருளுவாயாக என்றவாறு.

என் எண்ணம் பேறப்பறவேண்டும்; பத்திமை பெறவேண் டும்; திருவருகாக் காட்டி என்குயும் நீ உய்யக்கொண்டருள வேண்டும் என்பது கருத்து.

சிவபெருமானே! ஆரமுதே! பிறப்பறவேண்டும்; பத்திமை யும் பெறவேண்டும் ; உன் அடியவர்தொகை நடுவே திருவருள் காட்டி, என்ணயும் உய்யக்கொண்டருள் எனக் கூட்டுக.

பார் உருவாய பிறப்பு - இம்மண்ணுலகத்தில் மாயா காரிய மாகத் தோன்றும் ஐம்பூதங்களின் கூட்டுறவால் வினேந்த வடிவ வேறுபாட்டையடைய பிறப்பு. பாரின்கண் உரு ஆய பிறப்பு என ஏழ்னுருபு விரிக்க. இதனே ஒருதொடராகக் கொண்டு, பிரகிருதிமாயா வடிவான பிறப்பு என்பாரும் உளர். பருத்த உரு என உரைப்பர் சிலர். பிறப்பு மல மாயைகட்கு நிலேக்கள குய் வருவின் கட்கு வழிவகுத்தலின் அது அறவேண்டுமென்று

் புத்திமை - அன்புடைமை. அன்பு உயிர்க்கு இயற்கைப் பண்பாயினும் அவ்வன்பு எங்கோ செலுத்தப்பெற்று மேல் விகோக்கு உயகாரப்படாமல், நின்பாலே செல்லுவதாய் அமைய வேண்டுமென்பார் - பத்திமையும் பெறவேண்டும் - எனப் பெற வேண்டிய பண்பாகக் கூறினர்.

இறைவற்கு மெய்ம்மையான புகழே திருமேனி என்பார் சீர் உருவாய சிவபெருமானே' என்குர். இறைவனுடைய உருவம் கருமேனி கழிக்கவந்த கருணேயின் வடிவே அன்றிச் சிந்தனே வேறுபாட்டால் வந்தன அல்ல என்பார் 'சிருருவே' என்குர். சிவபெருமான் திருமேனி செங்கமல மலர்போலச் சிவந்த தாகலின், 'செங்கமல மலர்போல் ஆர் உருவாய' என்றுர். ஆர் - பொருந்திய. செங்கமல மலர்போலும் என்ற உவமை நிறத்தினே விளக்கக் கொடுக்கப்பெற்றது.

அமுதம் வெண்ணி றமுடையதா தலின் அதனே நீக்கு தற்குச் ' செங்கமல மலர்போலும் ஆர் உருவாய என் ஆர் அமுதே ' என்றுர்.

அடியவர்தொகை பல்வாயினும், அதில் எல்லாரிடத்தும் ஒருமித்து உணரப்படும் பண்பு சிவனருள் ஒன்றேயாதலின் 'அடியார்தொகைநடுவே ஒருருவாய் நின் திருவருள்' என்ருர். திருவருள் வியாபகமாய் அடியார்தொகை அதனுள் வியாப்பிய மாய் அடங்கி அனேத்தும் திருவருளேயாகக் காணப்படுதலே விளக்கிற்று. ஓர் உருவாய் என்பதை விணத்தொகையாகக் கொண்டு ஆராயப்பெறுகின்ற உருவாய அருள் எனலுமாம்.

என்னேயும் என்ற உம்மை இழிவுசிறப்பு. இத்திருப்பாடல் பிறப்பறு தலும், அன்புறு தலும் உன்னுலுய்யக்கொண்டருளப் பெறு தலுமே என் எண்ணம் என்பதை விண்ணப்பித்தலின் ஒழியா இன்பத்துவகையாகிற எண்ணத்தை உணர்த்தியவாறு காண்க.

598

உரியே னல்லே இனக்கடிமை உன்ணப் பிரிந்திங் கொருபொழுதும் தரியே ஞயே னின்னதென் நழியேன் சங்கரா கருண்யினுல் பெரியோ இருவன் கண்டுகொ ளென்றுன் பெய்கழ லடிகாட்டிப் பேரியே ணென்றென் நருளிய வருளும் பொய்யோ வெங்கன் பெருமானே.

2

இ-ன்: சங்கரா! எங்கள் பெருமானே! குருநாதனுக எழுந்தருளிய பெரியோன் ஒருவன். 'தம்பி! இதனேக் கண்டு கொள்' என்று உண்ணுடைய வீரக்கழலணிந்த திருவடிகளேக் காட்டி உண்ணவிட்டுப்பிரியேன் என்று பலகாலும் சொல்லிய அருளும் பொய்தானே? உனக்கு அடிமையாதற்கு உரியேன் அவ்லேஞயீனும், உன்னேவிட்டுப் பிரிந்து இங்கு ஒருபோதும் தங்கமாட்டேன்; நாயேன் இந்நின் எய்தியதற்குக் காரணம் இன்னதென்று அறியேன் என்றவாறு. சங்கரா! பெரியோன் ஒருவன் உன் கழஃக்காட்டிக் கண்டு கொள் நாள் உள்ளேவிட்டுப் பிரியேன் என்று கூறியதும் பொய்யோ? உளக்கு அடிமையாகும் கரமுடையேன் அல்லேன்; ஆயினும், உன்ளே ஒருகணமும் பிரியேன்; பிரியின் தரியேன்; இத்துணே அன்பு எனக்கு எப்படி உண்டாயிற்றென்று எனக்கே தெரியாதென்பது கருத்து.

சங்கரா! பெருமானே! உரியேன் அல்லேன் (ஆயினும்) பிரிந்து தரியேன் ; நாயேன் இன்னதென்றறியேன் ; பெரியோ ஞெருவன் 'கண்டுகொள்' என்று உன் கழல் அடி காட்டிப் பிரியேன் என்று அருளிய அருளும் பொய்யோ எனக் கூட்டிப் பொருள் கொள்வாரும் உளர்.

அடிமையாதற்கு உரிமையான தற்போதங்கழறுதல், குறிப் பறிந்து நடத்தல், ஆணேவழிச்சேறல் முதலான தகுதிகள் சில உளவே. அவற்றுள் ஒன்றும் தமக்கில்ஃயாதலின் 'உனக்கு அடிமை உரியேன் அல்லேன் ' என்றுர். அடிமை உரியேன் அல்லேன் எனவே உரிமையாதற்கு உரியேனெனக் குறிப்பித்த தாகக் கொள்ளுதலும் ஆம். அங்ஙனம்கொண்டு ஒருபோதும் பிரிந்திருக்கத் தரியேன் என்றதாகக் கொள்ளுதலும் ஆம். உரிமை • மணேவி.

அடிமை ஆண்டானே விட்டுப் பிரிந்திருத்தலின் இழிவை முன்னர் 'ஆள்வாரிலி மாடாவேஞே' 'இவன் ஆர் என்று' உன்ணே ஏசாரோ' என்றெல்லாம். சொல்லிக்காட்டிஞர்கள் ஆகலான், யான் அடிமைக்கு உரியேன் அல்லேன் ஆயினும் பிரிந்திருக்கத் தரியேன் என்று அருளியந்யம் தெரிக.

உரிமையில்லாத உணக்குப் பிரியத் தரியாமை எங்ஙனம் வினந்தது எனின், அது இன்ன காரணத்தால் வினந்தது என்று யான் அறியேன் என்கின்ருர். முகமறியாத இருவர், விதிகூட்ட மணந்தவழி இருவர்மனத்துளும் ஊமைத்தசும்புள் நீர் நிறைந்தாற்போல அன்பு நிறைய ஒருவரின்றி ஒருவர் வாழமாட்டாமையை உணர்வதுபோல, என்னே ஆட்கொண்ட போதே என்றன் ஆவியும் உடலும் உடைமை எல்லாமும் நீ கொண்டதால் நின்னேயின்றி வாழமுடியாது என்ற காதன்மை வினந்தது; அதனை பிரிந்து இங்கு ஒருபொழுதும் தரியேன் என்கின்குர்.

அவன் ஆண்டபின் என்ன நிவு கெட்டமையின் இத்தகைய இன்றியமையாமை எங்ஙளம் வினந்தது என்பத‰பும் அறி யேன் என்பார் 'நாயேன் இன்னதென்று அறியேன் ' என்குர். அங்ஙனம் என் அறிவு கேட ஆட்கொண்டும் இறைவன் பிரிந்தமையின், குருவாக எழுந்தருளியவர் சிவனே என்பதை உணர்ந்திருந்தும் முன்னிஸ்ப் புறமொழியாகப் 'பெரியோன் உன் அடிகாட்டிப் பிரியேன் என்றதும் பொய்யோ' என்ளுர்

சூளூரைப்பார் ஞாயிறு காட்டியும், தெய்வத்திருவடி காட்டி யும் சூளூரைப்பார் ஆதலின் பெரியோன் இதோ பார்! என்று உன் அடிகாட்டிப் பிரியேன் என்குன்: அதுவும் பொய்யோ என்கின்குர். அடியைக் கண்டதற்கு அடையாளமாகக் கழலடி என்கின்குர்.

இவ்வண்ணம் பிரிவச்சம் நிணேந்து விண்ணப்பித்தல் ஓழியா இள்பத்து உவகையான் விளேவதை உணர்த்துதலின் இத்திருப்பாடல் எண்ணப்பதிகமாதல் காண்க.

599

என்பே யுருக நின்னரு எளித்துன் இண்மல ரடிகாட்டி முன்பே யென்னே யாண்டுகொண்ட முனிவா முனிவர் முழுமுதலே இன்பே யருளி யெனேயுருக்கி உயிருண் கின்ற எம்மானே நண்பே யருளா யென்னுயிர்நாதா நின்னருள் நாணுமே.

இ ்ள்: என் எலும்புகளெலாம் உருகத் தேவரிருடைய திருவருளேயுதனி, திருவடித்தாமரைமலரிரண்டையும் காட்டி முன்னமேயே அடியேசோயாட்கொண்ட முனிவனே! முனிவர் கள் ஆண்வருக்கும் முதல்வனே! இன்பத்தை அருளி என்னே உருக்கி உயிரையுண்கின்ற எம்மானே! என்னுயிர்த் தலேவா! நண்பனே! நின்னருள் நாளுமேல் அருள்வாயாக என்றவாறு.

திருவருள் புரிந்து திருவடி காட்டி ஆட்கொண்ட முனிவா! முனிவர் முழுமுதலே! என்னுமிர்நாதா! நாணுமல் நின்னருணச் செய் என்பது கருத்து.

வேறு காரணபின்றிக் கருணே ஒன்றே திருவுளங்கொண்டு உயிர்கள்மாட்டுச் செலுத்தப்பெறும் அருள் என்ற நயந்தோன்ற ' நின் அருள் ' என விதந்தோதிஞ்ர்.

எலும்பு ஒன்றற்கும் கரையாத உறுதியானது ; உணர்வற் றது. அதனேயும் உருகவைத்தது உன்னருள் என அருளின் ஆற்றலுணர்த்துவார் ஏகாரம் புணர்த்து 'என்பே உருக' என்ருர். அளித்து என்றது அருள் இரக்கம் காரணமாக அளித்தற்குரியது என்பது தோன்றக் கூறியது.

என் நெஞ்சத்தடத்து அலருந்தன்மையுடையது என்பார் திருவடிகளே மலராக உவமித்தார்.

முன்பே என்றது 'அன்றே என்றன் ஆவியும்' என்றது போல அநாதிகாலத்தே என்பதுபட நின்றது. குருவாக வந்து ஆட்கொண்ட ஆதிகாலத்தே என்லுமாம்.

என்னே என்றது அருள்செய்தற்கும், அடிமலர் காண்டற் கும் பரிபாகமுருத என்னேயும் என இழிவுசிறப்பும்மை தந்து பொருள் கொள்க.

முனிவன் - மனன சீலன். தியானவன்மை படைத்தவன் என்பதாம். முனிதல் வெறுத்தல் அல்லது சினத்தல் என்னும் பொருளதாதலின் தீயனவற்றை வெறுத்துக் கோபிப்பவனே எனலுமாம்.

முழுமுதல் - தனக்கு ஒரு முதல்வனின்றித் தானே தனக்கு முதல்வஞனவன். முனிவர்கள் அணவர்க்கும் அத்தகைய முதல்வனே என்றதாம்.

இன்பேயருளி தனித்த இன்பத்தைமட்டும் அருளி; என்றது துன்பம் கலவாத இன்பருளி என்பதாம். வெல்லம் மிகுதியாக உண்டவருக்கு உடம்பு இணப்பதுபோல இன்பமே அருளிய தால் நான் உருகினேன் என்பார் 'இன்பேயருளி எண்யுருக்கி' என்குர்.

உருக்கி என்றது தன்வசமற்றுத் திருவடியிலே பற்றுக் கொண்டு மனமுருகச்செய்து என்பதாம். இதற்குத் துன்பம் கலவாத இன்யத்திணயே எனக்கு அருள்செய்து, அவ்வின்பத் தைப் பெற்றுக்கொள்ளாமையால் என்ண உருகளைத்து எனப் பொருள்கண்டு, பேருருவக்காட்சியால் பிரகிருதிக்கு அப்பாற் . பட்ட பேரின்பத்தையே அளித்து, நான் நுகரமாட்டாமையான் என்ணப் பெருந்துன்யத்துள்ளவன் ஆக்கினுய் என நயமும் கூறுவர் சிலர். சிறந்தது தெளிக.

நண்பே , நண்பனே . பண்பு பண்பியை உணர்த்தியது. நின்னருள் நாளுமே நண்பே அருளாய் எனக் கூட்டி நின்னிற் பிரியேன் என்ற நின்னருள் நாணுருவண்ணம் ஐந்திண் நண் பிணயே அருளும் என்று உரைப்பாரும் உளர். இத்திருப்பாடல் 'இன்பேயருளி எனேயுருக்கி' என்றமை யால் ஓழியா இன்பத்துவகையும், நின்னருள் அகுளாய் என்ற மையால் எண்ணமும் தோன்ற நிற்றல் கசுண்க.

600 பத்தில னே லும் பணி ந்தில னே னுமுன் உயர் ந்தபைங் கழல்காணப் பித்தில னே லும் பிதற்றில னே லும் பிறப்பறுப் பாயம் பெருமானே முத்தனே யானே மணியின் யானே முதல்வனே முறையோவென் நெத்தின் யே லும் யான் ஒடிர் ந் துன்னே இனிப்பிரி ந் தாற்றேனே.

இ-ள்: எம்பெருமானே! முத்தை ஒத்தவனே! மாணிக்க மணியை ஒத்தவனே! முதல்வனே! யான். உன்பால் பற்றி லேன் ஆயினும் உன்ன வணங்கிலேஞயினும் யாவற்றினும் உயர்ந்த உனது பசிய திருவடியைக் காணுதற்குரிய பித்து இல்லேஞயினும், பித்தால் தொடர்பின்றிப் பேசும் பிதற் நுரையிலேன் ஆயினும், எத்தன்மையேஞயினும், இனிமேல் முறையோ என்று உன்கேச்த்தொடர்ந்தன்றிப் பிரித்திருக்க ஆற்றேஞயினேன்: ஆகையால் என் பிறவியையறுப்பாயாக

எம் பெருமானே! அடியேன் தன்மை நோக்காது என் பிறவியை அறுத்து எப்போதும் உன்னுடன் இருக்கப் பணி என்பது கருத்து.

எம் பெருமானே! முதல்வனே! முறையோ எத்தணேயேனும் தொடர்ந்து உன்னேப் பிரிந்து ஆற்றேன்; பத்திலனேனும் - பிதற்றிலனேனும் பிறப்பு அறுப்பாய் என இருமுடிபுகளாக்கி உரைப்பாரும் உளர்.

பற்று பித்து, மனத்தின் செயல்; பணிதல் மெய்யின் செயல். பிதற்று வரக்கின் செயல். ஆகவே, திரிகரணங் களாலும் உன் பணி புரியேளுயினும் என்றவாரும். பற்று பத்தென எதுகைநோக்கி மரிஇயிற்று.

உன் உயர்ந்த பைங்கழல் என்பதை உயர்ந்த உன் பைங் கழல் என மாறுக. எல்லாவற்றினும் உயர்ந்த உன்னுடைய பசிய திருவடிகளேத் தரிசிக்க என்க, கழல்: ஆகுபெயர், திருவடி யைக்காட்டிலும் உயர்ந்தது இல்லே என்பார் இங்ஙனம் உறுதி கூறிஞர். பித்து - முறுகிய காதல். அஃதாவது, காணுவ எல்லாம் அவையே போறல். பிதற்று-பித்தால் விஃாவதும், தொடர்பில் லாததும், மறைவெளிப்படுப்பதும், வழுவானதும் ஆகிய உரை.

குளிர் ந்திருத்தலின் 'முத்தணயானே' என்றும், பாடவேனே மில் மிக ஓளிர்வதாய் நோய் தீர்க்கும் மருந்தாய் இருத்தலின் 'மணியணயானே' என்றும் கூறிஞர்.

முறையோ என்று - நீ என்ணேவிட்டுப் பிரிதல் நும் பெருந் தகுதிக்கு முறையாமோ என்று என்க.

எத்தகோயேன் உம் - எத்தன்மையை உடையேளுயினும். பிதற்றிலனேனும் எத்தகோயேனும் உன்ளேத் தொடர்ந்து பிரிந்தாற்றேன் எனக் கூட்டுக. எத்தகோயானும் எனப் பாடங் கொண்டு, எவ்வளவு நேரிடினும் என்றும் எவ்வளவும் என்றும், இத்தகேயானும் எனம் பாடங்கொண்டு சிறுபொழுதேனும் என்றும் பொருள் உரைப்பர்.

யான் உணத் தொடர்ந்து (ஆற்றுவேனேயன்றி) பிரிந்து ஆற்றேனெனச் சிலசொல் வருவித்துப் பொருளியைபு காண்க.

பிரிவை விரைப்பது பிறவியாதலின், பிரிந்தாற்றேன் பிறப் பறுப்பாய் என வேண்டுகின்ருர். ஆதலால், ஒரு வாக்கியமாகக் கூட்டி உரைகண்டாம்.

பிரிந்தாற்றேன் பிறப்பறுப்பாய் என எண்ணத்தை விண் ணப்பித்தலும், தொடர்ந்து என இன்பத்துவகையும் வெளிப் படுத்துதலின் இப்பாடல் எண்ணப்பதிகத்ததாதல் காண்க,

. 801 காணும் தொழிந்தேன் நின்றிருப் பாதம் கண்டுகண் களிகூரப் பேணும் தொழிந்தேன் பித்ற்றும் தொழிந்தேன் பின்கோயெம் பெருமானே தாணுவே யழிந்தேன் நின்னின் ந் அருகுந் தன்மையென் புன்மைகளாற் காணும் தொழிந்தேன் நியினி வரினும் காணவும் நாணுவனே.

இ ்ள்: எம்பெரும்ானே! தாணுவே! நின் திருவடிகளேக் காண்பதை விட்டேன்: அவற்றைக்கண்டு கண்கள் களிப்புமிக வணங்குவதை விட்டேன்: அவற்றைப்பற்றி ஆனந்தபரவசத் தால் பிதற்றுவதை விட்டேன்; என் இழித்கைமையால் நின் கூயே தியானித்து மனமுருகும் தன்மைகளேக் காண்பதை விட்டேன்: ஆதலால் நான் அழிந்தேபோனேன்; இனி நீயே என்முன்னர் வரினும் உன்*னேக்* காணவும் வெட்கப்படுவேன் என்றவாறு.

் பெருமானே ! நின் திருவடிகளேக் காணவும், வணங்கவும், பிதற்றவும் விட்டேன்; ஆதலால் அழிந்தேன்; நீயே வனிய என்முன் வரினும் உன்னேக் காண நான் நாணுவேன் என்பது கருத்து

தாணு - நடுதறி. இறைவன் நடுதறிபோலச் சிவலிங்கத் திருமேனியிடத்தே விளங்குகின்றுர் ஆதல்பற்றிக் கூறியதாம். ஸ்தாணு என்னும் ஆரியச்சிதைவு தாணு; நிஜேயானது, அழி வற்றது என்பது பொருள்.

புன்மைகளால் என்றது பொறிபுலன்களிடையே சிக்கித் தம்மறிவிழந்த இழிவால் என்றவாறு.

திருப்பாதம் காணுமது ஓழிந்தேன் என்பன முதலாகத் தவறுணர்த்துமுகத்தான் காணுதற்கண்ணும், பேணுதல் முத லானவற்றின்கண்ணும் இன்பத்துவகையிருத்தலே இத்திருப் பாடல் எதிர்மறைமுகத்தான் விண்ணப்பித்தவாறு.

602 பாற்றிரு நீற்றெம் பரமணப் பரங்கரு ணேயோடு மெதிர்ந்து தோற்றிமெரி யடியார்க் கருட்டுறை யளிக்குஞ் சோதியை நீதியிலேன் போற்றியென் னமுதே யென நிக்னந் தேத்திப் புகழ்ந்தழைத் தலறியென்னுள்ளே ஆற்றுவ ஞக வுடையவ னேயெக்ள ஆவ்வென் றருளாயே.

*திருச்சிற்ற*ம்பலம்

இ-ன்: பால்போலும் வெளிய திருநீற்றை அணிந்த எம் பரமனும், மேலான கருணேயுள்ளத்தோடும் தாமே எதிர்வந்து தோன்றி, மெய்யடியார்கட்குத் திருவருளாகிய துறையை அளிக்கும் சோதியும் ஆகிய சிவபெருமானே, நீதியற்ற யான் என்னமுதமே! உடையவனே! எனத்தியானித்து, துதித்துப் போற்றிப் புகழ்ந்து கூவியழைத்து, ஓவென்று அலறி எனக் குள்ளேயே ஆறியிருப்பல்குக ஆகுக என்று அருள்புரிவாயாக என்றவாறு. என்ண உடையவனே! உன்ணப்போற்றிப்புகழ்ந்து ஏத்தி அலறி ஆறுதல் பெற்றிருப்பவகை அருள்செய்க என்பது கருத்து

பால் திருதீறு · திருதீற்றிற்குப் பால் நிறத்தால் ஒப்பு. பகுதிப்பட்டதாகிய திருதீறு என்பாரும் உளர்.

பழைய உரை, பரமனே! சோதியே! என விளியாகப் பாடங்கொண்டமை அவ்வுரையால் அறியப்பெறுகின்றது. ஏணய ஏடுகளிலும் இப்பாடம் காணப்படுகின்றது.

எதிர்ந்து தோற்றி - அடியார்கள் தேடிச்செல்லாது, அவர் களுக்கு எதிரே தாம் வந்து தோற்றி யென்க. பிறவிக்கடலில் விழுந்து வருந்துவார்க்கு அருள் துறைபோல்வது ஆகலின் 'அருட்டுறை' என்றுர்,

ஆற்றுவன் ஆக ஆவ . ஆற்றிமிருப்பவகை ஆகுக. ஆவ: வியங்கோள் விஜாமுற்று. ஆக என்பதன் மருஉ. அல்லது ஐயோ என்று இரங்கி ஆற்றுவகை அருளாய் எனலுமாம். ஆவ எனக் சுவியழைத்து என்பது பழைய உரை.

இத்திருப்பாடல் இறைவணச் சோதியாகவும் அமுதாகவும் அனுபவித்த இன்பத்துவகை இடையீடுபடாமை ஆற்றுவஞக அருளாய் என எண்ணத்தை விண்ணப்பித்தலால் பதிகத் தஃப்பிற்கும் அதன் விளக்கத்திற்கும் இயைபுடைத்தாதலறிக.

இங்கனம் ஆறு திருப்பாடலானும், ஒருருவாய திருவருணக் காட்டவேண்டித் தலேவன் பெருமையினேயும், தன்னிழிவையும் வெளிப்படுத்தி, தன்னே எங்கனமாயினும் அடைந்த இன்பத் தில் தடைப்படாது காத்தருளுக என வேண்டுதலின் இப்பகுதி எண்ணப்பதிகமாயிற்று.

## 45. யாத்திரைப்பத்து

#### [அனுபவாதிதம் உரைத்தல்]

வா தவூர்வள்ளல் தில்லேயில் எழுந்தருளியிருக்கின் ற காலத்து, தம்மைப்போல உள்ளம் உருகும் அடியார்கள் பலரையும் அழைத்து 'இப்பொய்மாயப் பிறவியைவிட்டுத் திருவடியைச் சாருங்காலம் வந்துவிட்டது; வாருங்கள்' என்று அழைக்கும் முறையில் இதனே அருளிச்செய்கின் ருர்கள்.

யாத்திரை - பயணம். தம்முடன் வருவாரையும் அழைத்துக் கொண்டு பயணம் போதலே அறிவிக்கும் பத்துப் பாடல்களேக் கொண்டது இப்பகுதி

பழைய உரையின் குறிப்பு அனுபவாதீ தமுரைத்தல் அதாவது முதலாய ஆசையறுத்தல் என்னும். இந்த உரைவிளக்கம் வேறு எப்பிரதியிலும் காணப்பெறவில்லே ஆதலால் வரும் பதிப்புக்களில் சிந்திக்கப்பெறும்.

பழையவுரை, "யான் என து அறுமுரை யாத்திரைப்பத்து, ஊன மில் அனுபவாதீ தம் உரைத்தது" என்ற சூத்திரத்தை எடுத்துக் காட்டி, 'சிவானந்தம் பெற்று அறிவே சிவமாய்ச் சாக்கிராதீ தத் தன்மைபெற்ருல் விந்துமுதல் ஐம்பூ தங்களீருன கரணங்கள் எவை யும் அருளாய் முத்தித்துணயாய் முடியுமுறைமையாதலால் அருள் வீடடை தற்குத் தம் பரிசனமாவாரை உவந்த அநுபூதியுரைப்பது' என்ற விளக்கமும் தரும்.

"பொல்லாத பவத்தைவிட்டுச் சிவன்கழற்கீழ்ப் புகுங்காலம் புணர்ந்தது எற்கு இங்கு, எல்லாரும் வாருமெனக் கருணேயினுல் அழைத்திடல் யாத்திரைப் பத்தாகும்" என்பது பழையபுராணம்.

இவை அணேத்தையும் ஒருங்கு எண்ண, யாத்திரைப்பத்தென் பது சிவானுபவம் தன்ன எவின தன்றித் தன்ணேச் சார்ந்தார்க்கும் வாரி வழங்கும் தரத்ததாய்மிக இறைவணல் அழைக்கப்பட்ட தாம் அடியார்கள் அணேவரையும் அழைத்துக்கொண்டு திருவடிக்கு யாத்திரைசெல்லுதலே அறிவிப்பது என்பது போதரும்.

#### ஆசிரியவிருத்தம்

திருச்சிற் நம்பவம்

603

பூவார் சென்னி மன்னனெம் புயங்கப் பெருமான் சிறியோமை ஓவா துள்ளங் கலந்துணர்வாய் உருக்கும் வெள்ளக் கருணேயினுல் ஆவா வென்னப் பட்டன்பாய் ஆட்பட் டீர்வந் தொருப்படுமின் போவோங் காலம் வந்ததுகாண் பொய்விட் டுடையான் கழல்புகவே.

1

இ ்ள்: அன்புடையவர்களாகிச் சிவனடிக்கு ஆட்பட்ட தொண்டர்களே! பூக்கள் நிறைந்த திருமுடியை உடைய மன்னனும் பாட்பை அணிந்த எம்பெருமானும் ஆகிய சிவ பெருமான், சிறியேமாகிய எம்மை இடைவிடாது எம் உள் ளத்திற்கலந்து உணர்வாகி எம்மை உருக்கும். வெள்ளம் போன்ற கருணேயினுல் ஆ! வா என்று அவரால் அழைக்கப் பட்டுப் பொய்யான இவ்வுலகவாழ்வைவிட்டு எம்மையுடைய பரசிவனது திருவடிக்கண்புகக் காலம் வந்தது; போவோம்; வந்து ஒன்றுசேருங்கள் என்றவாறு.

தொண்டர்களே! சிவபெருமானுல் யாம் அழைக்கப்பெற்று, திருவடிக்கண் புதங்காலம் வந்தது; வந்து ஒன்றுகூடுங்கள்; போவோம் என்கின்ளுர் என்பது கருத்து

அன்பர்கள் அருச்சணேசெய்த கொன்றை முதலிய பூக்கள் நிறைந்து விளங்குதலால் 'பூவார் சென்னி' என்றுர்.

புயங்கப் பெருமான் - பாம்புகளே அணிந்த பெருமான். புஜங்கநடனம் புரியும் பெருமான் எனலுமாம்.

\_ மெழுகு தீயின்சார்பை விட்டுவிலகின் இறுகிவிடுவதுபோல உயிர்களோடு கலந்திருக்கும் தன்மை இல்ஃயாஞல் எங்கே உணர்விழுந்து தீச்சார்புபெற்றுக் கெட்டழியுமோ என இரங்கி, இடைவிடாது கலந்து ஞானமாய்த் திகழ்கின்ருர்; உயிர்களே உருகவைக்கின்ருர் என்பார் 'ஓவாது உள்ளங்கலந்து உணர் வாய் உருக்கும்' என்றுர்.

உருக்குதல் தீக்கன்றி வெள்ளத்திற்கு இல்லேயாதல் தெளிவு; அங்ஙனமாகவும் கருணேவெள்ளம் உருக்கும் என்றது வியப்புத்தோன்ற உரைத்தவாறு. 'ஆ' என்பது. பல 'ஆண்டுகள் வெளிநாடு சென்றிருந்த ஒருவன் தன் நெருங்கிய உறவினர் ஒருவரை அங்குக் கண்ட போது ஆ! வா வா என்று பரபரக்கக் கூறுவன்; அதுபோல இறைவன் அடியார்களேக் கண்டபோது ஆ! வா என்பர் என்பதனே 'ஆ! வா என்னப்பட்டு' என்பதாற்குறிப்பித்தார்.

ஓருவர்க்கு ஒருவர் ஆட்படுகின்ற காலத்துக் காசுக்காக ஆட்படுதலும், கடமைக்காக ஆட்படுதலும், அதிகாரத்திற்காக ஆட்படுதலும், அறிவிற்காக ஆட்படுதலும், அறிவிற்காக ஆட்படுதலும், அறிவிற்காக ஆட்படுதலும், அறிவிற்காக ஆட்படுதலும் எனப் பலநோக்கங்கொண்டு ஆளாவர். இவற்றுள் அன்பிற்காக ஆட்படுதலே உயர்ந்தது. அதணேயே அடிகளார் 'அன்பாய் ஆட்பட்டீர்' என்று அடியார்களே விளிக்கின்குர். நம்பியாரூரரும் ''விற்றுக்கொள்வீர் ஒற்றியல்லேன் விரும்பி யாட்பட்டேன்'' எனல் காண்க. ஆட்பட்டீர்: விளி ஏற்ற விணேயாலணேயும்பெயர்.

பொய் நிலேயாத உலகவாழ்வு. பொய்விட்டு உடையான் கழல்புகக்காலம்வந்தது; போவோம்; ஒருப்படுமின்எனமுடிக்க. பழையவுரை, பூவார்சென்னி மன்னன் திருமுடியில் பூக்களேச் சாத்தும் மன்னளுகிய வியாக்கிரபாத முனிவரும், புயங்கப் பெருமான் - பாம்பரசளுகிய ஆதிசேடனது அவதாரமாகிய பதஞ்சலிபகவானும், சிறியோமைக்கலந்து இறைவன் சுகவாரி யாய் ஏகவுருவாய் இருப்பதைக்காட்டி என்றும், பொய்விட்டு என்பதற்குத் தத்துவக் குப்பைகளே உதறித்தள்ளி எனவும் விளக்கந்தரும்.

இத்திருப்பாடல், உள்ளங்கலந்து உணர்வாய் உருக்குங் கருணேயென அநுபவாதீதம் உரைத்து, போவோம் என்றமை யால் யாத்திரைவிருப்பத்தையும் தெரிவித்தல் காண்க.

604 புகவே வேண்டா புலன்களினீர் புயஞ்கப் பெருமான் பூங்கழல்கள் பிகலே நிகூமின் பிக்கவெல்லாம் வேண்டா போக விடுமின்கள் நகவே ஞாலத் துள்புகுந்து நாயே யகோய நமையாண்ட தகவே யுடையான் தகீனச்சாரத் தனரா இருப்பார் தாந்தாமே.

இ-ள்: இம்மண்ணுவகில் தாமேபுகுந்து, நாயை ஒத்த இழிகுணம் படைத்த நம்மை எவ்வாரும் நகைக்க ஆண்ட தகுதியுடையவனுகிய பெருமானே அணுக, அவரவர்களும்

2

தா ம்தாமாக நிலேயில் தளராது இருப்பார்கள்: ஆதலால், நீர், ஐம்பொறிகளும் ஆரத்துய்க்கும் புலன்களிற் புகவே வேண்டா; பாம்பணிந்த பரமனுடைய பொலிவாயே இரு வடிகளேயே மிக நினேயுங்கள்; குற்றங்கள் அனேத்தும் உங்க ளால் விரும்பத்தக்கன அல்ல; அவற்றைப் போகவிடுங்கள் என்றவாறு.

நாயணேய நம்மை ஆட்கொண்ட பரமணேச்சார அவரவர் களும் தாம்தாமாகப் பேரானந்தநிஃயில் இருப்பார்கள் ஆத லால் தீங்களும் புலன்களேச் சாரவேண்டா; திருவடிகளேயே எண்ணுங்கள்; குற்றங்களே விடுங்கள் என்பது கருத்து.

மாயாதீ தனை மயேச்சுரன் மாயாகாரியமான இம்மண் ணுலகில் தாமே வலியவந்தான்; நாயை ஓத்த இழித்த நம்மை யெலாம் ஆண்டான்; அவணேச்சார, பிறரும் பேரின்பத்தைத் துய்த்தும் தாம் தாமாக இருப்பார் என்கின்முர்.

குகையுட்புகுந்தான், கோட்டையுட் புகு**த்தான் என்பனவ**ற் றுள் வீரன் கடமைக்காகப் புகுதல் தெளிதல்போல், ஞாலத்துள் புகுந்து என்பதும், மாயாதீதனை பரமேசுரன் தன்பெருமை யணத்தையும் மறந்து, நம்மைக் காப்பது என்ற கருணேயே பெரிதாக எண்ணி மாயாகரரியமாய்த் தகாதமண்ணிற் புகுந்து என்பதை அறிவித்து நின்றது.

தகுதியற்றவனே இறைவன் ஆண்டனன் என்று பொம் தகுதியற்றவனே இறைவன் ஆண்டகுளினன் என்பார் 'நகவே ஆண்ட' என்றும், அதுவும் அவன் பெருமைக்கு அணிசெய்வ தாவிற்று என்பார் 'தகவேயுடையான்' என்றும் கூறிஞர். துன்பத்தமுந்திக் களிப்பற்றிருந்த யாம் நகும்படியாக ஆண் டான் எனலுமாம்.

தீயிஃஏச்சார் ந்த இரும்பு கருமைமாறித் தீ நிறம்பெறுதணப் போலத் தளர்ச்சி தாப கோபங்கள் இயற்கையிலேயே இல்லாத பெருமாஃஏச் சார் ந்து உயிர்களும் தளர்ச்சிநீங்கும் சிவமோக விற்றிருக்கும் என்பார் 'தகவேயுடையான் தஃஏச்சாரத் தாம் தாமே (ஆகி) தளராதிருப்பார்' என்குர். இது ஏது.

நீர் புலன்களில் புகவே வேண்டா - அமுதம் கிடைக்க இருக்கின் றநேரத்திற் புளிங்காடியை அல்லது காஞ்சிரங்காயை விரும்பிச் செல்வார்போலத் தாந்தாமாகவினங்கும் வீட்டின்பம் கிடைக்கின்ற வேண்யிலே பொறியுணர்ச்சி வயப்பட்டுப் புலன் களின்மேற் செல்லவேண்டா என்று அறிவிக்கின்குச். மிக்கவெல்லாம் - குற்றங்களனேத்தும். ''மிகுதிக்கண் மேற் சென் நிடித்தற்பொருட்டு'' என்புழி மிகுதி - குற்றமாதல்போல ஈண்டும் மிக்க என்பதற்குக் குற்றங்கள் எனக் கூறப்பட்டது. பழையவுரை பழைய தத்துவத் தொடர்ச்சியான அணத்தையும் என்னும்,

இத்திருப்பாடல், தாந்தாமே தளராதிருப்பார் என அனுப வாதீதம் பேறர்மாட்டு விளேதலே எடுத்துக்காட்டி, உலகியற் சார்பு ஒழித்துத் திருவடியைச்சாரச் செல்லவேண்டும் என்ப தால் யாத்திரையும் ஆதல் காண்க.

605

தாமே தமக்குச் சுற்றமும் தாமே தமக்கு வி இவகையும் யாமா ரெமதார் பாசமார் என்ன மாயம் இவைபோகக் கோமான் பண்டைத் தொண்டரொடும் அவன்றன் குறிப்பே குறிக்கொண்டு போமா நமையின் பொய் நீத்திப் புயுவ்க இள்வான் பொன்னடிக்கே.

3

இ ் ள் : மெய்யடியார்களே! இறைவன் திருவடி தாமே தமக்குச் சுற்றம்; அத்திருவடிகளே நமக்கு வீதிக்கும் உபா யங்கள்; அங்ஙனமிருக்க யாம் ஆர்? எம்முடையவரென்று பேசப்படும் பொருள்களாவார் யார்? எம்மைப் பிணித்து நிற்கும் பாசங்கள் யார்? இவை என்ன மாயம்? இவையனேத் தும் உம்மைவிட்டு விலக, தல்வனுகிய சிவபெருமானுடைய அடியார்களோடும், சிவபெருமானுடைய திருவுள்ளக்கு நிப் பையே குறிப்பாகக்கொண்டு, நம்மை ஆள்வாளுகிய பாம்பு அணியும் பரமனது அழகிய திருவடிக்கண் இப்பொய்வாழ்வை விட்டுப்போமாறு ஒருப்படுமின் என்றவாறு:

உறவும் விதியும் சிவனே ஆதலால், யான், எனது. பாசம் இவைகள் யார்? என்ன மாயம்? இவை யாவும்விலக இறைவன் திருவடிக்குச்செல்ல ஒருப்படுங்கோள் என்பது கருத்து.

தமக்கு - அடியார்களாகிய தமக்கு. தாமே - கிவமே. அங் ஙனமே ஏனேயிடத்துங்கொள்க. சிலர் தமக்குச் சுற்றம் தூமே யாகவும், தமக்கு விதிவகைகளே உளவாக்கலும் தரமேயாகவும் எனத் தாம் என்பன அணத்திற்கும் மக்கள் என்ற பொருளே கருதுவர். பழையவுரை குஞ்சிதபாதமே தமக்குத் தமர்கள்: அவையே விதி விலக்கு என்று கூறித் தாம் என்பது இறைவ னுடைய தாள்களே என்று கூறும். 'தன்னே நிலேகலக்கிக் கீழிடு வானும் தன்னே நிலேமினும் மேன்மேலுயர்த்து நிறுப்பானும் தன்னத் தலேயர்கச் செய்வானும் தான்' என்பதுபோல், எல் லாம் உயிராகிய தானே என்று கருதுதல் பசுபோத மூனேப் பிற்குத் தலேமை வழங்கும் உலகநூல் மரபன்றிச் சைவநூன் மரபன்றென விடுக்க.

் நாளுர் என் உள்ளமார் ஞானங்கள் ஆர்' (216) என்பது போல ஈண்டும் 'யரமார் எமதார் பாசமார்' என அஃநிணே எழுவாய் யார் என்னும் பலர்பால் விளைகோக்குறிப்புமுற்றை ஏற்று முடிந்தது.

கோமான் - தஃவன், கோ - தஃமை, மான்விகுதிபெற்று வந்தது; பெருமான் என்பதுபோல்,

தொண்டரொடும் அடிக்குப் போமாறு அமைமின்: அவன் றன்குறிப்பே குறிக்கொண்டு போமாறு அமைமின் எனக் கூட்டுக. குறிக்கொண்டு குறிப்பாகப்போற்றி. ஆள்வான் புயங்கன் என மாற்றி ஆள்வாகுகிய புயங்கன் என வினேயா லணேயும் பெயராகக்கொள்க.

இத்திருப்பாடல், எல்லாம் அவனே என்பதால் அநுபவா தீதமும் போமாறமையின் என்பதால் யாத்திரையும் உணர்த் துதல் காண்க

606

அடியா ரானிர் எல்லிரும் அகல விடுமின் விண்யாட்டைக் கடிசே ரடியே வந்தடைந்து கடைக்கொண் டிருமின் திருக்குறிப்பைச் செடிசே ருடலேச் செலநிக்கிச் சிவலோ கத்தே நமைவைப்பான் பொடிசேர் மேனிப் புயங்கன்றன் பூவார் கழுற்கே புகவிடுமே.

இ ள்: திருநீற்றை அணிந்த திருமேனியை உடைய புயங்கப்பெருமான், நம்முடைய முனடநாற்றம் வீசும் இவ் வுடண்நீக்கி நம்மைச் சிவலோகத்தே வைப்பண்: தனது பூவை போத்த திருவடிக்கண் செலுத்துவான்; ஆதலால் அடியவர்க ளாகிய நீவிரண் வீரும் விளேயாட்டைத் தூரவிடுங்கோள்; நம் எவ்லாருக்கும் பாதுகாவலாகவுள்ள திருவடியைச் சார்ந்து, அவன் திருக்குறிப்பைக் கடைப்பிடித்திடுங்கள் என்றவாறு. புயங்கப்பெருமான். நம் உடலேக் கெடுத்து இன்பவுலகில் இணேயடிமலரில் இருத்துவன்; ஆதலால், அடியார்கள் என் லோரும் விணயாட்டைவிட்டு, திருவடிச்சார்பு பெற்று, அவன் திருக்குநிப்பின்வழி ஓமுகுங்கள் என்பது கருத்து.

விளேயாட்டு-பயனில்லாததொழில்; அதாவது வெறுவினே. உலகத்தில் உண்டு உடுத்துச் சின ந்து செறுத்துக் களித்து வினிந்து வாழ்வன யாவும் வீட்டின்பமாகிய பேரின்பத்தைப் பய்வாமைமாத்திரமன்றித் தடைகளாகவும் விளேதலின் அத் தகைய வாழ்வை விளேயாட்டு என்குர். விளேயாட்டை விடுமின் என்னது அகலவிடுமின் என்குர், விட்ட விளேயாட்டு விணே யாட்டாகவே வந்து பற்றி மீனவும் உயிரை இழிநிலே எய்து விக்குமாதலின் என்க,

கடி சேர் அடி - எமக்கெற்லாம் அரணை குஞ்சிதபாதம். அப்பர்பெருமான் " ஒன் நியிருந்து நிண்பின்கள் உந்தமக்கு ஊனமில்ஃ, கன்றிய காலணக் காலாற்கடிந்தான் அடியவற் காச், சென்று தொழுமின்கள் தில்ஃயட் சிற்றம்பலத்து நட்டம். என்று வந்தாய் என்னும் எப்பெருமான்றன் திருக்குறிப்பே" என்றருளியதுபோன்ற நம் அனுபவத்திற்கு வாய்த்த அருட் குறிப்புக்களேயே விடாது இறுகப்பற்றிப் போமாற் அமையின் என்றதாகக் கொள்க.

இங்ஙனம், சிவலோகத்தே நமை வைக்கும்; பூவார்கழற்கே புகவிடும் என அனுபவித்த நிலேயையும், போமாறு ஒருப்படு மின் என யாத்திரை விருப்பையும் விளக்குதல் காண்க.

807 விடுமின் வெகுனி வேட்கைநோய் மிகவோர் காலம் இனியில்கே உடையா னடிக்கிழ்ப் பெருஞ்சாத்தோ டுடன்போ வதழ்கே யொருப்படுயின் அடைவோம் நாம்போய்ச் சிவபுரத்துன் அணியார் கதவ தடையாழே புடைபட் டுருகிப் போற்றுவோம் புயங்க குன்வான் புகழ்களேயே,

இ - ன் : மெய்யடியார்களே! கோப**் விருப்பு வெறுப்பு** இவைகளே விடுங்கோள் ; இனி, இதனின் மிக ஓர்காலம் வரப் போவதில்லே; நம்மை ஆளாகவுடைய சிவபெரு**மான் திரு** வடியின்கீழ்ப் பெரிய அடியார் கூட்டத்தோடு செல்லுதற்கு ஒன்றுபட்டு எழுங்கோள் ; சிவபுரமாகிய திருக்க**யிலாயத்து,** அழகமைந்த கதவு அடையாமல், பக்கங்க**ளினின்று, எம்மை**  ஆள்பவளுகிய புயங்கப்பெருமான் புகழ்களே மனம் உருகிப் போற்றுவோம் என்றவாறு.

மெய்யன்பர்களே! காமம்முதலான தீயகுணங்களே விட்டு, அடியார்கூட்டத்தோடு நம்மை ஆள்பவன் திருவடியைச் சேர் வோம்; திருக்கமிலேயில் கதவு அடைபடாமலிருக்கப் பக்கத்தில் நின்று மனமுருகிப் போற்றுவோம் வாருங்கள் என்று அழைச் கின்றுர்.

வெகுளி தன்னல் விரும்பப்பெற்ற பொருணப் பெருத போதும், பெற்றிழந்தபோதும், பிறர் பெற்றபோதும், மானம் பொருள் குலம் கல்வி முதலியன இழித்துரைக்கப்பட்டபோதும் வினேயும் சிற்றமாகிய மனத்தின் தன்மை.

வேட்கை - பொருள்கள்மேற்ரேன்றுகின்ற பற்றுள்ளம். நோய் அதுபற்றி வீணவதாகிய துன்பம். இவையனேத்தும் மனத்தைப்பற்றிநின்று உயிர்க்கு இன்பம் வீளேயாதவண்ணம் ஊறு செய்வனவாதலின் இவற்றை விடுங்கள் என்குர்.

இனி (இதனின்) பிக்க ஓர் காலம் இல்ஃயென ஒருசொல் வருவிக்க. இப்போது நமக்குக் கிடைத்த காலத்தைப்போல வாய்ப்பான காலம் இனிக் கிடைக்காது என்பதாம்.

நாம் புதுவழியிலே போகின்ருமல்லேம்: புதியவன்பாற் சார்கின்ருமல்லேம்; நம்மை அநாதிகாலத்தொட்டு ஆளாக வுடைய முதல்வன் திருவடியைக் குறித்துத்தான் நம் பயணம் தொடங்குகிறது. நம்மிலும் பழகிய பழவடியார்கூட்டத்தோடு தான் செல்கிரும். அவர்கள் போகின்றபோது நாமும் உடன் போனுல், கோவுடனே கூடிக் குருட்டாவும் ஊர்புகுவதுபோல அவன் திருவடியை அடைதல் எளிதாகும். இப்படி ஒருகாலம் இனி வாய்க்காது என்பார் 'உடையானடிக்கீழ்ப் போவதற்கே ஒருப்படுமின்; பெருஞ்சாத்தோடு உடன்போவதற்கே ஒருப்படு மின்' என்றுர். சாத்து - கூட்டம்.

நொண்டிப்பசு வருவதற்குள் படல் அடைத்ததுபோலச் சிவபுரத்துள் வாயிற்கதவுகள் அடைபட்டுப்போகாதவண்ணம், பக்கங்களில் நின்று புயங்கனுடைய எல்2லயற்ற புகழ்களே மன முருகிப் போற்றுவோம் என்கிருர். அவன் புகழ் பலவாதவின் நாம் பக்கம் நின்று புதிது புதிதாகப் பற்பல புகழ்களேச் சொல்கிப்போற்ற இறைவன் திருச்செவியேற்பதாற் காவலர்கள் கதவடையார்கள் என்ற குறிப்புத்தோன்றப் 'புகழ்கள்' எனப் பன்மையிற் கூறிஞர். வெற்ளுரவாரத்தை இறைவன் மனம் கொள்ளாளுதலால் நாம் மனம் உருகிப்போற்றுவோம், அவன் பத்தி வணிம்படு வோன் ஆதலால் என்பார் 'உருகிப் போற்றுவோம்' என்ளுர். புடைபட்டு • மிகுதிப்பட்டு என்பாரும் உளர்.

இங்ஙனம் இத்திருப்பாடல், அடிகள் தாம் அடைந்த அனு பவரதீதத்தைப் பிற அன்பரும் அடைக எனத் திருவுளம்பற்றி அவர்களே விளித்துப் போவதற்கே ஒருப்படுமின் என்றநிவித் தலின் யாத்திரையாதல் தெளிக.

608

புகழ்மின் தொழுமின் பூப்புண்மின் புயங்கன் தானே புந்திவைத்திட் டிகழ்மின் ஏல்லை அல்லண்யும் இனியோ ரிடையூ நடையாமே திகழுஞ் சீரார் சிவபுரத்துச் சென்று சிவன்ருள் வணங்கிநாம் நிகழும் அடியார் முன்சென்று நெஞ்சம் உருகி நிற்போமே.

6

இ-ள்: புயங்கப்பெருமானுடைய திருவடியை மனத் திள் வைத்துத் தியானித்துப் புகழுங்கள்; வணங்குங்கள்; மலர்களேச் சாத்துங்கள்; இனி, ஒரு துன்பமும் உங்களேச் சாராதவண்ணம் எல்லாத் துன்பங்களேயும் இகழ்ந்து, ஒதுக் குங்கோள்; நாம், விளங்குகின்ற சிறப்புப்பொருந்திய சிவ புரத்துச்சென்று சிவபெருமான் திருவடிகளே வணங்கி, அங்கு இருக்கின்ற அடியார்களின்முன்பு சென்று மனம் கசிந்துருகி நிற்போம் என்றவாறு.

உண்மையடியார்களே! இறைவணேப் புகழ்ந்து போற்றி அருச்சியுங்கள்; இனித் துன்பமுண்டாகாவண்ணம் துன்பங்க ளணத்தையும் ஒதுக்குங்கள்; நாம் சிவபெருமானே வணங்கி அடியார்முன்பு மனமுருகி நிற்போம் என்கின்றுர்.

அறிவுருவாகிய திருவடியைச் சிந்தித்துப்புகழ்த்லும் தொழு தலும் அருச்சித்தலுஞ்செய்க; இவை வெறுஞ்செயல்மட்டுமாயிற் பயனில்ஜே; தியானத்துடன் கூடியதாயிற் பெரும்பயன் தரும் என்பதை வலியுறுத்தியவாளும்.

இனி ஓரிடையூறு அடையாமே என்றது, ஆகாபிய சஞ்சித விணகள் பிராரத்தமாகப் பரிணமித்துவாராத வண்ணம் இறைவன் திருவடியைத் தியானித்து இப்பேறவிக்கண் வந்த எல்லா அல்லல்களேயும் பெரிதென்று எண்ணது இகழ்ந்து ஒதுக்குங்கள் என்றவாறு. 'இனி `ஓர் இடையூறு அடையாமே' என்றவர்கள் 'எல்லா அல்லஃயும் இகழ்மின்' என்றது பிராரத்தமாக இப்பிறவிக்கு வரையறுக்கப்பெற்ற அல்லல்களே நுகர்ந்தே கழிக்கவேண்டு தவின், அவை நுகர்ச்சிக்கு வருங்கால் அவற்றைப் பெரிதாக மதித்து மனமுடையாமல் 'இடுக்கண்வருங்கால் நகுக' என்ற வீதிப்படி இகழ்ந்து நகையாடுங்கள் என்றுர்.

இடையூறு அடையாமே திகமும் சிவபுரத்துச் சிவன்தாள் வணங்கி எனக்கூட்டிப் பொருள் காண்பாரும் உளர்.

இத்திருப்பாடல் இனி இடையூறு அடையாமல் அருச்சித்து வணங்கச் சொல்லுதல்வாயிலாக அநுபவாதீ தம் உணர்த்திச் , சிவபுர யாத்திரையைத் தெரிவித்தல் காண்க.

609

நிற்பார் நிற்கதில் லாவுலகில் தில்லோம் இனி நரம் செல்வோமே பொற்பால் ஒப்பாத் திருமேனிப் புயங்க ஞன்வான் பொண்ணடிக்கே நிற்பீர் எல்லாத் தாழாதே நிற்கும் பரிசே யொருப்படுமின் பேற்பால் நின்று பேழ்கணித்தால் பெறுதற் கரியன் பெருமானே.

1

இ-ன்: நிலேபேறில்லாத இவ்வுலகில் நிற்பவர்கள் நிற்க; நாம் இனி நில்லோம்; அழகால் தனக்குத் தானே ஒப்பாகிய திருமேனியையுடைய புயங்கனும் எம்மை ஆள்பவனுமாகிய பெருமானுடைய பொன்போன்ற திருவடிக்கண் செல்வோம்; எம்முடன் நிற்கும் அடியார்களாகிய நீனிரண்வீரும் என்றும் நிலுபெற்று நிற்குந்தன்மையில் காலம் தாழ்த்தாது ஒன்று படுங்கோள்; வீணுக நின்று காலந்தாழ்த்துவீர்களாயின் பின் எங்கள்பெருமான் பெறுதற்கரியனுவான் என்றவாறு.

இருக்கிறவர்கள் இருக்குட்டும்; நிஃயற்ற உலகிலே நாம் தில்லோம்; திருவடிக்கண் சென்றடையப் போகின்றேம்; எம் முடன் வரநிற்கின்ற நீங்கள் அளேவீரும் காலந்தாழ்த்தாமல் உடன்வர ஒருப்படுங்கள்; தாமதித்தால் பின்னர் பெருமான் அடைதற்கரியன் ஆவன் என்பது கருத்து.

முன்னுள்ள திருப்பாடல்களில், தம்முடன் வாழும் அடியார் களே விரைவுபடுத்தியும் அவர்கள் பரபரந்து வரராமைகண்டு, அவர்களே விரைந்தழைக்கவேண்டி, நிற்பவர்கள் நில்லுங்கள்; யாம் நில்லோம் என்கின்மூர். இறைவன் திருவடி பொன்போன் ந நிறமும், போ**ற்றத்தக்க** பெருமையும் உடையதாதனின் பொன்னடிக்கே எண்குர், பொண் னடிக்கே செல்வோம் எனக் கூட்டுக்.

பொற்பால் ஒப்பாம் திருமேனி - அழகால் தனக்குத்தானே ஒப்பான திருமேனி என்க. தன்னெப்பாரில்லாத தவேவதைகின் அவன் திருமேனியும் தனக்கு ஒப்பொன்றும் இல்ஹ்யா**விற்று.** பொற்பு - நற்குணம் என்பாகும் உளர்.

நிற்பீர் எல்லாம் - நிற்பீர் எல்லீரும், எல்லாம் எ**னல் பொது** வாதலின் முன்னிஸேயோடு இணேந்து வந்தது.

நிற்கும் பரிசே - திருவடியில் சார் ந்து நிற்கும் தன்மையில். தாழாதே ஒருப்படுமின் என்க. அன்றித் தாமதியாமல் இப் போது நிற்கு நிலயிலேயே உடன்வரச் சம்மதியுங்கள் எனலு மாம். யாத்திரைக்கு அழைத்தால், வீட்டிற்குப்போய்த் திரும்பும் வரையுள்ள செய்திகளே உறவாளரிடம் உரைத்து, வழித் துணப் பொருள்களே திருக்கிவருவேன் என்னது நின்ற நில்ல யிலேயே புறப்படுங்கள் என்றுராகக்கொள்க. யாத்திரைக்கு வேண்டுவன சேகரிக்கச் செல்லின் சித்தம் மாறும், வாராவம் யுங்கூடும் என்று விரைவும் கருணேயும் தோன்ற இங்களம் கூறிஞர் என்க.

பேழ்கணித்தல் - தாழ்த்தல். தன்ன மிக மதித்தல் என்பது பழையவுரை. விழித்தால் என்பாரும் உளர்.

தாம் இறைவகோச் சார்ந்து அனுபவித்த அதிதத்<mark>தன்மை</mark> யால் அடியார்களே விரையவுக்குதலின் இத்திருப்பாடல் அனுப வாதி தமுரைக்கும் யாத்திரையை வற்புறுத்துவதாயிற்று

810 பெருமான் பேரா னந்தத்துப் பிரியா இருக்கப் பெற்றிர்கான் அருமா இற்றுப் பின்னே நீர் அம்மா அழுங்கி அரற்குதே இருமா மணிசேர் இருக்கதவம் இறந்த போதே கிவபுரத்தைத் இருமா லறியாத் திருப்புயங்கள் இருத்தாள் சென்று சேர்வோமே.

இ ள் : பெருமான் அருளுகின்ற பெரிய சிவா**னந்தத்** தன் பிரியாது என்றுமிருக்கும் பேறுபெற்ற அடியார்க**னே!** பின்பு நீங்கள் நீக்குதற்கரிதாகிய மயக்கத்தைப் பொ**ருந்தி,** அம்மா! வருந்திப் புலம்பாமல், சிவபுரத்**து, அழகிய பெரிய**  மணிகள் கட்டப்பெற்றுள்ள இருக்கதவங்கள் இறந்திருக் கின்றபோதே, திருமாலுமறியாத அழகிய புயங்கப்பெருமா னுடைய திருவடிகளேப் போயடைவோம் என்றவாறு,

மெய்யன்பர்களே! பின்னர் வருந்தாதீர்கள்; சிவபுரத்துக் கதவு திறந்திருக்கின்றபோதே சிவபெருமான் திருவடியைச் சென்றடைவோம் என்கின்றுர்.

பிரியாதிருக்கப்பெறுவீர்காள் என்று கூறவேண்டியவர் பெற்றீர்காள் என்று இறந்தகாலத்தால் கூறியது விரைவுபற்றி யென்க. இதனே, "இறந்தகரலத்துக் குறிப்பொடு கிளத்தல் விரைந்த பொருள் என்மஞர் புலவர்" என்பதனுல் உணர்க. சிவபுரத்துச்சென்று திருவடியைச் சார்ந்த பின்பே பெருமான் அருளிய பேரானந்தத்துப் பிரியாதிருக்கப்பெறுதல் நிகழ்வது ஆதலால் என்க.

திருவடிச் சார்பாகிய அருமருந்தைப் பெற்ருலன்றி. வேறு எவ்வித உபாயத்தானும் நீங்காதது ஆதலின் அறியாமையை 'அருமால்' என்றுர்.

அம்மா என்பது இரக்கக்குறிப்பின்கண் வந்தது.

திறந்தபோதே - திறந்துள்ளபோதே. பெருமான், கருணே யால் எம்மை ஏற்றருள் அடையா நெடுங்கதவை உடையவராக இருக்கின்ளுர், இப்போதே விரைந்து சேர்வோம் என்றதாம்,

பேரானந்தத்துப் பிரியாதிருக்கப்பெற்றிர்காள்! திருத்தாள் சேர்ஷோம் என அதுபவாதீதழும் யாத்திரையும் உணர்த்திய வாறு காண்க.

611 சேரக் கருதிச் சிந்தக்கயைத் திருந்த வைத்துச் சிந்தியின் போரிற் பொலியும் வேற்கண்ணுள் பங்கன் புயங்கன் அஞ்ளமுத்ம் ஆரப் பருகி ஆராத ஆர்வங் கூர அழுந்துவிர் போரப் புரியின் சிவன்கமுற்கே போய்யிற் கிடந்து புரளாதே.

இ - ள் : போரில் பொறிவுபெற்று விளங்கும் வேலே யொத்த கண்களேயுடைய உமாதேவியானர் ஒருபாகத்துடை யவஞ்கிய புயங்கப்பெருமான் அருஞ்கின்ற திருவருளாகிற அமுதத்தை நிரம்பக்குடித்து, போதும் என்றமையாத ஆசை

9

மிக அவ்வாசைக்கடலுள் அழுந்தும் அடியார்களே! பொய் யான இம்மண்ணுலக வாழ்விற்கிடந்து புரளாமல், கிவபெரு மான் திருவடியைச்சேர எண்ணிச் சிந்தையைத் திருத்தம் செய்து அதில் இறைவனே எழுந்தருளப்பண்ணித் தியானி யுங்கள் என்றவாறு.

சிவபெருமான் தந்த அருளமுதத்தையுண்டும் அமையாது மேன்மேலும் உண்ணவிரும்பி ஆசைக்கடலில் அழுந்துகின்ற அடியார்களே! இவ்வுலகவாழ்விற்சிக்கி உழலாது சிந்தையைத் திருத்தித் திருவடியைச்சேரச் சிந்தியுங்கள் என்கின்ருர்.

இத⊚ல், நீங்கள் எய்தவேண்டுவது உலகவின்பமன்று; திருவடியீன்பமே என்று அடியார்கட்கு உணர்த்தியவாரும்.

சேரக்கருதி என்பதற்கியையத் திருவடியை எனச் செயப் படுபொருள் வருவித்துரைக்க. சிந்தணே - மனம்; மனம் காமம் முதலான காடடர்ந்தது ஆதலின் அதணேத் திருந்தவைத்துச் சிந்தியுமின் என்றுர். "மனம் எனும் பாழறையைப் பள்ளியறை யாக்கி" எனப்பிறரும் கூறியது காண்க. சிந்தியுமின் என்பது சிந்திமின் என விகாரப்பட்டது.

மிகக்கூரிய வேல்போலும் கண்ணூள் என்பார் 'போரிற் பொலியும் வேல் (போலும்) கண்ணூள்' என்ருர்.

அமுதத்தை வமிருர உண்டும் மனம் ஆராமையால் ஆர்வம் பெருக, அதனுல் அழுந்துவீர் என விளித்தார். அழுந்துவீர் என்ற விண்யின் குறிப்பால் ஆர்வத்தைக் கடலாகக்கொள்க. போர : போக. புரியின் · விரும்புங்கள். பொய்யான அதாவது நிலேயற்றவாழ்வைப் பொய் என்ருர் பண்பாகுபெயரான்.

'அருளமுதம் ஆரப்பருகி ஆராத ஆர்வங்கூர' என்றதால் அதுபவங்கடந்த நிலேயும், 'போரப்புரிமின்' என்றதால் யாத் திரையும் விளங்குதல் காண்க.

612 புரள்வார் தொழுவார் புகழ்வாராய் இன்றே வந்தா ளாகா தீர் மருள்ளீர் பின்கள மதிப்பாரார் மதியுட் கலங்கி மயங்குவீர் செருள்ளி ராகில் இதுசெய்ம்மின் சிவலோ சுக்கோன் திருப்புயங்கன் அருளார் பெறுவரர் அகளிடத்தே அந்தோ அந்தோ அந்தோவே.

10

இ-ள்: பரவசப்பட்டுக் கீழே விழுந்து புரளுவாரும் வணங்குவாரும் புகழ்வாரும் ஆகி இன்றைக்கே வந்து இறை வணுக்கு ஆட்படாதவர்களே! மயங்குகின்றவர்களே! பின்பு உங்களே மதிப்பவர்கள் யார்? மனத்தில் அறிவுக்லங்கி மயங்கு கின்றவர்களே! நீங்கள் தெளிவீர்களாயின் திருவடி சேர்த லாகிய இதனேச் செய்யுங்கள்; சிவலோகத்திற்கு அரசணுகிய திருப்புயுங்கப் பெருமானுடைய திருவருளே, இந்த அகன்ற பூமியில் பெறுதற்கு உரியார் வேறு யார்? அந்தோ அந்தோ அந்தோ என்றவாறு.

இறைவன் திருவடிக்கு ஆளானவர், அபேமானம் அழிந்து அன்புமேலீட்டால் அடியற்ற மரம்போல் கீழேவிழுந்து புரள் வர்: இடைவடாது தொழுவர்; இறைவன் புகழை வாயோவாது புகழ்வர்: அங்ஙனம் நீவிரும் செய்துகொண்டு இன்றே இக் கணமே ஆளாகவேண்டிய நீங்கள் அங்ஙனம் ஆகாதிருக் கின்றீர்கள்; அம்மட்டோ மயங்குகின்றீர்கள் என்பார் 'ஆளா காதீர் மருள்வீர்' என்றுர். இரண்டையும் கூட்டி ஆளாகாத வர்களாய் மயங்குகின்றீர்கள் என்னுமாம்.

"மக்களே போல்வர் கயவர்" என்ருற்போல, நீவிர் மதி யுடையீர் போலக் காணப்பெறினும் புத்தியினுள் கலங்கப் பெற்றீர் என்ருர். வெளியில் தெளிந்தவர்கள்போலக் காணப் பெறுதலின்.

யாம் இவ்யாக்கையைப் பெற்றதன்பயன் சிவபெருமாண வணங்கியும் வாழ்த்தியும் புரண்டும் தெருளுதலே என்பதை உணர்வீராயின் என்பார் 'தெருள்வீராகில்' என்ருர்.

இது செய்ம்பின் என்று சுட்டாற் குறிப்பித்தனரே அன்றிச் செய்யத் தகுவனவற்றை வீளக்கிற்றிலர்; ஆயினும் முன்னர், இறைவற்கு ஆளானவர் இயல்புகளாகப் புரளுதல் முதலியன உணர்த்தப்பெற்றமையின் அவற்றுள் ஒன்றையேனும் செய்து ஆளாகுங்கள் எனக் குறிப்பித்ததாகக் கொள்க.

யாம் தெளிவித்தும் நீவிர் அது செய்யீராயின், சிவனரு ளேப் பெறுவார் இவ்வுலகில் யார்? ஒருவருமிலர் என்றதாம். அந்தோ: இரக்கக் குறிப்பிடைச்சொல்.

காந்தம் கவர்தலும் இரும்பு நகர்தலும் ஒருங்கு நிகழ்தல் போல, நீங்கள் ஆளாவிர் ஆயின் உடனே அவனும் அருள் வழங்குவன்: அது செய்மீராயின் அவனருள்பெறுவார் யார்? என்ளுர் என்க. காவிரி நீர் பாய்ச்சிப் பயன்பெறுவாரின்மையின் கடலொடு கலந்து பயன்படாமைபோலத் திருவருளும் பெறுவாரின்மை யின் வீணுயிற்றே என்று இரங்கி 'அந்தோ அந்தோ அந்தோ' என் மும்முறை அடுக்கிக் கூறினர்.

இத்திருப்பாடல் மெய்யடியார்களே விரைந்து அருள்பெற அழைத்தலின் யாத்திரைப்பத்தினது ஆதலும், 'புரள்வார் தொழுவார் புகழ்வாராய்' என்றமையால் அநுபவரதீதம் உரைப்பதாதலும் காண்க.

இந்த யாத்திரைப்பத்தால், சிவாநுபவத்துள் தோய்ந்து அதீ தநிலேயை அண்மிய வாதவூரடிகள் அன்பாய் ஆட்பட் டீர்! அடியாரானீர்! பேரான ந்தத்துப் பிரியாதிருக்கப் பெற்றீர் கான்! காலம் வந்தது; வந்தொருப்படுமின்! கழல்கள் நினே மின்; குறிப்பே குறிக்கொண்டு போமாறமையின்; சாத்தோடு போதற்கே ஒருப்படுமின்; புகழ்மின்; தொழுமின்; பூப்புணமின்; சிவன்கழற்கே போரப்புரிமின்; தெருள்வீராகில் இது செய்மமின் என அடியார்களே ஊக்கப்படுத்தி உண்மையுளைர்த்தி, இறை வன்தாளேச் சார்ந்தவர்கள் என்றும் தளரார்; அவனே சுற்ற மும் மற்றும் பற்றுமாவான்; சிவலோகத்து நம்மை வைப்பான்; சிவபுரத்தில் கதவு அடைப்பதற்குமுன்னரே செல்வோம்; பக்கம் நின்று போற்றுவோம்; அடியார்முன் சென்று நெஞ்சம் உருகி நிற்போம்; யாம் பெருவிட்டால் அவனருளப் பெறுவார் வேறு யார்? என்று பயணப்படுத்துவதைக் காண்க.

# 46. திருப்படையெழுச்சி

## [பிரபஞ்சப்போர்]

மணிவாசகப்பெருந்தகை தில்ஃயிலே எழுந்தருளி யிருக்குங்காலத்து, சாதகர்களாகிய அடியார்களும், ஏனேய மக்களும் பாசபந்தத்தால் மாயையில் சிக்குண்டு அல்வற் படுவதைக்கண்டு மனமிரங்கி, மக்களே! நம்மைத் துன்பப் புடை வந்து தாக்க இருக்கிறது; மாயப்படை வந்து சூழ இருக்கிறது; படையெடுத்துப் புறப்படுங்கள்; நாம் வான நாடு ஆள்வோம் என ஞான வீரத்தை எழுப்ப இதனே அருளிச்செய்தார்கள்.

படையெழுச்சி படையெழுதல். நல்ல நாள் பார்த்து, குடை யும் வாளும் முரசும் நாட்கொண்டு, பறைசாற்றி வீரர்களே ஒருங்கு திரட்டிக்கொண்டு, காலமும் இடமும் செவ்விதினேக்கிப் பகைவர் மேல் படை கிளம்புதலே படையெழுச்சியாகும். இது மாயப்படை வீன்மேல் ஞானியர்படையெழுதலே உணர்த்துதலின் திருப்படை யெழுச்சி எனப்பட்டது.

யாத்திரைப்பத்தால், சிவபுர யாத்திரை செய்யவேண்டியதன் இன்றியமையாமையையும், இன்றே செய்யவேண்டியது என்பதை யும்,பயனேயும் உணர்த்திய ஆசிரியர், யாம் பயணம்போகிறபோது இடை நடுவே மாயுப்படை அல்லல் வடிவில்வந்து நம்மைத்தாக்கும்; தம் பயணம் வெறுவிதான ஊர்ப்பயணமாதல் கூடாது; படை மெழுச்சியாக விளங்கட்டும் என்று கினர்ச்சியூட்டுகின்ருர்கள்.

இதில் ஞானமே வாளாகவும், நாதமே பறையாகவும், தியா னமே வெண்கொற்றக் குடையாகவும், திருநீறே கவசமாகவும், தொண்டர்கள் படைவீரராகவும்,இறைவனே போர்த்தஃவனுகவும், சிவலோக ஆட்சியே படையெழுச்சியின் பயனுகவும் உணர்த்தப் பெறுகின்றன.

"திருப்படையெழுச்சி, பின்னமதான பிரபஞ்சப் போர்" என் பது அகத்தியச்சூத்திரம். முற்பதிகத்து, தாம் பெற்ற அநுபவா தீதத்தால் பரிபாகம்பெற்ற அடியார்களேயும் சிவபுரயாத்திரைக்கு ஊக்கமுறுத்தி, இடையில் வரும் 'தடையைநீக்கப் படையெழுங்கள் என்பதை இயம்புகிறது என்பது பழையவுரைக் கருத்து. பழைய குறிப்பு 'பிரபஞ்சப்போர்; அதாவது மலவினேவு அற் றது' என்பது. ''அல்லாத துர்க்குண மாயப்படைகள் விளேயாமல் அருள்வாள் ஏந்தி நல்லோர்கள் யாரும் எம்மோடு எய்துமெனப் படையெழுச்சி நவிறலாகும்'" என்பது பழையபுராணம். பிரபஞ்ச மாகிய மாயப்படை ஆன்மாவைத் தாக்கி வானநாடாளாது தடை செய்யாதவண்ணம் படையெழுக என அடியார்களுக்கு அறிவிப் பதே இப்பதிகத்தின் கருத்தாதல் காண்க. இங்ஙனம் படையெழுத லால் உள்ளமலத்தேய்ந்து மேல்வினேயின் விளேவற்று, நுகர்வினே வலிகுன்றிப்போம் என்பதரம்.

ஆன்மாக்களின் பழைய படை, ஆணவம் கன்மம் மாயை என்றமூன்றுமாம். அவைகளேவெல்லப் போதிய ஆற்றல் ஆன்மாக் களுக்கு இயற்கையாக இல்லே. இறைவன் உயிர்களுக்கு அந்த ஆற்றஃயு தவவும், பழகித்தேறவும் படைப்புட்படுத்துகிருன். உயிர்கள் அவனு தவியைக்கொண்டு மாயையின்மயக்க ஆற்றஃ உணர்ந்து அதனே அழிக்கின்றன. அடுத்து இறைவன், இருவினே ஒப்பான உள்ளத்தை உதவுகிருன்; உயிர்கள் கன்மமலச்சேணேயை வெல்லு கின்றன. பின்பு சிவஞானத்தை உதவுகிருன்; உயிர்கள் ஆணவ வலி குன்றி ஞானவடிவு எய்துகின்றன. இதனுல் ஆணவமலச் சேண் அழிகிறது. இங்ஙனம் சுத்த சத்துவ குணத்தைக் தாங்கித் திருவெண்ணீறு அணிந்து, சிவனடியார்களோடு மருவி வாழ்தலே முத்தியுல்கு ஆளுதற்குரிய உபாயம் என்பதே படையெழுச்சியாதல் தெளிக.

## களிவிருத்தம்

#### **திருச்சிற்றம்பலம்**

613 ஞானவாள் ஏந்துமையர் நாதப் பறையறையின் மானமா ஏறுமையர் மதிவெண் குடைகவியின் ஆனநீற் றுக்கவசம் அடையப் புகுமின்கள் வானவூர் கொள்வோம்நாம் மாயப்படை வாராமே.

இ-ள்: ஞானமாகிற வாட்படையை ஏந்துகின்ற கிவ பெருமானுடைய பரநாதமாகிய பறையைக் கொட்டுங்கள்: பெருமைபொருந்திய இடபத்தை ஊர்தியாகக்கொண்டு ஏறு கின்ற இறைவன் சூடியுள்ள மதியாகிற வெண்குடையைப் பிடியுங்கள்; பகவினிடமிருந்து பெறுவதான திருநீற்றுக் கவசம் மெய்முழுதும் அடைய அதனுட்புகுந்துகொள்ளுங் கள்; மாயப்படையாகிய பிரபஞ்சவாதின தாக்காமல் நாம் சிவபுரத்தைச்சென்று பிடிப்போம் என்றவாறு. பறை கொட்டுங்கள்; குடை பிடியுங்கள்; கவசம் பூணுங்கள்; மாயப்படை தாக்காமல் வான நாடாள்வோம் வாருங்கள் என்பது கருத்து

இத்திருப்பாடற்கு, அநாதியாயுள்ள ஆணவமல மாயா மல கன்மமனங்களாகிற பகைப் படைக்கூட்டம் புரியும் இடர் நம்மை அடராவண்ணம், சுத்த சைதன்யமாகி, படைக்கலமாகத் திருவைந்தெழுத்தை நாவில் பதியுங்கள்; சுவாமியினுடைய சத்தியினிடமாகத் தோன்றிய நாதப்பறையை முழக்குங்கள்; சிவபுண்ணியமாகிற விடையைப் போதப்பரியாகக் கொண்டு ஏறுங்கள்; ஞானசந்திரக்கலேயைக் குடையாக வியரபியுங்கள்; தூலதேகம், சூட்சுமதேகம், மந்திரதேகம் இம்மூன்றும் அறஞானமே பரைநீருக முழுதும் கவசமாய் அணியுங்கள்; குஞ்சித பாதமே அடைக்கலமாகச் சென்று அத்துவிதமாக இன்புற்று இருப்போம் என்று பழையவுரை மரபான விளக்கம் தருகிறது.

சிலர், ஐயராகிய ஞாஞசாரியன் தந்த ஞானவாளே ஏ ந்துங் கள்; நாதப்பறை அறையுங்கள்; ஆன்மாக்களாகிய் நாம் என்றும் ஐயராகிய இறைவனுடைய மீளா அடிமைகள் என்ற கௌரவமாகிய குதிரையை ஏறுங்கள்; நூல் அறிவாகிய குடையைப் பிடித்துக்கொள்ளுங்கள்; திருகீற்றுக் கவசம் பூணுங்கள்; மாயப்படை வாராமே வான்வூர் கொள்வோம் எனப் பொருள் கூறுவர்.

போக நூன் மரபுபற்றி உரைகூறுவார், ஞானவாளே ஏந்தி, பேரணவநாதமான ஓம் என்னும் பறை முழங்கச்செய்து, மதி மண்டமைாகிய சகஸ்திராரத்து ஏறி, மதிமண்டலக் குடையைத் தாங்கி, மெய்முழுதும் திரு நிறணிந்தால் மாயப்படை தாக்காது: வான வூரிலே அமுததாரை பொழிய ஆன ந்தமாய் இருப்போம் என்பர். நிற்குமுறைபற்றி நேர்வன கொள்க.

ஞானம் - சிவனது மேனியாய், அவருக்கே உரியதாய், அருள் கனிந்தகாலத்து அவரால் ஆன்மாக்களிடம் பூவினில் கந்தம் பொருந்தியவாறுபோலச் சென்று பரவச் செய்வதாய் அமைவது ஆதலின் ஞானவாளே ஏந்தும் ஐயர் எனக் கிழமை பற்றி உடம்பொடு புணர்த்துக் கூறினர். நாதப்பறை கொட்டு தல், திரு நீற்றுக்கவசம் புணதல் முதலிய சாதணகளாலேயே ஆன்மாக்கள் மாயப்படையை வெருட்டி வாழலாம். முடியாத போது இறைவனே ஞானவாளே ஏந்தி, உள்ளத்துள் நின்று ஊக்கி ஓட்டுவார் என்று உணர்க.

நாதப்புறை அறைதலாவது சூக்கும் ஐந்தெழுத்தை உயிர்ப் பாய்ப் புறம்போந்து உட்புகுந்து நிலவச் செய்தல். பிரணவ பஞ்சாக்கரத்தோடுகூடிய சூக்கும் பஞ்சாக்கரத்தை ஒலியாமல் ஓலித்தலே பறையறைதலாம் என்க. முன்னரும் 'பிறவிப்பகை கலங்கப் பேரின்பத்தோங்கும் பருமிக்க நாதப்பறை' என்றது காண்க.

மான மா - மானத்தோடுகூடிய மாவாகிய இடபம். இது படையெழுச்சி ஆதலின், மானத்தையுடைய மா என்ருர். மா விலங்கு, குதிரை இரண்டுமாம். ஈண்டு இறைவன் ஏறும் ஊர்தி இடபமாதலின் அது கொள்ளப்பட்டது. எத்தகைய இடையூறு நேரினும் பின்வாங்காமையும், எதிர்சென்று தாக்கு தலும் மானம்; அவற்றையுடைய மா என்ருர்.

£

மதி வெண்குடை மதிமண்டலமாகிய வெண்குடை. மதி மண்டலம் பிரமரந்திரத்தைச் சூழ ஆயிர இதழ்த்தாமரை வடி வினதாய், இறைவன் ஒளிவடிவாகத்திகழும் இடமாய் விளங்கு வது, அதணக் குடையாக உருவகித்தார், அதணத் தியானத் தால் காணவேண்டலின் தியானமேகுடையாய் என்பாருமுளர்.

ஆன நீறு - பசுவின் சாணத்தினின்ருகிய திரு நீறு. ஆன்-பசு. அ: ஆரும்வேற்றுமைப்பன்மை உருபு. " ஆன நெய் தெளித்து நானம் நீவி" என்பதுபோலக் கொள்க. பழைய வுரை ஞான நீறு என்ப பாடங்கொண்டு ஞானமே பரை நீருகக் கொண்டு என்று உரைவகுக்கும்.

பகைவர் விடும் பாணங்கள்போலாது. மாயப்படை கவச மில்லாத உறுப்பு ஒருபக்கத்திலிருப்பினும் சென்று தைத்து, உடல் முழுதும் பரவி, உயிரையும்பற்றி மயக்கம்செய்யும் என அதன் கொடுமை தோன்றக் கவசம் மெய் முழுதும் சிறிதும் எஞ்சாமல் பூணுங்கள் என்பார் அடையப் புகுமின்கள் என்றுர். வான ஊர் கொள்வோம் - ஞானவானின்கண்ணதாகிய சிவ புரத்தைப் பிடிப்போம். சிலர் சுவர்க்கம்கொள்வேம் எனவும், சுவர்க்கம்கொள்ள நாதப்பறை கொட்டிச் செல்லவேண்டியது இன்மையான், உலக இன்பத்தை ஆரத்துய்த்துக்கொண்டே பசு கன்மமாகிய யாகாதிகளேச் செய்தலே அமையுமாதலின், அதன்பொருந்தாமையை எண்ணி, மாயப்படை சுவர்க்க போக மாக வந்தடையும் அதனேயும் வெல்லப் பறையறைமின் கவசம் பூணுபின் என்றதாக அமைதிதேடி அஃவெர். எந்நூற்கு உரை வகுப்பினும் அந்நூன்மரபினின்று உரை கூறின் எவ்விடரும் ஞான நூற்குக் கன்ம நூலறிவு பயன்படாமை வாராதென்க. காண்க.

மாயப்படை அழிய என்னது வாராமே என்றது, யாம் போருக்கு ஆயத்தமானுற்போதும்; மாயப்படை தாமே வலசு வாங்கி ஓடிவிடும்; அழித்தலாகிய கருணேயற்ற செயணச் சைவ சீலர்களாகிய நாம் செய்யவேண்டாம் என்பது குறிப்பு.

இங்ஙனம் படையெழுச்சியின்வாமீலாகப் பிரபஞ்சப்போர் உணர்த்தப்பெறுதல் காண்க.

614 தொண்டர்காள் தூசிசெல்லீர் பத்தர்காள் சூழப்போகீர் ஒண்டிறல் யோகிகளே பேரணி யுந்தீர்கள் திண்டிறற் சித்தர்களே கடைக்கூறை செல்மின்கள் அண்டர்நா டாள்வோம்நாம் அல்லற்படை வாராமே, 2

#### **திருச்சிற்றம்பல**ம்

இ-ன்: நாம், துன்பமாகிற படைகள் நம்மீது கிளர்ந்து வாராதவண்ணம், தேவர்களும் தொழுகின்ற நாட்டை ஆள் வோம்: அதற்காகத் தொண்டர்களே! முன்படையாகச் செல் லுங்கள்: அன்பர்களே! இருபக்கமும் சூழப்போங்கள்; ஒளி ஆற்றவ்பெற்ற யோகியர்களே! பெரிய அணிவகுப்பை நடாத் துங்கள்: மிக்க வலிபடைத்த சித்தர்களே! பின்படையாகச் செல்லுங்கள் என்றவாறு.

இங்கனம் படையங்கமாக அவரவர் தகுதிக்கேற்ப அணி வகுத்துச் செல்லுங்கள் என்று பணித்தவாரும்,

தொண்டர்கள் - எம்பெருமான்றன் கோயில்புக்கு, புலர்வு தன்முன் அலகிட்டு, மெழுக்கும் இட்டுப் பூமா லேபுகூர் நீதேத்திப் புகழும் சரியை நெறியால் சாலோகம்பெறும் தகுதியுடையார். இவர்கட்குப் பத்தரும், யோகியரும், சித்தரும்போல உறைத்த உள்ளம் இன்மையானும் சிவதெறியில் பழகுகின்றவர்களாத லானும் முன்படையில் அமைக்கின்றுர். இவர்கள் தாசமார்க்கத் தார். அடிமைகள் சிறிது மனம் வேறுபடினும் வேறுந்தன்மையர். அவர்களே மிகப்பொறுப்பான நிலேயில் அமர்த்தலாகாது ஆதலால் முன்படையில் ஏவினர் எனலுமாம்.

பத்தர்கள் - அன்பர்கள். தைலதாரைபோல இடைவிடாது எண்ணி உள்ளமுருகும் தஃயன்பர்களும், அற்றற்றெழுகும் நீரொழுக்குப்போல மறந்து நிணக்கும் இடையன்புடையவர் களும், தீயைச்சார்ந்தவிடத்து உருக்கும் வெண்ணெய்போலத் திருக்கோமிஃயும், சிவனடியாரையும், திருவுருவையும் கண்ட போது மட்டும் கசியும் கடையன்புடையாரும் என மூவகைப் படுவார்கள். அவர்கள் அன்பு செய்யப்பட்டபொருணப் பிறர் கவராதபடிக் காப்பதில் கண்ணுங்கருத்துமாக இருப்பர் ஆத லின் அவர்களேப் பக்கக்காவலில் அமைத்தார். சூழ - இருமருங் கும் முன்னும் பின்னும் ஆகிய நாற்புறமும் சூழ. இவர்கள் சற் புத்திரமார்க்கத்தார்; சாமீபத்திற்பழகுபவர்கள்.

யோகிகள் - தேகத்தில் சிவலோகம் காண்பவர்கள். மூலா தாரமுதலான ஆறு ஆதாரங்களிலும் பரம்பொருளே ஒளியாக நிறுத்தி, நினேந்து நினேந்து துவாதசாந்தம்வரை உந்தி உலா வும் பயிற்சியாளர்கள். இவர்கள் இறைவஞேடு இடைவிடாது பழகும் சகமார்க்கத்தார். சாரூபம்பெறத் தகுதியுடையவர்கள். இவர்களே தம் உயிரை ஆளுதாரநிலேகளில் உந்திச் செலுத்து வதுபோலப் படைகளே உந்திச் செலுத்தும் ஆற்றலுடையவர்க ளாதலின் அவர்களே அணிவகுப்பை நடத்தும் படைத்தலேவர். களாக நியமிக்கின்றுர்.

சித்தர் - யோகநெறியில்பழகிச் சித்திபெற்ற சிவஞானியர். இவர்களே உட்பகையையும் தம்பால் மேவவிடாது தம் தேசால் தடுக்கும் ஞான ஆற்றல் வாய்ந்த சன்மார்க்கர்கள். அபேத அத்துவிதமாய், சாயுச்சியம்பெறத் தகுதியுடையவர்கள். இவர் களே மூலப்படையாய் எஞ்ஞான்றும் உறுதியுடன் பாதுகாக்கும் பண்பினர் ஆதலின், கூழைப்படையாக நியமிக்கின்ருர். இவ் வாறு அணிவகுப்புடன் படையெழுச்சி அறிவிக்கப்பெறுகிறது.

## 47. திருவெண்பா

### [ அண் ந்தோர்தன்மை ]

அடிகள் திருப்பெருந்துறையில் எழுந்தருளி ஆனந்த மயக்கறுத்த அத்தனுடையபிரிவால் அத்தன் தமக்காற்றிய அருளிப்பாடுகள் அணேத்தும் அநுபவநிஃயைப் பெருக்க, திருவெண்பாவாகிய இதனே அருளிச்செய்கின்ருர்கள்.

இப்பதிகம் வெண்பாயாப்பான் அமைந்திருத்தலின் இப்பெயர் பெற்றது எனலாம். ஆயினும் முன்னர்த் திருத்தசாங்கமும், பின் னர்ப் பண்டாய நான்மறையும் வெண்பாயாப்பினவாகவும் இதற்கு மட்டும் இப்பெயரமைய ஏது என்ன எனின், தசாங்கம் தலேவணத் தன்னின்வேளுகவைத்து அவன் ஊரும் பேரும் கினியைக்கேட்டின் புறும் கருத்தினதாக அமைந்தது. பண்டாயநான்மறை அதுபவ முதிர்ச்சியை அறிவித்து, தாம் கைமாறு செய்யமாட்டாமை அறிந்து செயலற்றதன்மையை அறிவிப்பது. இது திருவருள்பேற்ற சீவன் முத்தர் செய்தியை உணர்த்தும் பொருட்சிறப்பால் யாப்பானே பெயர்பெற்றது என்க. திரு ஞானம். திருவெண்பா - சிவஞானி யர் திலேயாகிய சிவஞானத்தைத் தெரிவிக்கும் வெண்பா என்க.

"இண்யிலாத இன்பத் திருவெண்பாத் தணவாச் சிவத்த‱ந் தோரருட் டன்மை' என்பது அகத்தியச்சூத்திரம். முற்பதிகத்து, சிவத்தோடு பொருந்தியும் சேர்தற்குரிய இடம் வேறுண்டோ? என்று ஆராய்த்து, அதுவே ஆனந்தமாகி அன்பால் இன்புறலே அறிவிப்பது என்பது பழையவுரைதரும் விளக்கம்.

அணேந்தோர்தன்மை அஃதாவது பரிசவேதிபோல என்பது பழைய குறிப்பு.

"தொந்த மலமொறுத்துச் சுயம்பெருக்கிப் பெருந்துறைவாழ் சோதியென்றன், சிந்தனேயே ஊரர்க்க் கொண்டிருந்தார் என்று உரைத்தல் திருவெண்பா" என்பது பழைய திருப்பெருந்துறைப் புராணம். இப்பதிகம் தில்ஃவ்யில் அருளிச்செய்யப்பட்டது என்பது பழைய உரையாசிரியர் கருத்து.

தொட்டதைப் பொன்ஞக்கும் பரிசுவேதிபோலச் சிந்தையைத் தீண்டிய அளவில் சீவகுணமாகிய அறியாமைக் காரிருளேப்போக்கி ஞானவொளியை நல்கிச் சிவமாக்கிய திருவருளின் தன்மையை விரித்துரைப்பது என்பதாம்.

### நேரிசைவெண்பா

## *திருச்சிற்றம்ப*லம்

615 வெய்ய விகோயிரண்டும் வெந்தகல மெய்யுருகிப் பொய்யும் பொடியாகா தென்செய்கேன் – செய்ய திருவார் பெருந்துறையான் தேனுந்து செந்தி மருவா திருந்தேன் மனத்து.,

இ-ன்: கிவந்த திருமேனியோடு கூடிய திருப்பெருந் துறைப் பெருமாஞ்கிய தேன்போலும் இனிமையைத் தரு கின்ற செஞ்சோதியை என் மனத்துள் பொருந்தாமல் இருந் தேன்; அதஞல், கொடிய வின்களிரண்டும் வெந்தொழிய, ஆவற்றிற்குக் கொள்கலமாயிருக்கிற இந்தத் தேகமும் உருகிப் பொய்யான வாழ்வும் சாம்பராகாமலிருந்ததே என்செய் வேன் என்றவாறு.

இறைவளுகிய தீயை என்மனத்து மருவ வையாமையால், விணகள் வெந்தொழிய உடலுருகி, பொய்யும் சாம்பராகவில்லே என் தவறு இது; யான் என்செய்வேன் என்பது கருத்து.

வினே இரண்டு - நல்வினேயும் தீவினேயும். நல்வினையும் பொன்விலங்குபோலப் பிறவிக்கேதுவாதலின் அதனே வெய்ய வினே என்குர். 'இருள்சேரிருவிணையும் சேரா' என்ற குறளுக்கு 'நல்விணேயும் தீவினேயும் பெரன்விலங்கும் இருப்புவிலங்கும் போலப் பிறவிக்கு ஏதுவாகலான் இருவிணேயும் சேரா என்குர்' என்ற பரிமேலழகருரையும் எண்டுக் காண்க. "தீவிணேயைச் சுட்டெரித்து" என்பது பண்டாரசாத்திரம்.

மெய் - உடல். சிவத்தீயைச்சார் ந்தவுடன் உடல் தேய்தலின் மெய்யுருகி என்றுர். 'ஊனி‰யுருக்கி உள்ளொளி பெருக்கி' எனப் பிடித்தபத்துள் பேசப்பட்டமை காண்க.

பொய் - பொய்யான இவ்வுலகவாழ்வு. தீப்பற்றியவுடன் பொருள் ச்சம்பராதல்போலப் பொய்யான வாழ்வு சாம்பராகா திருந்ததே என்செய்வேன் என்கின்றுர்.

தேனுந்து செந்தீ - இனிமை தருகின்ற செந்நிறமான தீ. இல்பொருளுவமையடியாகப் பிறந்த உருவுகம். பௌதிகத்தீக் கும் சிவத்தீக்கும் உள்ள வேறுபாடு இதுவே என்பது குறிப்பு.

கரும்பைத் தேனேப் பாலேக் கட்டியை அமுதையொத்துக் கலந்திருத்தலே அணே ந்தோர் தன்மையாதலால். தேனுந்துதி எனச் சிவன் தேளுமினித்தலேக் கூறுதல் காண்க. 616 ஆர்க்கோ அரற்றுகோ ஆடுகோ பாடுகோ பார்க்கோ பரம்பரனே யென்செய்கேன் – தீர்ப்பரிய ஆனந்த மாலேற்றும் அத்தன் பெருந்துறையான் தானென்பார் ஆரொருவர் தாழ்ந்து.

2

இ-ள்: வேறு யாவரானும் எவற்ருனும் தீர்த்தற்கரிய ஆனந்தக்களிப்பை மிகுவிக்கும் தந்தை திருப்பெருந்துறை யானே என்பார் யாரொருவரோ அவரை வணங்கி ஆரவாரிப் பேனு? அரற்றுவேனு? ஆடுவேனு? பாடுவேனு? பார்ப்பேனு? பரம்பரனே! யான் என்செய்குவேன் என்றவாறு.

பேரானந்தப்பெரும்பேறு அளிக்கும் தந்தை திருப்பெருந் துறையானே என்பவர் யாரோ அவரை வணங்கி எல்லாம் செய்வேன் என்பது கருத்து.

ஆர்க்கோ · ஆரவாரிப்பேஞே. ஆரவாரம் · பொருள ந்ற பேரொலி, இது பரபரப்பால் வீளேவது. ஆனந்தம் அருளிய தந்தை திருப்பெருந்துறையானே என்ற உண்மையைப் பிறர் சொல்லக் கேட்ட ஆனந்தத்தால் 'ஆர்க்கோ' என்கின்ருர்.

அரற்று தல் - புலம்புதல் ; எல்ஃலமீறிய இன்பப்பெருக்கால் வந்த அழுகையால் 'அரற்றுகோ' என்கின்முர்

நாடவர் நந்தம்மை நகைப்பரே என்ற நாணமும் ஆனந்த மேலீட்டால் அகலுதவின் ஆடுவேணே என்றது. அங்ஙனமே பாடுகோ என்பதும்.

பார்க்கோ - கருவி கரணங்கள் செயலோய்ந்து, கண் ஓன்றே காரியப்படப் பார்த்துக்கொண்டேயிருப்பேஞே என்ப தாம். ஐந்து பேரநிவும் கண்களே கொள்ளப் பார்க்கும் நில இது என்க.

பரம்பரனே யான் என்ன செய்வேன்? எனக்கே புலப்படர மையால் உன்னே வினவுகின்றேன் என்பார் 'பரம்பரனே என் செய்கேன்' என்கின்ருர்.

சிலர், பிறரால் தீர்ப்பரிய ஆனந்தமால் என்றமையின், அவனே தீர்த்தற்குரியவன் ஆவான் என்பது பெற்ரும் என நயம் உரைப்பர். சிவானந்தம் பெற்றுச் சிவமாந்தன்மைப் பெருவாழ்வு எய்தினேர் மீளவும் அவ்வின்பத்தினின்று பிரியார் ஆதலின். அவன்தந்த ஆனந்தமயக்கத்தை அவனுலும் தீர்க்க முடியாது என்பதறிக். அன்றி, இம்மயக்கம் சுத்தரவுத்தையில் நிகழ்வதும், உழிர்கள் பல பேறவிகளே எடுத்துத் தெளிந்து சிவனருள் சேரக்கூடியதும் ஆதலால் இதணே என்றும் பிரியார் என்பதும், அதனைல் வினேயும் ஆடலும் பாடலும் பித்து நிலே அன்றென்பதும் தெளிக. மரபறியாதார் சிலர், காமவினேவாகிய மயக்க நிலேயிலேயே இந்த ஞானனுபவத்தையும்கண்டு இதுவே அதுவென மயங்கி அலேவர் என்றெழிக.

ஆன ந்தமாலேற்றும் அத்தன் என்று அணே ந்தமை கூறி, ஆர்க்கோ முதலியவற்றுல் தன்மை வெளிப்படுத்தலின் இத் திருப்பாடல் அணே ந்தோர்தன்மை அறிவிப்பதாயிற்று.

- 617 செய்த பிழையறியேன் சேவடியே கைதொழுதே உய்யும் வகையின் உயிர்ப்பறியேன் – வையத் [தான் திருந்துறையுள் வேஸ்மடுத்தென் சிந்தணேக்கே கோத் பெருந்துறையில் மேய பிரான்.
- இ ள்: அடியேன் செய்த பிழைகள் இவை என்பதையும் அறியேன்; அவனுடைய சிவந்த திருவடிகளேயே வணங்கி னேன்; யாஞிசுக் கடைத்தேறியுய்யும் வகையின் தோற்றமும் அறியேன்; அங்ஙனமாய அடியேண், திருப்பெருந்துறையில் எழுந்தருளிய பெருமான், இவ்வுலகத்தே உருமேனிதாங்கி யிருந்து, உறையுள் வேலேச் செருகிஞற்போல என் சிந்தனே யுள் திருவருள்ஞானத்தைக் கோத்தான் என்றவாறு.

யான் செய்த தவறுகள் இன்ன, உய்யு நெறி யாது என்ப தையும் அறியாது ஏதோ திருவருள் வசத்தால் திருவடியைத் தொழுத எனக்கு அவன் உறையுள் வேணச்செருகினுற்போலச் சிந்தையுள் திருவருணச் சேர்த்தான் என்பது கருத்து.

உயிர்ப்பு - தோற்றம்.

உறையுள் வேஸ்ச்செருகிஞல் செறிவாக இருப்பதுபோல வும், வேல் தெரியாமல், மேலுறையாகிய தோலே தெரிவது போலவும் திருவருள் என்னுடையமனத்துள் மறைத்து வைக்கப் பெற்றது; அதஞல் பசுபோதம் கழன்றது; அதஞல் சிவபெரு மான் சேவடியையே தொழுதுகிடக்கின்றேன் என்று அனுபவம் அறிவித்தவாறு காண்க.

618 முன்ணே விண்யிரண்டும் வேரறுத்து முன்னின்ருன் பின்ணப் பிறப்பறுக்கும் பேரரளன் – தென்னன் பெருந்துறையில் மேய பெருங்கருண் யாளன் வருந்துயரம் தீர்க்கும் மருந்து இ ன்: இனிவரும் பிறவியைப் போக்கும் பெருமையை யாள்பவனும், தென்னனும், திருப்பெருந்துறையில் எழுந் தருளியுள்ள பெருங்கருணேயாளனும், இனிவரும் தயரங்களா கிய ஆகாமியவினேயை அறுக்கும் மருந்துபோல்பலனுமாகிய சிவபெருமான், பழவினேகளிரண்டின் வேரையும் அறுத்து என்முன் நின்று காட்சி வழங்கினுன் என்றவாறு.

கருணேயாளனுகிய பெருமான் என் விணேகளணத்தையும் வேரறுத்து எனக்குக் காட்சிவழங்கிஞன் என்பது கருத்து.

முன் கோவிகோ - பழவிகோ. பலவிறவிகளில் ஈட்டிய பழைய விகோ. இரண்டு - நல்விகோயும் தீவிகோயும். விகோகளின் வேர் -மூலகன்மம். வேருடன் ககோத்து எனலுமாம்.

முன் நின்முன் - என் கண்காண என்முன்னே குருநாத்கை உருமேனிதாங்கிக் காட்சி வழங்கினன்.

பின் ஊப்பிறப்பு இப்பிறவியில் செய்த புண்ணிய பாவங் களுக்கீடாகப் பின் விளயும் பிறப்புக்கள். முன் ஊவிளே என்ற தால் சஞ்சிதகன் மமும், பின் ஊப்பிறப்பு என்றதால் ஆகாமிய கன்மமும், வருந்துயரம் தீர்க்கும் என்றதால் இப்பிறவியில் நுகர்ச்சிக்கு வருகின்ற பிராரத்தகன்மமும் ஒழிக்கப்பட்டமை உணர்த்தியவாரும்.

பேராளன் - சீர்த்தியை ஆள்பவன்; பெருமையை ஆள்ப வன் என்லுமாம். ''மருந்தவை மந்திரம்மவை'' என்று சம்பந்த சுவாழிகளும் ''வாயிலே வைக்குமளவில் மருந்தாகி'' என்று நக்கீரதேவரும் அருளியது போல இறைவன் மெய்யடியார் களின் துன்பந்துடைக்கும் மருந்தாகிருன் ஆதலின் மருந்தென உருவகித்தார். தேவாமுதம் என்லுமாம்.

வருந்துயரம் - இப்பிறவியில் அடுத்துவரும் துன்பமாகிய மரணம் என்பாரும் உளர்.

பார்க்குமிடம் எங்கும் நீக்கமற இறைவஃரக் காணுதல் அணேந்தோர் தன்மையாதலின், இத்திருப்பாடவில் 'முன்னின் ரூன்' 'துயரந்தீர்க்கும் மருந்து' என இறைவன் எங்குமாய் இன்பாய் இருத்த‰ உணர்த்துதல் காண்க.

619 அறையோ அறிவார்க் கணேத்துவகும் ஈன்ற \ மறையோ னும் மா லுமால் கொள்ளும் – இறையோன் பெருந்துறையுள் மேய பெருமான் பிரியா திருந்துறையும் என்னெஞ்சத் தின்று. இ ்ள் : எல்லா உலகங்களேயும் படைத்த அந்தணைடுயை பிரமனும் திருமாலும் தேடிக்காணுது மயக்கம் கொள்ளுதற் குக் காரணமாகிய இறைவனும் திருப்பெருந்துறையில் எழுந் தருளியிருப்பவனுமாகிய சிவபெருமான அடியேன் மனத்தில் நின்று நீட்கோது கோயிலாகக்கொண்டு எழுந்தருளுவன்: இறைவணத் தேடி அலேவார்களுக்கு யான் கூறும் உறுதி இது என்றவாறு.

மாலும் பிரமனும் அறியாது மயங்கும் இறைவன் என் நெஞ்சத்தில் என்றும் உறைகின்முன்; அவணத்தேடி அலே வார்க்கு உறுதியாகச் சொல்லுகிறேன் என்பது கருத்து.

சிவபெருமானுடைய ஆணேவழிநின்று எல்லா உலகங்களே யும் உடஃயும் உயிர்களுக்குப் படைத்துக் கொடுப்பவன் பிரம னென்பார் 'அணேத்து உலகும் என்ற மறையோன்' என்ருர். மாலும் என அடையின்றி ஓதினும் அணேத்துலகும் காக்கும் மாலும் எனக்கொள்க. இவ்விருவரும் அன்னமும் ஏனமுமாய்த் தேடியும் அறியமுடியாமல் மயங்குதற்குக் காரணமாகிய இறை வன் என்க.

இறைவன் எல்லா உயிர்களிடத்தும் பரிபாகநி‰க்கேற்பப் பானில் நெய்போலவும், தமிரில் நெய்போலவும், மணியுள் ஓளி போலவும் தங்குத்ஜே உடையவன். இறுத்தல் - தங்குதல்

பிரியாது உறையும் என்றலே அமையுமாமினும் இருந்து உறையுமென்றது அடிப்படத்தங்கு தீல அறிவித்தது, உண்மை யடியார் உள்ளத்தும் சிவலிங்கத் திருமேனிமிலும் நீங்காது என்றும் தங்கு தல்போலவே, என் நெஞ்சத்தும் உறைகின்ருர் என்பார் 'இன்று என் நெஞ்சத்துப் பிரியாதிருந்து உறையும்' என்ருர். என் நெஞ்சத்து என்றது யான் சகலான்மாவாமினும் இவன் தங்கும் புண்ணியம் சிறிது உடையது என் நெஞ்சம் என உலகவர் நிலேயை உளங்கொண்டு குறிப்பித்தவாரும்,

என் நெஞ்சத்து இருந்து உறையும் என்றதால் இறைவண அணேந்தமை அறிவிக்கப்படுதல் காண்க.

620 பித்தென்கோ யேற்றும் பிறப்பறுக்கும் பேச்சரிதாம் மத்தமே யாக்கும்வந் தென்மனத்தை – அத்தன் பெருந்துறையான் ஆட்கொண்டு பேரருளால் நோக்கும் மருந்திறவாப் பேரின்பம் வந்து.

இ-ள்: என் தந்தையும் திருப்பெருந்துறையானும் அடி யேணே ஆட்*கொ*ண்டு பெருங்கருணேயோடு நோக்கும் மருந்து போல்பவனும் அழிவில்லாத பேரின்ப வடிவினனும் ஆகிய இறைவன் வந்து என்னப் பித்தஞக்கும்; பிறப்பை அறுக்கும்; என் மனத்தைக் கோயிலாகக்கொண்டு எழுந்தருளிப் பேசு தற்கு அரிதாகிய களிப்பை உண்டாக்கும் என்றவாறு.

சிவபெருமான் என் மனத்து எழுந்தருளிப் பிறப்பறுத்துச் சொல்லவொண்ளுத பேரின்பக்களிப்பைத் தரும் என்பது கருத்து.

அத்தன் துறையான் மருந்து இன்பம் வந்து ஏற்றும், அறுக்கும், ஆக்கும் எனக்கூட்டுக்

ஆளாகக்கொள்வதற்கு முன்பு அன்புடன் அணித்துப் பேசியும் ஆட்கொண்ட பின்பு வன்பாக ஒறுத்துப்பேசியும் அடியவணே அவமதிக்கும் செல்வர்போலாது அன்புடன் ஆட் கொண்டு பெரிய அருளால் நோக்குகின்ற மருந்துபோல்பவன் என்றது இறைவனுடைய எல்ஃலயில் கருணேயை உணர்த்து கின்றது.

கண்டு கேட்டு உறுதலாகிய இன்பங்கள் பொறிகள் புலன் களோடு பொருந்துங்காலத்த் வினேவதாய்ப் பின்னர் வெறுப் பாந்தன்மையன; காலத்தானும் நுகர்ச்சியானும் வரையறைக் குட்பட்டன. இறைவனிடமிருந்து பெறும் இன்போ என்றும் அழியாததாய், அளவிடற்கு அரியதாய், தோயுந்தொறும் பெரும்போகம் பின்னும் புதிதாகப் பயப்பதாதலின் 'இறவாப் பேரின்பம்' என்ருர்.

அங்ஙனம் அத்தனும் பேரின்பமுமாய இறைவன் வலிய வந்து என்ணத் தன்னடிக்கே பித்தரக்கினன் என்பார் 'என் ணப் பித்தேற்றும்' என்ருர். பித்து - தெய்வமால்.

பித்தாதலாகிய பசுஞானம் நீங்கிப் பதிஞானம் பெறுதலே உயிர் உற்றகாலத்து விணகள் பிகாமையால் விணவயத்தான் வரும் பிறவியும் நீங்கியதைப் 'பிறப்பு அறுக்கும்' என்பதால் உணர்த்திஞர்.

மத்தம் - மதத்தால் விளேயும் களிப்பு. வந்து என்மனத்தை மத்தமே ஆக்கும் எனக் கூட்டுக. சிவானந்தத்தால் விளேயும் களிப்பு இத்தன்மையதாய் இருந்தது என்று சொல்லவொண் ஹைமயால் பேச்சு அரிதாம் மத்தமே ஆக்கும்' என்ருர்,

இதனுல் பித்தாதல் களிப்பெய்துதல் முதலியன உணர்த்தப் பெறுதலின் அணேந்தோர்தன்மையாதல் காண்க. 621 வாரா வழியருளி வந்தெனக்கு மாறின்றி ஆரா வமுதாய் அமைந்தன்றே – சீரார் திருத்தென் பெருந்துறையான் என்சிந்தை மேய ஒருத்தன் பெருக்கும் ஒளி.

7

இ-ள்: புகழ்நிறைந்த அழகிய தெற்கின்கண்ணதாகிய திருப்பெருந்துறைப் பெருமாஞகிய, என் சிந்தையுள் எழுந் தருளியிருக்கின்ற ஒப்பற்றவன் பெருக்குகின்ற ஞானவொளி யானது, மீண்டும் பிறவிக்கண் வாராத வழிகளே அருளிச் செய்து, என் சிந்தையுள் வந்து எனக்கு மாறுபாடின்றி, நுகர்ந்து தெவிட்டாத அமுதமாக அமைந்தது என்றவாறு.

சிவபெருமானருளிய சிவஞானப்பேரொளி என் பிறவியைப் போக்கி, என்டுடொத்து, ஆராத அமுதமாக அமைந்தது என்பது கருத்து.

வீட்டின்பத்தைப் பெற்ருர் மீளவும் பிறவி எய்தாராதலின் அதணே 'வாராவழியருளி' என்றதால் குறிப்பித்தார். முன்னரும் 'மீட்டிங்கு வந்து விணப்பிறவி சாராமே, கள்ளப்புலக்குரம்பை கட்டழிக்க வல்லானே' என்றமை காண்க.

குழந்தையின் போக்கிலேயே நடந்து குழந்தையைத் திருத் தும் செவிலிபோலச் சிவஞானப் பேரொளி சிந்தையில் வந்த போது, என்னுடைய குணஞ்செயல்கட்கு ஓத்ததாய், மாறுபா டின்றியிருந்து என்ணத் திருத்திச் சிவனடிக்கு வழிப்படுத் தியது என்பார் 'எனக்கு மாறின்றி' என்முர்.

சிவஞானப் பேரொளி என் நுகர்ச்சிக்கு வந்தபோது உண்டு தெவிட்டாத அமுதம் போல்வதாய், எப்போதும் இனி மையதாய் இருக்கின்றது என்பது 'ஆராவமுதாய் அமைந் தன்று' என்பதால் உணர்த்தப்பெற்றது. ஏ : அசை.

தம்மை ஆட்கொண்டு ஓளியுதவி உயர்வற உயர்த்திய நிகழ்ச்சி, திருப்பெருந்துறையில் நிகழ்ந்தமையின் அதனேச் சீரார் பெருந்துறை, திருப்பெருந்துறை, தென்பெருந்துறை என்ற மூன்று சிறப்புக்களேப் புணர்த்துப் பாராட்டுகிருர்.

அடிகளார்மனம் மறந்தும் பிறதெய்வம் பேணுத பெருஞ் சிறப்பாகிய கற்புடையது ஆதலின் 'என்சிந்தைமேய ஒருத்தன்' என்றுர். ஒருத்தன் - ஒப்பற்றவன் எனலுமாம்.

ஞானம் அனுபவம் மிகுந்தோறும் பெருகுவது ஆக்கின் 'பெருக்கும் ஓளி' என்கின்குர். இங்ஙனம் சிவஞானம் ஆராவமுதாய் இனித்தலே உணர்த் துதலின் இத்திருப்பாடல் அணேந்தோர்தன்மை அறிவிப்பதா மிற்று.

622 யாவர்க்கும் மேலாம் அளவிலாச் சிருடையான் யாவர்க்குங் கீழாம் அடியேனே – யாவரும் பெற்றறியா இன்பத்துள் வைத்தாய்க்கென் எம்பெருமான் மற்றறியேன் செய்யும் வகை.

இ-ள்: எவ்லார்க்கும் மேலாகிய அளவில்லாத புகழை யுடைய கிலபெருமாளுகிய நீ எல்லார்க்கும் கீழான அடியேணே யாவரும் பெற்றறியாத இன்பத்துள்வைத்தாய்; என்னுடைய எம்பெருமானே! அங்ஙனம் வைத்த உனக்குக் கைம்மாருகக் செய்யும் உபகாரம் ஒன்றையும் அறியேன் என்றவாறு.

மிக உயர்ந்த புகழுடைய பெருமானே! மிக இழிந்த என்ணே ஆட்கொண்டாய்: ஒருவரும் பெருத இன்பத்துள் வைத்தாய்; அங்ஙனம் வைத்த உனக்கு என்ன கைம்மாறு செய்வேன் என்பது கருத்து.

தீ யாவர்க்கும் மேலாம் அளவிலாச் சீருடையான் ஆவை; யான் யாவர்க்கும் கீழாழ் அடியேன் ஆவேன்; ஏன் எம்பெரு மான் யாவரும் பெற்றறியா இன்பத்துள் வைத்தாயிக்குச் செய் யும் வகை மற்று அநியேன் எனச் சில சொற்கள் வருவித்துக் கொண்டுகூட்டி முடிப்பாரும் உளர்.

பிரமன், திருமால், இந்திரன் முதல் உயர் நிஜேயில் அஷ்ட வித்யேச்சுரர் வரையிலுள்ள அணவருக்கும் மேலான கருத லளக்வயிலும், எண்ணலளவையிலும் அடங்காத புகழை உடை யவன் இறைவன் எனத் தஜேவனது மேன்மையும், தேவர்முதல் நரகர் ஈருன அனேவருக்கும் கீழான தன்மையையுடைய அடி யேன் எனத் தன் இழிதகைமையும்தோன்ற இங்ஙனம் கூறிஞர்.

வள்ளல்கள் இரப்பவன் தகுதியும் தேவையும் நோக்காது தன் பெருமை ஒன்றே நோக்கி வரையாது வழங்கல்போலக் கீழான என்ளே மிக மேலான நீ ஒருவரும் பெற்றறியாத இன்ப வுலகத்துள் இருக்கச் செய்தாய்: அதஞல் எம்போல அடியார் பலருக்கும் பெருமாளுக இருந்த நீ எனக்கேயுரிய எம்பெருமான் ஆயிண்; அத்தகைய உனக்கு யான் என்ன உபகாரம் செய்வே னென்ற நயந்தோன்றக் கூறியுவாறு காண்க. சீர் உடையான் என்பதில் உடையான் என்பது அண்மை விளி. சீர் உடையானே! ஏம்பெருமானே! அடியேணே இன்பத் துள் வைத்தாய்: உனக்குச் செய்யும்வகை மற்றறியேன் எனக் கூட்டலுமாம்.

இறைவன் திருவடிநிழஃ அடைந்தோர் இன்பவெள்ளத் துள் ஆழ்ந்து இன்னது செய்வதென்று அறியாது தவிப்பரே அன்றி, முன்னே நீ தந்த இன்பத்துள் அமையாத யான் இப் போது அமைந்துள்ளேன்; அதுவே உனக்குச் செய்யும் கைம் மாறு: இதுவன்றி மற்னென்றும் அறியேன் என்ருர் என்க.

எம்பெருமான் என்பது தன்மைப் பன்மைப் பெயராக அடியார்பலரையும் அகப்படுத்தி நின்றது. பின்னர், தலேவன் என்னும் அளவில் வாளா பெயராய் என் எம்பெருமான் எனக் கூறப்பட்டது. 'என் தலேவனே' என்பது பொருள்.

பிரமன் முதலிய ஏணயோர் புகழணத்தும் புற்றீசல்போலத் தோன்றி அழியும் பொய்ப்புகழாக, இறைவன் புகழே என்றும் நிலவும் மெய்ப்புகழாதவின், அதண் 'மேலாம் சீர்' என்றுர். அவர்கள் புகழ்போல அளவிலடங்காமையின் 'அளவிலாச் சீர்' என்றுர்.

இத்திருப்பாடல் இறைவன் இன்பத்து வைத்தமையையும், அதஞல் தான் பரவசமான தன்மையையும் அறிவித்தலின் அணேந்தோர்தன்மை அறிவிக்கும் திருவெண்பாவாதல் அறிக.

623 மூவரும் முப்பத்து மூவரும் மற்றெழிந்த தேவரும் காணுச் சிவபெருமான் – மாவேறி வையகத்தே வந்திழிந்த வார்கழல்கள் வந்திக்க மெய்யகத்தே யின்பம் மிகும்.

.9

இ-ள்: பிரமன், திருமால், உருத்திரன் என்ற மூவரும் ஏணேய முப்பத்துமுக்கோடி தேவர்களும் ஏணேய தேவர்களும் காணுத் சிவபெருமான் குதிரையில் ஏறிக்கொண்டு இவ்வுல கத்து வந்து இறங்கிய நீண்ட திருவடிகளே வணங்க என் உட விடத்தே பேரானந்தச் சிவாநுபூதி பெருகும் என்றவாறு.

தேவர்களால் அறியப்படாத சிவம் பரிமேலழகராகப் பார் மீது வந்தபோது அவன் திருவடிகளே வந்திக்க உடலகத்து இன்பம் ஊற்றெடுத்து ஓடும் என்பது கருத்து.

மூவர் - படைத்தல் காத்தல் அழித்தலாகிய முத்தொழிலே யும் செய்கின்ற பிரமனும் திருமாலும் உருத்திரனும் ஆவர் முப்பத்து மூவராவார் உருத்திரபுவனத்திலுள்ள மகாதேவர் முதலான பதிஞேருந்திரர்களும், பன்னிரண்டு சூரியர்களும், இரண்டு அசுவினி தேவர்களும், எட்டு வசுக்களும் ஆவர்.

மற்ரெழிந்த தேவர்களாவார் இவர்கள் அல்லாத விண் ணுலக வாசிகள் அணவரும். இவர்கள் கன்மபூமியிற் பிறவாது இன்பபூவியில் பிறந்தமையிஞல் அன்பு நெறியோ அறிவு நெறியோ இலராய் அமுதத்தை உண்டு அரிவையர் இன்பமே துய்த்து அல்லல் உறுவர் ஆதலால் சிவபெருமான் அவர் களால் அறியப்படாதவன் ஆயினன் என்பதாம்.

அங்ஙனம் வீண்ணவர் கண்ணுக்கே தெரியாத பெருமான் அடியேன்பொருட்டு ஒரு குதிரைவீரனுகிக் கன்ம பூமியாகிய இதில் வந்து அவதரித்தான்: இது அவனது எளிவந்தகருணே. இதனே 'மாவேறி வையகத்தே வந்து இழிந்த' என்பதால் குறிக்கின்ருர்.

வார் கழல்கள் - புகழால் நீண்ட திருவடிகள். வந்திக்க . வணங்க; அருச்சிக்க என்பாரும் உளர். உள்ளத்தே இன்பம் மிகும் என்பார் மெய்யகத்தே இன்பம் மிகும் என்ருர். மெய்ய கம் - உள்ளம். உடலுக்குள்ளே உள்ளது என்பது பொருள்.

மணற்கேணி தோண்ட நீர் சுரப்பதுபோல –வந்திக்க உள்ளத்தே இன்பம் மிகுவதாயிற்று என்க. இதனைல் அணேந் தோர்தன்மையை அறிக.

624 இருந்தென்ணே யாண்டான் இணேயடியே சிந்தித் திருந்திரந்து கொள்நெஞ்சே யெல்லாம் – தருங்காண் பெருந்துறையில் மேய பெருங்கருண் யாளன் மருந்துருவாய் என்மனத்தே வந்து.

இ-ன்: திருப்பெருந்துறையில் எழுந்தருளியிருக்கின்ற பேரருளனுகிய பெம்மான் பிறவிப்பிணிக்கு மருந்துவடிவாக என் மனத்தில் எழுந்தருளி இடைவடாது இருந்து என்னே ஆட்கொண்டான்: ஏ மனமே! அவனுடைய திருவடிகள் இரண்டையும் இடைவிடாது சிந்தித்து நிட்டைகூடியிருந்து வேண்டியதை இரந்து பெற்றுக்கொள்: அவன் நீ விரும்பிய எல்லாவற்றையும் தருவான் என்றவாறு.

மனமே! திருப்பெருந்துறைப் பெருமான் பிறவிப்பிணிக்கு மருந்தாகவந்து என் மனத்தே இருந்தான்; ஆதலால், அவன் திருவடியைச் சிந்தித்து வேண்டியதைப் பெற்றுக்கொள் என் பது கருத்து ஆட்கொண்ட ஆதிகாலம்போல என்ணவிட்டுப் பிரியாது என்னுள் என்றும் இருந்து என்ணே ஆண்டான்; ஆகையால், நீயும் அவன் இணேயடியை இடைவிடாது சிந்தித்து நிட்டையி லிருந்து வேண்டியதைக் கேட்டுப் பெற்றுக்கொள் என்பதணே 'நெஞ்சே! இருந்து என்ண ஆண்டான் இணேயடியே சிந்தித் திருந்து இரந்துகொள் எல்லாந்தரும்' என்பதால் உணர்த்து கிருர். இறைவன் பிறவிப்பிணிக்கு மருந்து போல்பவஞகலின் 'மருந்து உருவாய்' என்றுர். காண்: முன்னிலே அசை.

திருவடியை இடைவிடாது சிந்தித்தலும். இன்பத்தை அவ னிடமே கேட்டுப் பெறுதலும் அணேந்தோர் செயலானதை இத் திருப்பர்டல் உணர்த்துகிறது.

625 இன்பம் பெருக்கி இருளகற்றி யெஞ்ஞான்றும் துன்பந் தொடர்வறுத்துச் சோதியாய் - அன்பமைத்துச் சீரார் பெருந்துறையான் என்னுடைய சிந்தையே ஊராகக் கொண்டான் உவந்து.

#### *திருச்சிற்ற*ம்பலம்

இ ் ள் : புகழ் நிறைந்த திருப்பெருந்துறையான் என் மனத்துள்ள அறியாமையைப் போக்கி என்றைக்கும் பற்ருத வாறு துன்பத்தொடக்கை அறுத்து ஒளிவடிவாய் என் உள் ளத்தில் அன்பைக்கொடுத்து இன்பம் மிகச்செய்து என் சிந்தையையே தன்சிவபுரமாகக்கொண்டு மகிழ்ந்திருந்தான் என்றவாறு.

சிவபெருமான் அறியாமையைப்போக்கி, துன்பத்தொடர்ச் சியை அறுத்து, அன்பு அருளி, இன்பம் பெருக்கி, என்னுடைய மனத்தையே தன் ஊராகக்கொண்டு எழுந்தருளியிருக்கிருன் என்பது கருத்து.

இருள்கற்றி, துன்பம் தொடர்வறுத்து, சோதியாய் அன்பு அமைத்து, இன்பம் பெருக்கி, என்னுடைய சிந்தையையே ஊராகக் கொண்டான் என இயைத்துப் பொருள் கொள்க.

இருளகற்றியமைக்கு ஏற்ப இறைவணேச் சோதியாக உருவ கித்தார். கடல‰போல இடையருமல் ஒன்றன்பின் ஒன்றுக வருதலின் துன்பம் தொடர்வு எனப்பட்டது. தொடர்வு . தொடர்ச்சி. இறைவணேச் சோதியாகவும் அறிவாகவும் இன்ப மாகவும் கண்டு அனுபவிப்பதாகிய அணேந்தோர்தன்மை இதனுல் உணர்த்தப்பெறுகிறது. இப்பதிஞெரு திருப்பாட்டானும் இறைவன் என் மனத்து அணே ந்தமையால் விணேகள் அகன்றன; ஆன ந்தம் பெருகிற்று; இன்ப அன்பு பெருகிற்று; அவன் துன்பம் துடைக்கும் மருந் தாயினன்; என் நெஞ்சத்து என்றும் இருக்கின்றுன்; ஒளியுதவு கின்றுன்; அமுதாய் இனிக்கின்றுன்; அவனுக்குச் செய்யும் கைம்மாறு ஒன்றும் அறிகின்றிலேன்; அவனது திருவடியை வணங்க என் உள்ளத்தே ஊற்று எடுத்து ஓடுகின்றது; நெஞ்சே! நீ வேண்டியதைக் கேட்டுப் பெற்றுக்கொள் என்று அணே ந்தோர்க்குரிய சுவா நுபூதி முறைகளேச் சொல்கின்றமை காண்க.

# 48. பண்டாயநான்மறை

## [அதுபவத்துக்கு ஐயமின்மை உரைத்தல்]

மணிவாசகப் பெருந்தகை, திருப்பெருந்துறையில் எழுந்தருளியிருக்கின்ற காலத்துச் சிவகுருநாதன் தமக்கு அளித்த பேரின்பம் ஒருகாலேக்கொருகால் வளர்ந்து அநு பவமாதஃலப் பாராட்டி இதனே அருளிச்செய்கின்ருர்,

திருவாசக உள்ளக்கிடை, 'அநுபவத்துக்கு ஐயமின்மை உரைத்தல்' என்னும். பழைய திருப்பெருந்துறைப் புராணம் 'எந்தை திருப்பெருந்துறையை ஏத்தும் நமரே வாழ்வுற்று இடர் சேர் பாச, பந்தம் அறுத்திடுவர் எனப் பண்டாய நான்மறையும் பகர்ந்ததாமே' என்று கூறும்.

இதன் கருத்து அநுபவத்திற்கு ஐயமின்மையை உரைத்ததாம்.
'பண்டாயநான்மறைத்தொண்டாயவெண்பா, அம்மைமுத்தி அநுப வத்துக்குக் கைம்மாறு அடிமை சும்மாதிர் என்றது' என்பது அகத் தியச்சூத்திரம். முத்தித்தானமாய் முன்னின்றருளும் பரசிவன் கருணேயேயன்றி வேறதுபூதியில்லே என்றுரைப்பது என விளக்கும் பழையவுரை,

இவற்றைக்கொண்டு தொகுத்து எண்ணின், பண்டாய நான் மறை என்பது பதிக்த் தஃலப்பைக்கொண்டு பெயர் பெற்றதாக, இறைவன் தமக்கருளிய அருளநுபவத்திற்குக் கைம்மாறின்மையை உணர்த்தித் திருப்பெருந்துறையைப் புகழ்வாரே நமர்; அவர்களே பாசபந்தம் அறுத்திடுவர் என்று அநுபவத்துக்கு ஐயமின்மையை யும் அறிவிப்பது என்னலாம்.

இது ஏழு வெண்பாக்களேயுடையது; அந்தாதித்தொடையான் அமைந்தது.

### நேரிசைவெண்பா

#### திருச்சிற்றம்பலம்

626 பண்டாய நான்மறையும் பாலணுகா மாலயனும் கண்டாரும் இல்லேக் கடையேணேத் - தொண்டாகக் கொண்டருளுங் கோகழியெங் கோமாற்கு நெஞ்சமே உண்டாமோ கைம்மா றுரை. இ-ள்: மிகப் பழைமையான வேதங்களும், இறைவ னிடம் அணுகவும் செய்யா; திருமாலும் பிரமனும் அவனேக் கண்டாரும் இலர்; எல்லாரினும் கடைப்பட்ட என்னேத் தொண்டனுக ஏற்றருளிய திருவாலடுதுறைக்கண் எழுந் தருளியுள்ள அத்தகைய எம் தலேவனுக்கு யான் செய்யும் கைமாறு உண்டோ? நெஞ்சமே! நீ டுசால் என்றவாறு.

வேதங்களும் அயனும் திருமாலும் அறியாத பெருமானும், கடையேணத் தொண்டகை ஆட்கொண்ட திருவாவடுதுறைத் தஃவேனுமாகிய பெருமானுக்கு யான்செய்யும் கைமாறு என்ன? என்று யானறியேன்; நெஞ்சமே! நீ அறியின் சொல் என்பது கருத்து.

டுகத்தொன்மையான முதற்படைப்பின்கண் ஓளியுலகுக்கு முதலாய பிரணவமும், அதனே முதலாக உடைய வேதங்களும் இறைவன்பால் தோன்றின ஆதலின் 'பண்டாய நான்மறை' என்றுர். பண்டாய நான்மறை, மூவா நான்மறையாராய்ச்சி முதலான தடைவிடை நூல்கள் எழுந்து இவற்றை விளக்கி யுள்ளன ஆதலின் யாம் விரித்திலம் என்க.

இங்ஙனம் இறைவன் சொல்லாகிய வேதங்களும், காலத் தொடும் அளவொடும்பட்டுச் சுட்டறிவிலமைந்தன ஆதலால், காலத்தொடு கற்பணே கடந்த கருவூலத்து மாமணியாய்ச் சுட் டறினிற்கப்பாற்பட்ட பெருமாண முற்றும் உணரமாட்டாமை மட்டும் அன்றி, அவன் பக்கத்திற்செல்லும் தகுதியும் பெற்றில என்பார் 'பால் அணுகா' என்ருர்.

திருக்கமிணேபிலே அம்மையப்பராக எழுந்தருளியிருக்கும் சீகண்டபரமசிவணேக் கண்டு வழிபட்டுப் பிரம விஷ்ணுக்கள் தத்தம் பதவியைக் காத்துக்கொள்வார்களாமினும் இறைவன் சச்சிதானந்த வடிவினன் என்ற உண்மையையும், அவனே ஞானத்தாலன்றி நணுகவும் முடியாது என்பதனேயும் கண்டிலர். இதனே 'மால் அயனும் கண்டாரும் இல்லே' என்றுர். இல்லே: பொதுவினே; ஆகலின் பலர்பாற்பெயருக்கு முடிபாயிற்று.

இறைவஃனயும், அவனடியார்களாய் முத்திபெற்ளேரையும் தோக்கத் தம் இழிவு புலப்படுதலின் தம்மைக் 'கடையேஃஎ' என்று சொல்லிக்கொள்ளுகிறுர். கேரகழியைப்பற்றி முன்னரே கூறப்பட்டது.

இத்தகைய பேருபகாரத்திற்கு நாம் செய்யும் பிரதியுபகாரம் உண்டோ? உரை என நெஞ்சை வினவுகின்றுர். நெஞ்சு தன்னின் வேறன்ருமினும், தன்னுணர்வையே இடமுங்காலமும் சார்ந்து வெளிப்படுக்கும்தன்மையதாயினும் அதணே விளித்து விஞவுவதன்நோக்கம் இல்லே என்பதை அறுதியிடவே என்க.

'கடையேனேத் தொண்டாகக்கொண்டு அருளும் கோகழி எம் கோமாற்கு' என்பதணே அடியாக வைத்துத் திருப்பெருந் துறையில் தூலபஞ்சாக்கரத்தையும், கோகழியில் சூக்கும பஞ்சாக்கரத்தையும் உபதேசித்தமை புலனுகும் என வரலாற் ருராய்ச்சி செய்வர் சிலர்.

இறங்கு துறையில் நீத்தாஞற்போல அடிகளார்க்கு அரு எனுபவம் குருந்தடியிலே எல்ஃயின்றிக் கிடைத்தது ஆதலா னும், தாமறிந்த உண்மையை உலகவர்க்கும் உணர்த்தி அவர் களே அன்புருவ இன்பநிலேயை எய்துவிக்கும்பொருட்டே திரு வாசகம் திருவருளால் அவர் வாயிலாக வெளிவந்தது ஆகலா னும், அவ்வப்போது எதிர்ப்படும் அதிகாரிபேதங்கட்கு ஏற்ப அருட்பாடல் வெளிவந்தன என்று கோடலே சாலச்சிறந்ததாம்

என்னே அடிமையேற்ற இறைவற்கு நாம் செய்யும் கைம்மா நில்லே என்றதால், ஆண்டானடிமைத் திறத்திலிருந்து தாம் பெறுகின்ற அநுபவத்திற்கு ஓர் ஐயமின்மை அறிவிப்பது இத் திருப்பாடல் என்க.

827 உள்ள மலமூன்றும் மாய உகுபெரு ந்தேன் வெள்ளந் தரும்பரியின் மேல்வந்த – வள்ளல் மருவும் பெருந்துறையை வாழ்த்துமின்கள் வாழ்த்தக் கருவுங் கெடும்பிறவிக் காடு.

இ-ள்: ஆன்மாவிற்கு உரிமையாக உள்ள மூன்றுமலங் களும் மாய்ந்தொழியச் சொரிகின்ற பெருமைவாய்ந்த தேனு கிய வெள்ளத்தை உதவுகின்ற, வேதக்குதிரையின்மேல் எழுந் தருளிவந்த வள்ளலாகிய சிவன் சேர்ந்திருக்கிற திருப்பெருந் துறையை வாழ்த்துங்கள்; வாழ்த்தவே உங்கள் பிறவியாகிற காட்டின் கருவே அழியும் என்றவாறு.

திருப்பெருந்துறையுறை சிவபெருமா‰த் தோத்தரிக்கப் பிறவிக்காட்டின் கருவே கெடும் என்பதாம்.

செம்பேற் களிம்புபோல மலம் ஆன்மாவிற்கு அநாதியாத லின் அதனே 'உள்ள மலம்' என்ளுர். உள்ள மலம் ஆணவம். மூன்று - அநாதியேயுள்ள ஆணவம் முதலான மூன்று என்க. அவையாவன ஆணவம் மாயை கன்மம் என்பன. யாம், எமது, அவற்ருல் விளேயும் பாசம் என்பர் சிலர். யாம் என்பது ஆண வத்தின் காரியமாகிய முனேப்பு. எமது என்பது அதன் காரிய மாகிய அறியாமையான் விளேந்த மாயாகாரியத்தோடுண்டான சம்பந்தம். பாசம் என்பது நான் என்று முணேக்கும் பொரு ளூக்கும், எனது என்னும் பற்றப்படுபொருள்களுக்குமிடையே நிகழ்வதாகிய ஆசையும் அதற்காம் முயற்சிகளாகியவினேகளும் ஆம். இவ்வொற்றுமையறியாது மும்மலம் - யாம், எமது, பாசம் என்பனவே: ஆணவம் மாயை கன்மம் என்பாரும் உளர்; அடிகள் 'யாம் ஆர் எமது ஆர் பாசம் ஆர் என்ன மாயம்' (605) என்பதால் யாம் முதலிய மூன்றையுமே மலம் என்றனர் என்பர்.

சைவநூலுக்குச் சைவநூல் வழிநின்று உரை கூறுதலே அமையும்; அன்றிச் சாத்தமும் தாந்திரிகமும் ஏகான்மவாதமும் முதலான புறச்சமய நெறிநின்று கூறுதல் பொருந்தாது என ஷீடுக்க. அன்றியும் வேறல்லாதவற்றை வேறுபோலக் காட்டிலாறும் பயனின்மை தெளிக. தலத்திற்குரியவணக்கூட வாழ்த்த வேண்டாம், தலத்தை வாழ்த்துங்கள் போதும்; பிறவிக் காட்டின் கரு அற்றுவிடும் என்கின்ருர்கள். காடு அழிப்பது கடினம்; வேரில் வெந்நீர் ஊற்றுவதுபோல அதன் கருவை அழிப்பது எளிதென உலகவரை ஊக்கியவாரும்.

பிறவிக்காடு கருவறும் என உறுதியுரைத்தவின் அனுபவத் திற்கு ஐயமின்மையாகிய பதிகக்கருத்து இவ்வெண்பாவிற் ஞேன்றுதல் காண்க.

628 காட்டகத்து வேடன் கடவில் வணவாணன் நாட்டிற் பரிப்பாகன் நம்விக்கயை – வீட்டி அருளும் பெருந்துறையான் அங்கமல பாதம் மருளும் கெட்டுந்தே வாழ்த்து.

இ - ள் : நெஞ்சே! திருப்பெருந்துறை இறைவன், காட் டில் வேடஞ்கவும் கடலில் வஃயால் வாழும் பரதவஞ்கவும், நாட்டில் குதிரைச் சேவகஞ்கவும் எழுந்தருளி ஆன்மாக்க ளாகிய நம் விளேகளேப் போக்கியருளுவன்; உன்னுடைய அறியாமையும் போக, அழகிய தாமரைமலர்போன்ற பாதங் களே வாழ்த்துவாயாக என்றவாறு.

நெஞ்சே! இறைவன் வேடஞகவும், வண்ஞஞகவும், குதிரை வீரஞகவும் வந்து நம் விணக்கோப் போக்குவான்; உன் அறியா மையையும் போக்கிக்கொள்ள அவன் திருவடியை வாழ்த்து என்பதாம். வேடன் என்றது இறைவன் வேடகைவந்து பன்றியெய்த வரலாற்றையும், வஃவாணனென்றது வஃவீசிய திருவினயா டஃயும், பரிப்பாகன் என்றது தமக்காகக்குதிரைவீரகை எழுந் தருளிய நரி பரியாக்கிப் பரி நரியாக்கிய திருவினயாடல்களே யும் குறிப்பன.

நெஞ்சே | பெருந்துறையான், வேடன்; வஃவாணன்; பரிப்பாகன் ; நம் விணேயை வீட்டியருளும்; மருளுங்கெட, கமல பாதம் வாழ்த்து எனக் கூட்டுக.

மருளுங்கெட என்ற உம்மை, அருளடைதலே அன்றி, ம்ருளுங்கெட என இறந்ததுதழிஇ நின்றது.

திருவடியை வாழ்த்தினல் நம் விணேயை வீட்டும் என அனு பவத்திற்கு ஐயமின்மையை அறிவிப்பது இப்பாடல்.

629 வாழ்ந்தார்க ளாவாரும் வல்விணேயை மாய்ப்பாரும் தாழ்ந்துலகம் ஏத்தத் தகுவாரும் – சூழ்ந்தமரர் சென்றிறைஞ்சி யேத்துந் திருவார் பெருந்துறையை தன்றிறைஞ்சி யேத்தும் நமர்.

இ-ள்: தேவர்கள் சூழ்ந்து வணங்கித் துதிக்கும், ஞானச் செல்வம் நிறைந்த திருப்பெருந்துறையை நன்ருக வணங்கித் தோத்தரிக்கும் நம்மவர்களே! உலகில் என்றும் அழியாது வாழ்ந்தவர்களும், வலிய விணேயை மாய்ப்பவர்களும், இந்த உலக மணத்தும் பணிந்து ஏத்தத் தக்கவர்களும் ஆவார்கள் என்றவாறு.

திருப்பெருந்துறையை வணங்கும் அடியார்களே உலகில் வாழ்ந்தவர் ஆவார்கள் ; விணேயை ஒழித்தவர்கள் ஆவார்கள்; உலகம் போற்றத்தக்கவர்கள் ஆவார்கள் என்பது கருத்து.

ஆவாரும் என்பதிலுள்ள உம்மையைப் பிரித்து வாழ்ந்தார் களும் எனக் கூட்டி, வாழ்ந்தார்களும் மாய்ப்பாரும் தகுவாரும் ஆவார் என முடிக்க.

அடியார்களே நமர் என்றது இறைஞ்சும் இடமாகிய இந்த மண்முதல் எய்துமிடமாகிய வீடுவரை பிரியாது உடனுறையும் உறவினராதலின் என்க.

இவ்வண்ணம் திருவடியை அணே ந்தோரே வாழ்ந்தார், உலகம் போற்றத்தக்கார் என்று கூறுதலின் இத்திருப்பாடல் அணேந்தோர்தன்மை அறிவிப்பதாயிற்று. 630 நண்ணிப் பெருந்துறையை நம்மிடர்கள் போயகல எண்ணி யெழுகோ கழிக்கரசைப் – பண்ணின் மொழியாளோ டுத்தர கோசமங்கை மன்னிக் கழியா திருந்தவணேக் காண்.

5

இ-ள்: நெஞ்சே! திருப்பெருந்துறையை அடைந்தி, நம் பிறவித்துன்பங்கள் போயகல, எண்ணி எழுவாயாக; திருவாவடுதுறைக்கு அரசும், இசையினும் இனிய மொழியை யுடைய உமாதேவியோடும் உத்தரகோசமங்கையுள் எழுத் தருளிப் பிரியாதுறைபவனுமாகிய சிவபெருமானேக் காண்பா யாக என்றவாறு.

நெஞ்சே ! பிறவிநோய் அகலப் பெருந்துறையை எண்ணி எழுக ; அம்மையப்பராக உத்தரகோசமங்கையுள் என்றும் பிரியாது இருப்பவணத் தரிசிப்பாயாக என்பது கருத்து.

அறிவாற் சிவமேயான வாதவூரடிகள் தம் உள்ளத்தை விளித்துப் பெருந்துறை போ; சிவணத் தரிசி என்று புதிதாக அறிவுறுத்துகின்ருர்கள் அல்லர்; உலகைச் சிவநெறிப்படுத்து கின்றவர்கள் உலகம் அணத்தையுமே தம் உள்ளமாகக்கண்டு உரைக்கின்ருர்கள் என்க.

தமக்குப் பெருந்துறையில் அருளுபதேசம் கிடைத்ததால், முதற்கண் அங்குச் சென்று, உத்தரகோசமங்கையுள் குருநாத கோப் பிரிந்தமையால் அன்புமுறுகி, அனுபவம் கைவரப்பெற்று தில்கூக்கண் வந்து தரிசனப்பேறு பெற்ரூர்கள் ஆதனின் உலகையும் அம்முறையே ஆற்றுப்படுத்துகிருர்கள். நெஞ்சை முன்னிலேப்படுத்திய ஏனேய இடங்கட்கும் இதுவே கருத்தாகக் கொள்க

இங்ஙனம் அன்றி, இன்னுவே செய்த பெருந்துறையாண முதற்கண்ணும், இனியதுவே செய்த கோகழியாணே அதன் பின்னரும், இரண்டுஞ்செய்த உத்தரகோசமங்கையாண அதன் பின்னரும் உரைத்தார் எனத் தம் கற்பணத்திறத்தால் நயங் கூறுவாரும் சிலருளர். திருப்பெருந்துறையானே குருநாதஞக வந்து சிவானந்தவெள்ளம் சிந்தையுள் கால்கொள்ளச் செய்தா ஞதலின் அவ்வுபகாரத்தை அடிகள் இன்னு என்ருர் என்க.

ஆலயந்தானும் அரனெனத் தொழுதல் அணேந்தோர் தன்மையாகலான், பெருந்துறை, உத்தரகோசமங்கை, திவ்லே இவற்றைக் காண் என நெஞ்சிற்குப் பணித்ததைக் கூறும் இவ் வெண்பா அணேந்தோர் தன்மை அறிவிப்பதாகின்றது. 631 காணுங் கரணங்கள் எல்லாம்பே ரின்பமெனப் பேணும் அடியார் பிறப்பக்கக் – காணும் பெரியாணே நெஞ்சே பெருந்துறையில் என்றும் பிரியாண் வாயாரப் பேசு

R

இ-ள்: நெஞ்சே! புலன்களே அறியும் பொறிகள் அனேத் தும் பேரின்பம் பயப்பனவே எனப் பாவிக்கும் அடியார்களின் பிறப்பகலத் திருவருட்பார்வை செலுத்தும் பெரியவஞ்கிய, திருப்பெருந்துறையில் என்றும் பிரியாது எழுந்தருளியிருக் கும் பெருமானே வாயாரப் புகழ்வாயாக என்றவாறு.

எல்லாம் இன்பமயம் எனக்கரு அம் இருவிணேயொப்பு வந்த அடியார்களின் பிறவி நீங்கக் கருணேக்கண்ணேக்கம் செய்யும் திருப்பெருந்துறைப்பெருமாண வாயாரப்புகழ்வாயாக என்பது கருத்து.

' கூறுநாவே முதலாகக் கூறுங்கரணம் எல்லாம் நீ' (498) என்றமையால், தத்தம்புலன்களேயறியும் பொறிகளும் அவற்றை வாயிலாகக் கொண்டியங்கும் மனம் முதலான அந்தக்கரணங் களும் ஆகிய அணேத்தும் சிவமேயாதலானும், சிவம் இன்பம் மங்களம் ஆதலானும் அணே ந்தோராகிய சீவன்முத்தர் எங்கும் எதிலும் சிவமே கண்டு பேரின்பம் பேணினர் என்பார் 'காணுங் கரணங்கள் எல்லாம் பேரின்பம் எனப் பேணும் அடியார்' என்றுர்.

அடியார்களுக்குப் பதிகரணமாமினமையின், வினேயையும் அதன் விளேவாகிய பிறப்பையும் ஒழித்தலின் பிறப்பகலக் காணும் பெரியோன்' என்ருர். தச்சன் மாடஞ்செய்தான் என் றதுபோலத் தானே பிறப்பகற்றும் தொழிலேச் செய்கின்றுன் என்பது கருத்தன்று; இவ்வான்மா பிறப்பறுக எனக் கருணேக் கண்ணேக்கம் செய்கின்றுன்; அடியார்கள் பிறப்பு ஆகல்வதா மிற்று என்க. காணுதல் செய்தல் என்பாரும் உளர்.

எல்லாம் சிவமயமாகப் பார்த்தலும், இடைவீடர்து அவன் புகழையே பேசுதலுமாகிய அணேந்தோர் செயல்கள் அறிவிக்கப் பெறுதல் காண்க

632 பேசும் பொருளுக் கிலக்கிதமாம் பேச்சிறந்த மாசில் மணியின் மணிவார்த்தை – பேசிப் பெருந்துறையே யென்று பிறப்பறுத்தேன் நல்ல மருந்தினடி யென்மனத்தே வைத்து,

திருச்சி*ற் ந*ம்பலம்

இ-ள்: நல்ல மருந்து போல்வாஞ்கிய சிலபெருமானது திருவடிகளே என்மனத்தே பொருந்தச்செய்து, பேசப்படும் பொருள்கள் அணேத்திற்கும் குறிக்கோளாகவிளங்கும் பேச்சி ணேயும் கடந்த மாசிலாமணியாகிய பெருமானின் மாணிக்க மணிபோலும் உபதேச வார்த்தையைப் பேசித் திருப்பெருந் துறையே என்று கூறி எனது பிறவிநோயை வேரேறுத்தேன் என்றவாறு.

மாசிலாமணியாகிய குரு நாதனுடைய உயதேச வார்த்தை யைச் சிந்தித்து வீடுபெற்று உய்ந்தேன் என்பது கருத்து.

பேசும் பொருள் - மண் முதல் குடிஃமீருகிய மாயேயப் பொருள்கள். அவையனேத்திற்கும் இலக்ஷியமாய் விளங்கும் பேச்சு. அவைகளின் தன்மையை உள்ளவாறுணர்த்தும் ஞான சாத்திரப்பேச்சு, அதனயுங்கடந்து விளங்குபவர் மாசிலாமணி யாகிய குருநாதன் என்புதாம், ஆகவே உரையளவையையும் கடந்து விளங்கும் ஒருவன் என்றவாரும்.

குருநாதன் பேச்சு, சிவம் சத்தி உயிர் மலம் மாயை இவற்றையுணர்ந்து உயிர்கள் உய்யச்சொன்ன ஒரு பேச்சாம். அது தான்கெட்டுத் தஃவைகைவே விளங்கும் 'சிவ சிவ' என்ப தாம். அதஃன நான் பேசாமற் பேசுகின்றபோது, அப்பேச்சுக் கிடைத்த பெருந்துறை என் நிணேவிற்கு வர அதஃரைப் பெருந் துறையே எனு வாய்விட்டுத்கூறினேன்; இவ்விரண்டு உபாயத் தானும் அடியேன் பெற்ற பயன் பேறப்பறுதலாம். என்றுர்.

மருந்துவைத்தால் நோயறுதல் இயல்பாதவின் மருந்தினடி மனத்தே வைத்தேன், பிறப்பறுத்தேன் என்ற நயமுமுணர்க. மருந்து மிக்க வன்மையுடையதாகலின், அம்மருந்தை உண்டே னலேன், எண்ணினேன், நோய் நீங்கிற்று என்றலும் காண்க.

திருவடிப்பேறு கிடைத்தமையால் பிறவி நீங்கிப் பேரின்பம் கிடைக்க இருப்பதை அறிவித்தலின் இப்பாடல் அணே ந்தோர் தன்மை அறிவித்ததாயிற்று.

இப்பதிகத்தான் இறைவன் வேடகைவும். வஃலஞைகவும், குதிரைவீரகுகவும், குரு நாதகைவும் எழுந்தருளி, பெரு ந்துறை உத்தரகோசமங்கை தில்ஸ் முதலான தலங்களிலும் இரு ந்து என்வினே அறுத்து, பிறவி போக்கி, பேரின்பம் அளித்தான்; அவணேப் புகழ்ந்து பேசு என நெஞ்சிற்கறிவுறுத்துவார்போல் பரிபாகிகட்கு முத்திநெறியிணே விளக்கியருளுகின்முர்கள்.

# 49. திருப்படையாட்சி

#### [சீவோபாதி ஒழிதல்]

ஆனந்த நடராசப் பெருமானுடைய காட்சியிலே ஆழ்ந்து பரவசப்பட்டுநின்ற வாதவூரடிகள், இறைவன் வெளிப்பட்டுவந்து எனக்கு அருள்செய்வாராளுல் என்னுடைய செயல்கள் யாவும் சிவச்செயல்களாகச் சிவானந்த மயமாகவே விளங்கும் என்று விண்ணப்பிக்கின்ருர்கள்.

உலகியலிற் படையென்பது தேரும் குதிரையும் யாண்யும் காலாளுமாம். அந்நால்வகைப் படைகளேயும் தூலவன் ஆளுந் திறமே படையாட்சியாம். அதுபோல, சிவசேரைபதிக்குரிய படை கள் தொண்டர்களும், பத்தர்களும், யோகியரும், சித்தர்களுமாவர். இதனத் திருப்படையெழுச்சியில் அடிகளே அறிவித்துள்ளார்கள். அவர்களேச் சிவபெருமான் ஆளுந்திறம் கூறுவது திருப்படை யாட்சியாம்.

திருவாசக உள்ளக்கிடை என்னும் பழைய குறிப்பு, சீவோபாதி ஒழிதல்; என்பது கிரியாகுனியம் என்று விளக்கத்தருகிறது.

"கருப்படை மாறும் திருப்படை யாட்சிப், பரசீவ உபாதிப் பாவகம் ஒழிதல்" என்பது அகத்தியச்சூத்திரம்.

முன் பண்டாயநான்மறையுள், சும்மா இருப்பதான சிவானந்த வொழுவிலொடுக்கமாகி, அணேந்தோர் தன்மைகள் யாவும் சரியா கிரியா யோக உண்மைத்தன்மையாகும் என்றலும், குருபரனுக்கு அடிமைபூண்டு அவன் திருவுளப்பணியேசெய்து அவன்பான்மை யாய் நிற்றலுமாம் என்பது பழைய்வுரை.

''வாகுதிருப் பெருந்துறையார் எழுந்தகுளப்பெறில் எல்லா வளங்கள்முற்றும், ஆகுமெமக்கல்லாதது ஆகாதென்று இயம்பல் படையாட்சியாகும்'' என்பது பழைய திருப்பெருந்துறைப்புராணம். இறைவன் எதிர்ப்பட்டு என்னுள்ளே புகுமாயின், எந்தவிதமான சீவோபாதிகளும் என்னே அணுகா என்பதை அறிவிப்பது இப் பதிகம் என்லாம்.

'ஞானுனந்த வஸ்துவாகிய சிவத்தைத் தரிசித்தவர்கள் தூய ஞான நாட்டம் பெற்றவர்களாதலின் அவர்களுக்கு வேறு விவகா ரங்கள் நிகழலாகாது என்பது கருத்தாம்' என்பர் சிவ அருணகிரி முதலியார். வேத சிவாகமங்கள் விதித்தவழி ஒழுகுதலும் விலக்கியவழி ஒழுகாமையும் நல்வினே என்றும், விதிவழி ஒழுகாமையும் விலக்கிய வழி ஒழுகுதலும் தீவினே என்றும், எம்போன்ற சகலான்மாக்களுக் குக் கூறப்படும் விதி விலக்குகள், சிவத்தைச்சார்ந்து சிவமான அணேந்தோர்க்கு எல்லாம் நல்வினேயாகவே கருதப்படுதலே இப் பகுதி விளக்குகிறது.

புராணத்தின்படி திருப்பெருந்துறையார் எழுந்தருளப்பெறின் எல்லா வளங்களும் முற்ருகும்; அல்லாதன ஆகா என்பதை அறி விப்பது எனல் பெறப்படும். இப்பதிகம் எட்டு ஆசிரியவிருத்தங் களால் அமைந்தது.

## ஆசிர்யவிருத்தம்

தருச்சுற்றம்பலம்

888

கண்க விரண்டும் அவன்கழல் கண்டு களிப்பன ஆகா<sup>டு</sup>த கரரிகை யார்கடம் வாழ்விலேன் வாழ்வு கடைப்படு மாகாதே மண்களில் வந்து பிறந்திடு மாறு மறந்திடு மாகாதே மாலறி யாமலர்ப் பாதம் இரண்டும் வணங்குது மாகாதே பண்களி கர்தரு பாடனொ டாடல் பயின் நிடு மாகாதே பாண்டிநன் இடுடை யான்படை யாட்சிகள் பாடு து மாகாதே விண்களி கூர்வதோர் வேதகம் வந்து வெளிப்படு மாகாதே மீன்வண் விசிய கானவன் வந்து வெளிப்படு மாயிடினே.

இ-ன்: கெளிற்றுமீணப் பிடிப்பதற்காக வலே வீசிய கேவேடனுகிய சிவன் கருணேகார்ந்து என்முன் வந்து வெளிப் படுவாராயின், என் கண்கள் இரண்டும் அவன் திருவடியைக் கண்டு களிப்பன ஆகாதே? பெண்களின் வாழ்விலே என் வாழ்வு கீழ்ப்படுதல் ஆகாதே? மீண்டும் வீணேவயத்தால் பூமி யில்வந்து பிறக்கும்வண்ணம் அவன் கழல்கள் மறந்திடும் ஆகாதே? திருமாலானும் அறியப்பெருத் தாமரைமலரைப் போன்ற அவன் பாதங்கள் இரண்டையும் வணங்குவதும் ஆகாதே? மகிழ்ச்சி மிகும் பண்ணேடு கூடிய பாடலும் ஆட லும் பழகுதல் ஆகாதே? தென்பாண்டி நாட்டையுடைய பர சிவனது படையாட்சிகளேப் பாடுவதும் ஆகாதே? விண்ணு ளோரும் மகிழ்ச்சி மிகத்தக்க மாற்றங்கள் வந்து வெளிப்படு தலும் ஆகாதே? எல்லாம் ஆகும் என்றவாறு.

இறைவன் வெளிப்பட்டுக் காட்சி வழங்குவமைக்ன், உலகத் தாரால் தீயன நல்லன என்று வேறுபடுத்தோதப்பெறும் அணேத் தும் நல்லனவாகவே ஆகும் என்பது கருத்து. இப்பொருளில் ஆகாதே என்பனவற்றில் உள்ள ஏகாரம் அணேத்தும் எதிர் மறைப்பொருளில் வந்தனவாதல்வேண்டும். டாக்டர் ஜீ. யூ. போப்பையர் அவர்களும் எதிர்மறையேகாரமாகக் கொண்டே மொழிபெயர்த்தனர்.

சீவோபாதியொழிந்த நிஃலயில் விதி விலக்குகள் இல்ஃலயா தலின் எல்லாம் ஆகும் என்பதாம்.

" ஞாலமதில் ஞான நிட்டை யுடையோ ருக்கு தன்மையொடு தீமையில் நாடுவதொன் றில்லே சீலமிலே தவமில்லே விரதமொடாச் சிரமச் செயவில்லே தியானமிலே சித்தமல மிவ்லே கோலமிலே புலனில்லே கரண மில்லே குண மில்லே குறியில்லே குலமு மில்லே பாலருடன் உன்மத்தர் பசாசர்குண மருவிப் பாடலிதெ டாடலிவை பயின்றிடினும் பயில்வர்"

என்பன முதலிய திருவிருத்தங்களால், சீவோபாதியொழிந்த ஞான நிட்டையுடையோர் செயல் ஒருதன்மைத்தாதல் உணர்த் தப்பெறுதல் காண்க. அங்ஙனமே ஈண்டும், கழல்கண்டு களித் தலும், காரிகையார்வாழ்விற் கடைப்படுதலும், பாதம் வணங்கு தலும், பாதமறந்து பிறவிக்கட்படுதலும், பாடுதலும், ஆடுதலும் எல்லாம் ஒன்ளுனமையுணர்த்தப்பெற்றது என்பதாம்.

இங்ஙனம் அன்றி, ஆகாதே என்பனவற்றுட் சில விதிப் பொருளிலும், சில மறைப்பொருளிலும் வந்தனவாகக்கொண்டு நல்விணயைச் சார்ந்துவருவனவற்றை விதிப்பொருளவாகவும் தீவிணயைச் சார்ந்துவந்தன மறைப்பொருளவாகவும் பொரு ளுரைப்பர் சிலர். இப்பொருளில்:

கண்கள் அவன் கழல்கண்டு களிப்பன ஆகாதே? (ஆகும்) காரிகையார் வாழ்வில் என் வாழ்வு கடைப்படும் ஆகாதே? (ஆகாது), பிறவியெய்தும் வகையில் கழல் மறந்திடும் அது ஆகாதே? (ஆகாது). பாடலும் ஆடலும் பயிலுதல் ஆகாதே? (ஆகும்), படையாட்சிகள் பாடுதல் ஆகாதே? (ஆகும்) என உரைப்பர். ஞான நிட்டையிலும் இத்தகைய வேறுபாடு விரும்பத் தக்கதாயின் சாத்திரமரபாயின் இவ்வுரை பொருந்தும்.

விண்களிகூர்வதோர் வேதகம்வந்து வெளிப்படுமாகாதே பூதாகாசவுட் இரைகை சமாக இன்புறும் வேதகத்து இரும்பு
போன் குச்செய்யும், மீன் வலே வீசிய கானவன் வந்து
வெளிப்படும் ஆயிடில் - பரதவேடராய்ச் சீவரத்தினச் சோதி
யான அருட்பாசவலேயால் அடியேன் விண வீய குருமுதலான
வன் என் அறிவில் அருளாய் அநுபூதிகமாகில், கண்களிரண்
டும் அவன்கழல்கண்டு களிப்பன ஆகாதே - அடியேன் கண்
கள் அவன்திருவடி தரிசித்தவுடன் களிப்புறும், என் வாழ்வு அடியேன்வாழ்வெல்லாம், காரிகையார்கள் தம் வாழ்வில் கடைப்
படும் ஆகாதே - மாதர்முலேத்தலேக்கே இடைக்கே கருமமாகு
மனையே அன்பாலுறுவேன், மறந்தும் மண்களில்வந்து பிறந்
திடுமாறும் ஆகாதே - மறந்தாலும் இனி இங்கு வாரேன், மால்
அறியா மலர்ப்பாதமிரண்டும் வணங்கிடுமாகாதே - திருமாலறி
யாத்திருவடியே கைதொழுவேன், பண்களிகூர்தரு பாடலொடு
ஆடல் பயின்றிடும் ஆகாதே - திருவடியைத் தரிசித்தவுடன்
கும்பேட்டுத் தட்டமிட்டுப் பண்ணிசைவால் பாண்டியனர் அடி
யநுபூதியும் அதுவேயாய்ப் போவேன் என்பது பழையவுரை

உரையின் நடை ஒருவாறிருப்பினும், மாதர்வாழிவிற்கடைப் படுதல் போன்ற தீயன ஆகா எனவும், கழல் வணங்கு தலேப் போன்ற தல்லன ஆமெனவும் பொருள் கொள்ளப்பெற்றிருத் தல் காண்க, மேலும், அவ்வுரைகாட்டும் "ஆருராண மறக்கலும் ஆமே'' என்றதில் ஆமென்கிளவி அன்றெனவும் அன்றென் கிளவி ஆம் எனவும் காணத்தக்கது என்னும் மேற்கோள் விளக்கக்குறிப்பும் அவ்வுரையை அரண்செய்யும்.

சிவன்கழல் அழகிற்கு உறைவிடமாய் வைத்தகண் வாங்கா மலே பார்க்கும் தன்மையதாகலின் என்கண்கள் அவற்றையே கண்டுகளிப்பன ஆகாதே என்ளுர். இது உயர்ந்த நிலே.

காரிகை - அழகு. காரிகையார் - அழகியராகிய பெண்கள். பெண்கள் தம் அழகாகிய வஃயை வீசிக் காமுகரைப் பிடித்து அவர் செய்யும் அறப்பணிகளே ஓழித்துத் தம் பணியே செய்ய வைத்து வாழ்வைக் கீழ்ப்படுத்துவராதலின் இங்ஙனம் கூறிஞர். இது இழிநிஸ். திருவடிப்பற்றை மறந்தால் விணே ஏறும், விணே ஏறப் பிறவி உண்டாம் ஆதலால் 'மண்களில் வந்து பிறந்திடுமாறு மறந் திடும் ஆகாதே' என்ருர். இது இழிநிலே, பிறந்திடும் ஆறு மறந் திடும் ஆகாதே எனப் பிரித்துப் பிறக்கும் நெறி மறக்காதே என்பாரும் உளர். இப்பொருளில் உயர்நிலே. மலர்ப்பதம் வணங்குதும் ஆகாதே: இது உயர்நிலே, வணங்குது - உம்ல வணங்குவதும் என்பதன் மரூஉ. பமின்றிடும் என்பது பமின் றிடுதலும் என்றதில் தொழிற்பெயர் விகுதிகெட்டு முதனிலேத் தொழிற்பெயராய் உம்மை ஏற்று-வந்தது.

வேதகம் - மாற்றம். சீவத்தன்மைகெட்டுச் சிவபோதமிக்குத் தோன்றல். சித்திகள் என்பாரும் உளர்.

இத்திருப்பாடல் திருவடிக் காட்சியும், வாழ்வு தாழ்தலும். பிறப்பும், கழல்வழிபாடும், பாடலாடலும், படையாட்சிகள் பாடு தலும் எல்லாம் சமமாம் சிவதரிசனம் கிடைத்தால் என்பதால் சீவோபாதி ஓழிதலான தலேவன் படையை ஆளுகின்றதிறம் உணர்த்துகின்றது.

ஒன்றினே டொன்றுமேசர் ஐந்தினே டைந்தும் உயிர்ப்பறு மாகாதே உன்னடி யாரடி யாரடி யோமென உய் ந்தன வாகாதே கன்றை நிணேந்தெழு தாயென வந்த கணக்கது வாகாதே காரண மாகும் னுதி குணங்கள் கருத்துறு மாகாதே நன்றிது தீதென வந்த நடுக்கம் நடந்தன வாகாதே நாமுமெ லாமடி யரருட ணேசெல நண்ணு து மாகாதே என்றுமெ னன்பு நிறைந்த பராவமு தெய்துவ தாகாதே ஏறுடை யானேக்ள யாளுடை நாய்கன் என்னுள் புகுந்திடிலே.

இ - ள் : இடபவாகனத்தை உடையவனும் என்னே ஆளாகவுடைய தலேவனுமாகிய சிவபெருமான், என்னுள்ளே புகுவாஞயின், உயிரோடு உடம்பும், பொறிகளோடு புலன் களும் கலந்து உயிர்க்குந்தன்மை அறும் ஆகாதே? யாம் உண் அடியார்க்கடியார்க்கு அடியோம் என்று உய்ந்த தன்மைகள் உளவாகாதே? தனது கன்றை எண்ணி எழுந்து ஓடிவந்த தாய்ப்பசுவை ஒத்தத்ன்மை ஆகாதே? அநாதிநித்யமான மல குணங்களே பிறவிக்குக் காரணமாம் என்பது நின் கருத்தில் தோன்றுவதும் ஆகாதே? அதஞல் இது நல்லது, இது தீயது என வந்த நடுக்கங்கள் கழிந்தனவாகாதே? நாம் எல்லோரும், அடியார்களுடன் வீட்டுலகினே அடைய ஒருமைப்படுவதும் ஆகாதே? என் அன்புநிறைந்த வணங்கத்தக்க அமுது வலிய என்னே வந்து அடைவதும் ஆகாதே? என்றவாறு.

சிவன் என்னுட்புகுவானுமின் உயிர்ப்பறும், அடியார்க்கு அடியார்க்கு அடியராவோம், கன்றை உள்ளிவந்த தாய்ப்பசுவைக்கண்ட தன்மையை யாம் அடைவோம், எங்கள் பேறவிக்குக் காரணம் எங்களேப் பற்றியுள்ள மலமே என்பது நின் உளத் திற்ளேன்றும், அதனுல் நாங்கள் நல்லது செய்யினும் தீயது செய்யினும் நடுக்கமிலராவோம். அடியார்கள் கூட்டத்தோடு நின்ன நணுகும் பேறு பெறுவோம், என்றும் அன்பு மேவி இன்புடன் வாழ்வோம் என்றுர் என்பது கருத்து.

- ஒன்றினெடு ஒன்று - உயிரோடு உடல். உயிரும் அவை கொள்ளும் உடலும் பலவாயினும் அவை ஒருங்கு இயைந்து தோன்றுங்காலத்து ஒன்றுடோன்றே இயைதலின் இங்ஙனம் கூறப்பட்டது. ஒன்று - எண்ணுகு பெயராக உயிரை உணர்த் திற்று. அங்ஙனமே உடஸேயும் என்க. சித்து அசித்து என்னும் பழையவுரை, சித்து - உயிர். அசித்து - உடல்.

ஐந்து - ஐம்பொறிகள். அடுத்து வரும் ஐந்து - ஐம்புலன் கள். கன்மேந்திரியங்களும் ஞானேந்திரியங்களும் என்பாரும் உளர். பழையவுரை ஒன்றிஞெடு ஒன்றும் ஓரைந்திஞெடு, ஒன்றி ஞெடு ஒன்றும் ஐந்தும் உயிர்ப்பறும் எனக்கூட்டி முப்பத்தாறு தத்துவங்களும் செயலறும் என்கின்றது. ஒன்றும் - பொருந் தும். ஒன்றினெடு ஒன்றும் ஐந்து - ஆறு, ஆரேடு ஆறு - முப் பத்தாறு என்பது அவர்கண்ட பொருள். உயிர்ப்பு - தோற்றம்.

இறைவற்கடிமையாதலினும் அடியார்க்கடியனுதல் ஆயிரம் மடங்குச் சிறந்தது. அடியார் அடியார்க்கடியனுதல் அதைவிடச் சிறந்ததாதலின் இங்ஙனம் கூறிஞர். திருநாவுக்கரசு சுவாமிகள் இறைவற்கு அடிமையாகி உயர்ந்தரர்; அப்பூதியடிகள் அடிய வர்க்கு அடியராகி உயர்ந்தமை காண்க.

கன்று பசுவை நிணத்துக்கொண்டு ஓடுதலும், பசு கன்றை எண்ணிவிரைதலும் என இருத்கையன். கன்று பசுவைநிணத்து ஓடும்போது அதற்குள்ள பசியும் விருப்பும் வெளிப்படுகின்றன, கள்று விரைந்து மடியைமுட்டக் கறவை ஓரளவு பால்சுரக்கும்.
அது கன்றின் வயிற்றுக்குப் போதுமானதாக இல்லாமலும்
இருக்கலாம். அதுபோல ஆன்மா ஞானதாகம் எடுத்துப் பிறவி
வெப்பந்தணிய இறைவனே எண்ணி ஓடுமாயின், ஆன்மாவின்
மல கன்மங்கள் தடைசெய்யப் போதிய பலன் கிடைக்காமலும் போகலாம். தாய்ப்பசு பால் சுரந்து மடியையுறுத்தக் கன்றை
உள்ளி வருமாயின் கன்று பெறும்பயன் மிகுந்தது, அதுபோல
இறைவன் அருள் சுரந்து ஆன்மாவைத் தேடி வருவானுமின்
ஆன்மா அடையும் பயனுக்கு அளவு உண்டோ? இந்நயத்தை
எம்மனங்கொண்டுய்ய, 'கன்றை நினேந்தெழு தாயென வந்த
கணக்கது ஆகாது' என்றருளினர்.

காரணம் ஆதிகாரணமும், அநாதிகாரணமும் என இரு வகை. நாம் பிறவியைச்சார்தற்கு அநாதியான காரணம் அநா தியே நம்மைச்சார் ந்துள்ள ஆணவமலம். ஆதிகாரணம் நாம் செய்த வீண்களும். அவற்றிற்கு மூலமான மூல கன்மமுமாம். அவை உயிரைச்சார் ந்து அறியாமையும், மோகமாதிகளுமாகிய குணங்களாக வெளிப்படும். அவற்றை இறைவன் திருவுளத்து ஏற்று. புண்ணியபாவங்களேச்செய்தல் உயிரின் இயற்கையன்று விணமலச் சார்பால் வந்தகுணங்களால் விளே ந்த மாற்றம் என அவற்றைத் தீர்க்கத் திருவருள் புரிவர் என்பதை உட்கொண்டு 'காரணமாகும் அநாதி குணங்கள் கருத்துறுமாகாதே' என்ருர். அடிகள் தம் கருத்துறுமாகாதே என்றுர் என உரைப்பாரும் உளர்.

இறைவன் அங்ஙனம் கருதியதால் நாம்செய்யும் புண்ணிய பாவங்களான் என்ன நலம் தீங்கு விளேயுமோ என்றிருந்த எங்கட்கு நடுக்கம் தொலேந்தது என்பார் 'நன்றிது தீது என வந்த நடுக்கம் நடந்தன ஆகாதே' என்ளுர்.

இங்ஙனம், ஆன்ம குணம் இறைவன் கருத்துட்பட்டு. அவனருளால் திருத்தமுற, நலந்தீங்குகளில் நடுக்கம் தொலேய நாங்கள் சுத்தான்மாக்களாகி அடியாரோடு வீடடையும் தகுதி பெற்ரேம் என்பார் 'நாம் எல்லாமும் அடியாருடனே செல நண்ணுதும் ஆகாதே' என்றுர். நாமும் எலாம் என்பதில் உம்மை பிரித்துக்கூட்டுக. நண்ணுவதும் என்பது நண்ணுதும் என்றுயிற்று. தன்மைப் பன்மையாகக் கூறின் நண்ணுவேம் ஆகேமே என முடிதல்வேண்டும். அங்ஙனம் சொல்லமைதியின் மையின் இங்ஙனம் கொள்க.

என் அன்பு நிறைந்த பராவமுது என்றும் எய்துவது ஆகாதே எனமாறிக்கூட்டுக. பராவமுது - பராவத்தக்க அமுது. அடியேன் செய்யும் அன்பால் என்னுள் நிறைந்து ததும்பும் பராவமுது என்க. நுகர்ச்சிக் காலத்து இறைவன் அமுதாக இனித்தலின் அவணே அமுது என்ருர்.

என்னுள் விரைந்து வந்துபுக வாய்ப்பும் உண்டு என்று குறிப்பிப்பார் 'ஏறுடையான்' என்றும். என்னே ஆளுடையான் ஆதனின் அவன் விருப்பம்போல் என்றும் என்னுட்புக உரிமை யுண்டென்பார் 'எணயாளுடைய நாயகன்' என்றும் கூறிஞர்.

பிறவியறுதலும், இறை அருள்சுரத்தலும், நடுக்கம் நீங்கலும் முதலான சீவோபாதி ஓழிதல் படையாட்சித்திறத்தால் விண வதை இத்திருப்பாடல் உணர்த்துதல் காண்க.

635

பந்த விகார குணங்கள் பறிந்து மறிந்திடு மாகாதே பாவண் யாயக ருத்தினில் வந்த பராவமு தாகாதே அந்தமி லாத அகண்டமும் நம்முள் அகப்படு மாகாதே ஆதி முதற்பர மாய பரஞ்சுடர் அண்ணுவ தாகாதே செந்துவர் வரய்மட வாரிட ரானவை சிந்திடு மாகாதே சேலன கண்க ளவன்றிரு மேனி தின்ப்பன வாகாதே இந்திர ஞால இடர்ப்பிற வித்துயர் ஏகுவ தாகாகே என்னுடை நாயக குகிய சசன் எதிர்ப்படு மாயிடிலே.

3

இ - ஸ் : என்னுடைய ஆன்மநாயகஞ்கிய ஈசன் எழுந் தருளப்பெறின் பிறவித் தனேக்குக்காரணமான மாறுபட்ட குணங்கள் வேர்பறிந்து தலேகீழாக வீழ்ந்துவிடுவதுமாகாதே? அவனேயே பாவணே செய்யும் உள்ளத்தில் அநுபவம் ஊறு கின்ற பராவத்தக்க அமுதாக ஆதாதே? எல்லயற்ற அண்டங் களும் நம்முள் அடங்குவதும் ஆகாதே? எல்லாவற்றிற்கும் ஆதிமுதலான மேலான ஒளி எம்மை அணுகுவது ஆகாதே? பவழம்போலும் சிவந்த வாயிண்யுடைய பெண்களால் வீளே யும் துன்பங்கள் சிதறிப்போவன ஆகாதே? சேல்மீன்களே ஓத்த எம் கண்கள் அவனுடைய திருமேனியழகில் ஈடுபட்டுத் திளேப்பன ஆகாதே? இந்திரஜாலம் போன்றதும் துன்பங் களேத்தருவதுமாகிய பிறவித்துயர்சுழிவது ஆகாதே? எல்லாம் ஆம் என்றவாறு.

ஈசன் எழுந்தருளினல், பிறவிக்குக் காரணமான ஆணவ மாதியால் விடையும் குணங்கள்றும்; எல்லா அண்டங்களேயும் எம்முட்காணத்தக்க வியாபகஞானம் விளேயும்; இறைவன் எம் கருத்துள் அமுதாக இனிப்பன்; அனேத்திற்கும் முதலான பரஞ் கடர் எம்மை வலியவந்தணுகும்; காரிகையார் காதல் அழியும்; எங்கண்கள் அவன் அழகையேநுகரும்; இந்திரஜாலம்போலத் தோன்றி மறையும்; பிறவித்துன்பம் கெடும்; எல்லாம் எமக்குச் சமமாம், என்பது கருத்து.

பறிந்து மறிந்திடும் · வேர்பறிந்து தஃவகீழாகவிழும் என்ப தாம். பறிந்து என்ற விணயால் பந்தவிகாரகுணங்கள் மரமாக உருவகிக்கப்பெற்றமை உணர்க. பந்த விகார குணங்கள் · ஆணவமலச் சேர்க்கையால், ஆன்ம வியாபகத்தைத் தடுத்துச் சிற்றறிவும் சிறுதொழிலும் உடையனவாக விகாரப்படுத்தும் அறியாமை முதலான குணங்கள்.

பாவணே - தியானம். தியானிக்கின்ற மனத்தில் தியானிக்கப் படுகின்ற பொருள், பூவில் தேன்சுரத்தல் போல அமுதாக இனித்துத்தோன்றுதஃப் 'பாவணயாய் கருத்தினில்வந்த பரா வமுது' என்பதாற் குறிப்பித்தார்.

அந்தம் . இறுதி; வரையறை, எத்தஊயோ கோடிக்கணக் கான உலகங்கள் நம் அறிவின்ளவாக நம்முள் காணப்படும் என்பார் 'அந்தமிலாத அகண்டமும் நம்முள் அகப்படும்' என் ருர். இத்தோ,

'' குரியகாந் தக்கல்லி னிடத்தே செய்ய கடர்தோன்றி மிடச்சோதி தோன்று மாபோல் ஆரியரும் ஆசான்வந் தருளால் தோன்ற அடிஞானம் ஆன்மாவில் தோன்றும் தோன்றத் தூரியரும் சிவன்தோன்றும் தானும் தோன்றும் தோல்லுலக மெல்லாம்தன் னுள்ளே தோன்றும் நேரியனுய்ப் பரியனுமாய் உயிர்க்குயிராய் எங்கும் நின்றநிஃல யெல்லாமுன் நிகழ்ந்து தோன்றும் ''

என்ற சிவஞானசித்தித்திருவிருத்தத்தான் உணர்க.

ஓளியணத்திற்கும் மூலமாயும், பரமாயும் விளங்குவது பரஞ்சுடர்; அதணேயணுகும் ஆற்றல் ஈசன் வெளிப்படுமாயின் விணேயும் என்றதாம். இதணேயும் முற்காட்டிய சித்தித்திருவிருத் தத்தின் முதலடியிற் காண்க.

மகளிரின் வாய்ச்சிவப்பும், இதழ்த்துடிப்பும், இளமையுமே இடர் மிகுவிப்பவை என்பது தோன்றச் 'செந்துவர்வாய் மடவார் இடர்' என்றுர். சிந்திடுதல் - சிதறியழிதல்.

நாயகன்மேனியைத் திணேத்தலால் தம்கண்கணேச் சேலன கண் என்ருர். சேல்மீண மாதர்கண்ணுக்கு ஒப்பிடுவதே இலக் கிய மரபு, தன்ணேயும் பெண்ணுகக் கருதிக்கூறியதென்க. திரு மேனி என்ற பொருட்பெயர் ஆகுபெயராக அதன் பண்பாகிய அழகை உணர்த்தியது.

பிறவித்துயர் இன்பம்போலத்தோன்றித் துன்பம்மிகுவித்த லானும் தோன்றி மறைதலான பொய்ம்மையானும் இந்திர ஞர்மைரக்க் கூறப்பட்டது.

இத்திருப்பாடல், குணங்களறுதல், மடவாரிடர் அகலுதல், சிவனழகு காண்டல், இறைவன் அமுதாயினித்தல் முதலிய சீவோபாதி அறுதலும், சிவகுணம் பெறுதலும் அறிவித்தலின் படையாட்சி ஆதல் அறிக.

என்னணி யார்முலே ஆகம் அளே ந்துடன் 836 இன்பு று மாகாதே எல்றேயின் மாக்கரு கணக்கட வின்றினி தாடுது மாகாதே தன்மணி நாதம் முழங்கியென் உள்ளுற ் நண்ணுவ தாகாகே நாதன் அணித்திரு நீற்றின் டித்தலும் நண்ணுவ தாகாதே மன்னிய அன்பரில் என்பணி முந்துற வைகுவ தர்காதே மாமறை யும்மறி யாமலர்ப் பாதம் வணங்குது மாகாதே இன்னியல் செங்கமு நீர்மலர் என்றக எய்துவ தாகாதே என்ணயு டைப்பெரு மானருள் ஈசன் எழுந்தரு ளப்பெறிலே.

இ - **ன்:** என்*ணே* ஆளாகவுடைய பெருமாளுகிய திரு வரு*ளே* உடைமையாகவுடைய ஈசன் எழுந்தருளப்பெறின்,

4

எனது அணிகலங்கள் பொருந்திய முஃ அவன் மார்போடு கலந்து உடனே இன்புறும் ஆகாதே? எல்ஃயில்லாத பெரிய கருணேக்கடலிலே இன்று இனிதாகத் திளேத்தலும் ஆகாதே? நல்ல மணியின் நாதமானது முழங்கி என் மனத்துள்ளே நன்ருக அடைதலும் ஆகாதே? தஃவேஞகிய சிவபெருமா னுக்கு அணியாகிய திருநீற்றின் நாடோறும் அடைவதும் ஆகாதே? நிஃபெற்ற அன்பரில் அடியேனுடைய தொண்டு முதன்மையாகப் பொருந்துவதும் ஆகாதே? பெரிய வேதங் களுமறியாத திருவடித் தாமரைகளே வணங்குதலுமாகாதே? இனிய இயல்பின்யுடைய செங்கமுநீர்ப்பூ என்தஃயின்மது பெரீருந்துவதும் ஆகாதே? எல்லாம் ஆம் என்றவாறு.

ஈசன் எழுந்தருளப்பெறின், என் முண அவன் மார்பில் தோயப்பெறுதலும், அவன் கருணேக்கடலில் நான் ஆடப்பெறு தலும், என் சிந்தையுள் மணிநாதம் முழங்கப்பெறுதலும், நான் நாடோறும் திரு நீற்றிண அணியப்பெறுதலும், அன்பர் எல்லா ருடைய பணிகளேக்காட்டிலும் என் பணி முதன்மையாக மதிக் கப்பெறுதலும், வேதங்களும் அறியாத திருவடித்தாமரைகளே நான் வணங்கப்பெறுதலும் ஆகாதே? எல்லாம் எளிதிலாம் என்றவாறு.

மாதர் மார்பில் அணி பல அணிவது இயற்கையாமினும் அணிகள் நிறைந்திருந்த மூல என இறந்தகாலப் பெயரெச்ச மாக விரியும் வினேத்தொகையாக அணியார் மூல என்றது அவன் ஆகந்தோய்ந்து அளேந்து இன்புறுதற்காக அணிகளே இப்போது களேந்தமையும், முன்னர் நிரம்ப அணிந்திருந்தமை யும் தோன்றற்கென்க.

முலே ஆகம் அரேந்து என ஆகத்தையரேதல் முலேயின் தொழிலாகக்கூறியது தன் காதன்மைதோன்ற என்க. அளேந்து-பலகாலும் தோய்ந்து என ஆராமை உணரநின்றது. ஆகம் அரேதலும், இன்புறுதலும் உடனிகழ் வினேகள் ஆதலின் 'அரேந்து உடன் இன்புறுமாகாதே' என்ருர்.

இறைவன் கருணே எல்ஃயற்றது, பெரியதென்பார் 'எல்ஃல மின் மாக்கருணேக்கடல்' என்றுர். இறைவஃரயே கடலாக உருவகித்ததாகக் சுறுவர்; அஃது ஈண்டு இயையாமைகாண்க.

சிவயோக நிட்டையிலிருக்கும் சிவஞானியர்க்கு மணிஓசை என்றும் ஓலித்துக்கொண்டேயிருக்கும் என்பதால் 'நன்மணி நாதம் என் உள்ளுற முழங்கி நண்ணுவதாகாதே' என்ளுர். சேரமான்பெருமாள் சிவபூசை செய்துமுடித்தவுடன் சிலம்பின்

637

ஓசை கேட்பது வழக்கம் என்ற பெரியபுராண வரலாறும் இவ் வதுபூதியை விளக்குவது. மேலும், 'சொல்லிய லாதெழு தூ மணியோசை சுவைதருமாகாதே' எனவும். 'வீண்முரன்றெழும் ஓசைமிலின்பம் மிகுத்திடு மாகாதே' எனவும், 'சங்கு திரண்டு முரன்றெழும் ஓசை தழைப்பன வாகாதே' எனவும் வருவன யாவும் சிவயோகத்திருப்பவர்க்கு சங்கொலி, வீணேயொலி, மணியொலி, கடலொலி, பரநாத ஓலியாகிய பிரணவ ஓலி கேட்கப்பேறும் என்னும் யோகநூற்றுணிபும் எண்ணுதற்கு உரியது. இதன் விரிவைச் சிவநெடிப் பிரகாசத்தில் காண்க. இவ்வோசைகள் செவிப்பொறி வழியாகக் கேட்கப்பெறுவன அல்ல; சிந்தையில் நிறைவன ஆதலின் 'என் உள்ளுற நண்ணுவ தாகாதே' என்ருர். இம்மரபு அறியாதார் சிலர் நல்ல மணி நரதம் செவிவழியாக முழங்கி என் உள்ளத்துள்ளே பொருந்துதலும் என உரை காண்பர்.

நாதன் அணித்திரு நீறு - நாதனுக்கு அணியான திரு நீறு; நாதனது அழகிய நீறு எனலுமாம். அணித்திரு நீறு என்பது வினேத்தொகையன்மை உணர்க.

மன்னிய அன்பர் - நிஃபெற்ற அன்பர். உறைத்த திருத் தொண்டர் என்றதாம். அன்பரில் என்பணி என்றுராயினும் அன்பர் பணியில் என்பணி என விரித்துக்கொள்க.

கலந்தின்புறுதலும், கருணேக்கடலிற்றினேத்தலும், மணி நாதப் உணர்தலும், திருநீறு அணிதலும், பணிமுந்துற இருத் தலும், பாதம் வணங்குதலுமாகிய சிவப்பணியும் சிவயோகமும் தெரிவிக்கப்பெறுதலின் இப்பாடல் சீவோபாதியை அடக்குத லாகிய திருப்படையாட்சியாதல் காண்க.

> மண்ணினின் மாயை மதித்து வகுத்த மயக்கறு மாகாதே வானவ ரும்மறி யாமலர்ப் பாதம் வணங்குது மாகாதே கண்ணிலி காலம் அனேத்தினும் வந்த கலக்கறு மாகாதே காதல்செ யும்மடி யார்மனம் இன்று களித்திடு மாகாதே பெண்ணலி யாணென நாமென வந்த பிணக்கறு மாகாதே பேரறி யாத அனேக பவங்கள் பிழைத்தன வாகாதே

எண்ணில் யாகிய சித்திகள் வந்தெண் எய்துவ தாகாதே என்கோயு டைப்பெரு மானருள் ஈசன் எழுந்தரு ளப்பெறிலே.

5

இ-ள்: என்னே ஆளாகவுடைய பெருமாஞகிய திரு வருளேப் பிரியாத ஈசன் எழுந்தருளப்பெறின், இம்மண்ணுல கத்து மாயையில், கருதி வகுக்கப்பட்ட மயக்கம் நீங்குதலும், தேவர்களாலும் அறியப்பெருத திருவடித்தாமரைகளே வணங் குதலும், அறிவற்றவஞய்ப் பலகாலத்தும் சேர்த்த கலக்கம் நீங்குதலும், காதல்புரியும் அடியார்கள்மனம் இன்று களிப்பு எய்துதலும், பெண் ஆண் அலி என்ற பாற்பிணக்கும் நாம் என்ற ஆணவகாரியமான அகங்காரப் பிணக்கும் அறுதலும், பெயரும் அறியப்படாத பல பிறவிகள் தவறிப்போயின ஆத லும், எண்ணற்ற சித்திகள் என்னே வந்து அடைவதாதலும் ஆகாதே என்றவாறு.

திருவருணப் பிரியாத ஈசன் என்முன் எழு ந்தருளப்பெறின், மாயையால் வந்த மயக்கமறுதலும், திருவடி வணடிகுதலும், எல்ஃயற்றகாலம் இயற்றிய கலக்கமறுதலும், அடியார் மனம் களித்தலும், பாற்பிணக்கு அகங்காரப்பிணக்கு இவையறுத லும், பெயரும் அறியப்படாத பல பேறவிகளிற்செய்த தவறுகள் நீங்குதலும். அட்டமா சித்திகணே அடைதலும் ஆகாதேர்? எல்லாம் ஆம் என்பது கருத்து.

மண் - கன்மத்திற்குரியதான பூமி. இதில், மாயை மதித்து வகுத்த மயக்கு - மாயையைக்கொண்டு எண்ணி வகுக்கப்பட்ட பொருள்கள் விளேத்த மயக்கம். அஃதாவது மாயையின் காரிய மான தனு கரண புவன போகங்களாகிய நிலேயாதவற்றை நிலேயின் என்றுணரும் மயக்கம். அஃது அறுதலாவது அவை நிலேயற்றவை என்றுணர்ந்து அவற்றின் நீங்க விரும்புதல்.

மாயேயங்கள் நிஃயற்றவை என்றுணர்ந்தபோது நிஃல யான பேறு எது? அத்ண அடையும் உபாயம் எது? என்ற முயற்சி பேறக்கும். அப்போது ஆசாரியன் உணர்த்த இறைவன் திருவடியை வணங்குதல் ஒன்றே உபாயம், திருவடியடைதலே நிஃலத்தபயன் என்ற உணர்வு தோன்றும்; ஆதலின், 'பாதம் வணங்குதும் ஆகாதே' என்ருர்.

அப்பாதங்கள் மலர்போல மென்மையும் நிறமும் மணமும் உடையன, வானவர்களுக்கும் அறியப்படாதன என அதன் அருமைகூறிஞர் என்க. கண் இவி காலம் . எண்ணு தலில்லாத காலம். அளவற்ற காலம். கண்ணுதல் . எண்ணுதல். நமக்குக் கலக்கம் எப்போது விளே ந்தது என்று வரையறுத்துச் சொல்லுதற்கு இயலாது. அங்ஙனம் தொன்றுதொட்ட கலக்கமும் இறைவன் எழுந்தருளப் பெற்ருல் அறும் என்பதாம்.

மயக்கமும் கலக்கமும் அற்று வணங்கியபோது வீளேவது இறைவனிடத்து இடையீடில்லாத காதலும் அதனுற் பெறுங் களிப்புமே ஆதலின் 'காதல் செயும் அடியார் மனம் இன்று களித்திடுமாகாதே ' என்ளுர்.

இவ்வுலகத்துத் தீணப்பாகுபாடு காரணமாக வீனந்த பெண், அலி, ஆண், நாம் என்ற பகுப்புக்கள் தொலேந்து, ஆண்டவன் முன்பு நாமீனவரும் சமம்; நாம் அடிமை என்ற உணர்வு தோன்றும் என்பார் 'பெண் அலி ஆணென நாம் என வந்த பீணக்கு அறும் ஆகாதே' என்ருர். என இடைச் சொல்லே ஓவ்வொன்ரேடும் ஓட்டுக. பெண் அலி முதலான பீணக்கு, பால்காரணமாக வந்தது. நாம் என்றது அகங்காரங் காரணமாக வந்த பீணக்கு. இருவகைப் பீணக்கும் அறும் என்றதாம்.

பிறவிகளின் வகைகளேப் 'புல்லாகிப் பூடாய்ப் புழுவாய் மர மாகிப் பல்விருகமாகிப் பறவையாய்ப் பாம்பாகி' என முன்னர் அறிவித்த அடிகள் ஈண்டுப் 'பேரறியாத அனேக பவங்கள்' என்றது, பலகோடி பிறவி எடுத்தோம் என்பதை மறந்தோம் என்ற அளவிற் கூறிஞர்களாம். அப்பிறவிகளிலிருந்து தப்பி உய்ந்ததைப் 'பவங்கள் பிழைத்தன ஆகாதே' என்ருர்.

எண்ணிலியாகிய சித்திகள் - அளவற்ற சித்திகள் . அவை அணிமா முதலான எட்டுவகை யென்று கூறப்படினும் ஒவ் வொன்றிலும் எத்தணேயோ வகைகள் உளவாதவின் இங்ஙனம் கூறப்பெற்றது.

சித்திகள் முத்திக்கு வாயிலாகிய ஞானத்தை எய்து தற்குத் தடையாவன. அவை வந்து எய்துவன ஆகாதே ஈசன் எழுந் தஞளப்பெறின் என்கின்ருர்.

இங்ஙனம், மயக்கமும் கலக்கமுமாகிய சீவோபாதி அற்று, பாதம் வணங்கிப் பிணக்கற்று, சித்தி எய்தாது முத்திபெறுதலே விளக்குதவின் இத்திருப்பாடல், தடை நீக்கி இன்பவுலகைப் பாதுகாக்கும் படையாட்சியாதல் காண்க்.

பொன்னிய அந்திரு மேனிவெண் ணிறு 638 பொவிந்திடு மாகாதே ் பூமழை மாதவர் கைகள் குவிந்து பொழிந்திடு மாகாதே யின்னியல் துண்ணிடை யார்கள் கருத்து வெளிப்படு மாகாதே வீணே முரன்றெழும் ஓசையில் இன்பம் மிகுத்திடு மாகாதே தன்னடி யாரடி என்ற‰ மீது தழைப்பன வாகாதே தானடி யோமுட னேயுய வந்து தண்ப்படு மாகாதே இன்னியம் எங்கும் நிறைந்தினி தாக இயம்பிடு மாகாதே என்ஃவமு ஞளுடை யீசனென் அத்தன் எழுந்தரு ளப்பெறிலே,

ß

இ ் ள் : அடியேனே அநா தியே ஆளாகவுடைய ஈசஞ்கிய என் தந்தை எழுந்தருளப்பெறின், அவனது பொன்போன்ற திருமேனியில் வெண்மையான திருநீறு விளங்கித்தோன்றும் ஆகாதே? பெரிய தவத்தைச்செய்யும் முனிவர்களின் கைகள் குவிந்து பூமழையைப் பொழிந்திடும் ஆகாதே? மின்போ லும் நுணுகிய இடையுடைய மாதர்கள் எண்ணம் வஞ்சமானது என்பது வெளிப்படுமாகாதே? வீண்யிலிருந்து ஒலித்தெழு கின்ற நாதத்தில் இன்பமிகத்தோன்றும் ஆகாதே? தன்னு டைய அடியார்களின் திருவடி என்கிரத்தின்மீது தழைத்து விளங்குவன ஆகாதே? நாம் எல்லேமும் உயந்துபோகத் திரு வுளங்கொண்டு சிவமாகிய தான் அடியோமுடனே வந்து கூடும் அது ஆகாதே? என்றவாறு.

அநாதியே அடிமையாக்கொண்ட ஈசன் எழுந்தருளப் பெறின் பொன்போன்ற திருமேனியில் வெண்ணீ றுபோலிந்து தோன்றும்; முனிவர்கள் பூமாரி பொழிவர்; தம்மைக் காட்டிலும் இன்பம் வேறெங்குமில்லே என்று மயக்கிய மாதர் எண்ணம் வெளிப்படும்; வீணேயின் நாதம்போல இன்பம் தோன்றும்; அடியார்திருவடி என்தலேமீது மலரும்; இறைவன் அடியேங்க ளோடு வந்துகூடுவன்; எங்கும் இனிய வரச்சிய ஒலி நிறைந்து விளங்கும்; இத்தனே இன்ப நிகழ்ச்சிகளும் வீனேயும் என்பது கருத்து.

639

இறைவன் தரிசனம் அருளிய முதல் நிஃமிலே அவனுடைய திருமேனியின் நிறமும், அதிலே பூசப்பெற்ற வெண்ணிறும் விளங்கித் தோன்றுவதால் எனது மாயாபாசங்கள் அற்றன; அடியேன் கணீடகாட்சி உண்மையென்றறிந்து ஈடேற முனிவர் களும் பூமாரி பொழிந்து இறைவன் வந்தமையை அறிவுறுத் தினர் என்பார் 'திருமேனி வெண்ணீறு பொலிந்திடுமாகாதே, மாதவர் கைகள் குவிந்து பொழிந்திடு மாகாதே' என்றனர். கைகள் குவிதல் - புஷ்பாஞ்சலிசெய்தல்.

இங்ஙனம் இறைவன் திருமேனியைக் கண்டதும், மயக்கம் தெளிந்தது என்பார் 'நுண்ணிடையார்கள் கருத்து வெளிப் படுமாகாதே' என்முர். மாதர்கள் தோன்றிமறையும் மின்னலே ஒத்த இடையைக்காட்டியே மயக்கினர்; அம்மயக்கம் ஒழிந்தது என்பார் அவர்களே 'மின்னியல் நுண்ணிடையார்கள்' என்முர்.

இறைவணேக்கண்டபோது உண்டான இன்பம். வீணேயி விருந்து நாதம் எழும்போது உண்டான இன்பத்தை ஒத்திருந் தது என்றதாம். அன்றி வீணேயின் நாதம் விளே ந்தது என்பாரு முளர்.

மாதராசை தீர்ந்து, நாத தரிசனமும் நாதன் தரிசனமும் பெற்றமையின் அடியார்கள் இவன் பரிபாகமுடையானென்று கருதி என் தஃலயின்மேல் திருவடி சூட்டினர். அத்தகைய பேறு எனக்குக் கிடைத்ததென வியப்பார் 'தன் னடியாரடி யென்றஃல மீது தழைப்பன ஆகாதே' என்ருர். அடியார்கள் திருவடி சூட் டியவுடன், இறைவனே அடியேங்களோடு வந்து கூடினை, அப்போது எங்கும் இன்னியம் முழங்கின என்பது அடுத்து உணர்த்தப்பெறுகின்றது.

திருமேனிக்காட்சிமுதல் தஃப்பெய்தலும் இன்னியமுழக்கம் வரை படிமுறையாக நிகழ்தல் உணர்த்தப்பெறுதலின் இத் திருப்பாடல் சீவோபாதி ஓழிந்து சிவந்தஃப்படுதஃ உணர்த் தும் திருப்படையாட்சியினதாயிற்று.

> சொல்கிய லாதெழு தூமணி யோசை சுவைதரு மாகாதே துண்ணென என்னுளம் மன்னிய சோதி தொடர்ந்தெழு மாகாதே பல்லியல் பாய பரப்பற வந்த பராபர மாகாதே பண்டறியாத பரானுப வங்கள் பரந்தெழு மாகாதே

வில்லியல் நன்னுத கார்மயல் இன்று வின்றிடு மாகாதே விண்ணவ ரும்மறி யாத விழுப்பொருள் இப்பொரு ளாகாதே எல்லேயி காதன எண்குண மானவை எய்திடு மாகாதே இந்துசி காமணி யெங்கின யாள எழுந்தரு ளப்பெறிலே

7

இ - ள் : சந்திரண் முடிமணியாகக்கொண்ட இறைவன் எங்களே ஆட்கொள்ளும் திருவுள்ளக்குறிப்புடன் எழுந்தரு எப்பெற்ருல், உரையளவையின் இயல்பைக்கடந்து எழுகின்ற சத்த பரநாதமாகிய மணியோசை இன்பச்சுவையைத் தரு வது ஆகாதே? யான் துணுக்கமுற என்னுள்ளத்தில் நிலேபெற் றுள்ள சோதியானது இடையருது தொடர்ந்தெழும் ஆகாதே? பலவேறு இயல்புகளாக விளேந்த பரபரப்பு நீங்க என்னுள் ளத்து எழுந்தருளிய பராபரம் என்றும் இருப்பது ஆகாதே? முன்பு ஒருக்காலும் அடியேன் அறியாத மேலான கிவானு 'பவங்கள் எங்கும் பரந்தெழுதல் ஆகாதே? வில்லேயொத்த நல்வ நெற்றியையுடைய பெண்கள் மயக்கம் இன்று வினேந் திருதலாகாதே? தேவர்களாலும் அறியப்படாத பெருமையை - யுடைய பொருள் யான் காண்கின்ற இப்பெரருள் ஆகாதே? இப்பொருளின் வரம்பற்றனவாகிய எண்குணங்கள் அடியேற் கும் எய்துவது ஆகாதே? என்றவாறு.

இந்து சிகாமணி எங்களே ஆள எழுந்தருளினை, சுத்த நாதமணியோசை இன்பந்தரும்; என் மனத்து ஒரொருகால் தோன்றும் சோதி தொடர்ந்து கற்பூரதீபம்போல ஒளிவீட்டு எரிந்துகொண்டேயிருக்கும்; மாயையின் சேர்க்கையால் வந்த பரபரப்பு அற, பராபரமாகிய பொருள் தோன்றும்; இதுவரை அனுபவித்து அறியாத பரானுபவங்கள் நிகழும்; மாதர்மயல் அகலும்; தேவர்கோவறியாத தேவதேவன் இப்பொருள் என்ற உறுதி தோன்றும்; அவனுடைய எண்குணங்கள் எம்மாட்டும் வீளயும்; இத்தணே நன்லமகள் வீளயும் என்பது கருத்து.

பூதகாரியமாகிய மணியோசை கணகண என ஒலித்தது, கணிர் என்று ஒவித்தது என அனுகரணச் சொல்லாற் சொல் லிக்காட்டக் கூடியதாக இருக்கும். சிவதரிசனத்தால் விளேயும் தூய மணியோசை அநுபவத்தால் அன்றிச் சொல்லியல்பாற் சொல்லிக்காட்ட இயலாததாய் எழுவது. அந்த ஓசையைச் சுவையாக மனனுணர்வால் அறியலாமேயன்றிச் செவிவழியாக உணரமுடியாதது என்ற நாததரிசன இலக்கணம் முழுதும் தோன்றச் 'சொல்லியலாதெழு தூமணியோசை சுவைதரும் ஆகாதே' என்றருளினர். இத்தகைய நாததரிசனத்தைக் கண் டவர்கள் பதஞ்சலி முனிவரும், சேரமான் பெருமாளும் ஆவர் என்க.

புறச்சார்புகளேவிட்டுச் சிவானுபவம் மிக்கசமயத்து ஓரொரு கால் என்னுள்ளத்துத் துணுக்கெனத் தோன்றி நிஃபெற்ற சோதிதரிசனம், நாததரிசனத்தின் பின் ஏற்றிய தீபம் போல எரிந்துகொண்டே இருந்தது என்ற அநுபவம் 'என் உளம் துண்ணென மன்னியசோதி தொடர்ந்தெழும் ஆகாதே' என்ப தாற் குறிக்கப்பெறுகின்றது.

தாயே தந்தையென்றும், தாரமே மணே மக்கள் என்றும் பலவேறு பொருள்களின் இயல்பிஞல் ஆகிய பரபரப்பு என் மனத்தை அமைதியில்லாமற் செய்து வந்தது; அஃதற என் மனத்துப் பராபரம் தோன்றியது என்பது 'பல்லியல்பு ஆய பர்ப்பு அற வந்த பராபரம் ஆகாதே' என்றதால் விளக்கப் பெற்றது.

இதுவரை, யான்கண்டது சீவோபாதியாகிற சிறு அனுப வங்களே. கண்ட அனுபவம் கண்மூடியதும் தொலேந்தது. உண்ட அனுபவம் ஏழரை நாழிகையிற்ருமேந்தது. உற்ற அனுபவம் ஒருகணத்திற்ரெலேந்தது. இங்ஙனம் யான்கண்ட அனுபவம் மிகச் சிறிய அனுபவம். இப்போது யான் காணும் அனுபவம் கண்ட தமுதல்பெருகி வளருந்தன்மைத்தாய பெரிய அனுபவம் என்பார் 'பண்டறியாத பரானுபவங்கள்' என்ருர். அத்தகைய அனுபவங்கள் சகலநிலேயில் யான் கண்ட அனு பவங்கள் போல ஓவ்வொரு காலத்தில் தோன்றி மறையாது, எங்கும் என்றும் பரந்தெழுகின்றன என்பார் 'பரந்தெழும் ஆகாதே' என்றுர்.

்புயற்காற்று வீசும்போது பஞ்சுக்கு என்னநிலே' என்பது போல இத்தணே பெரிய சிவானுபவக் காலத்து இளமையும் மடமையும் பற்றி விளேவதாகிய மாதரார்மயலுக்கு இடமேது? இல்லே என்பார் 'வில்லியல் நன்னுதலார் மயல் இன்று விளேந் திடுமாகாதே' என்றுர்.

தாம் காணுகின்ற சிவமெனும் பொருள், தேவர்களும் அறியாத பெருமையினேயுடைய பொருள் என வியப்புறுவார் · விண்ணவரும் அறியாத விழுப்பொருள் இப்பொருளாகாதே' என்ருர். 'இப்பொருள்' என்ற அண்மைச் சுட்டு எதிர் எழுந் தருளப்பெற்றமையை உணர்த்திநின்றது.

8

இறைவனுக்குரியனவாகிய எண்குணங்களும் சீவனுகிய என்னேயும் வந்து பொருந்தும் நிலேயை விரும்புவார் 'எண் குணமானவை எய்திடுமாகாதே' என்ளுர். எண்குணங்கள் தொகை வகை விரியான் பலவாதலின் 'எல்லேயிலாதன' எனப் பெற்றது.

இங்ஙனம் இத்திருப்பாடல் சிவதரிசனத்தால் சிவானுபவம் பெறுத‰ உணர்த்துதலின் திருப்படையாட்சியினதாயிற்று.

640

சங்கு திரண்டு முரன்றெழும் ஓசை தழைப்பன வாகாதே சாதினி டாத குணங்கள் நம் மோடு சவித்திடு மாகாதே அங்கிது நன்றிது நன்றெனும் மாயை அடங்கிடு மாகாதே ஆசையெ லாம்அடி யாரடி யோமேனும் அத்தண யாகாதே செங்கய லொண்கண்ம டந்தையர் சிந்தை தின்ப்பன வாகாதே சீரடி யார்கள் சிவானுப வங்கள் தெரித்திடு மாகாதே எங்கு நிறைந்தமு தூறுபரஞ்சுடர் எய்துவ தாகாதே சறறி யாமறை யோனென்ன யாள எழுந்தரு ளப்பெறிலே.

திருச்சிற்றம்பலம்

இ-ள்: முடிவறியப்படாத மறையோன் என்னே ஆட் கொள்ள எழுந்தருளப்பெற்ருல், சங்குகள்கூடி ஒலிப்பதால் எழும் ஓசை மிகுவன ஆகாதே? சாதிப்பற்றுக் கார்ணமாக நம்மை விடாத குணங்கள் நம்மோடு நழுவிவிடும் ஆகாதே? அங்கு இது நல்லது இது நல்லது என்னும் மாயை வலிகுன்றி விடும் ஆகாதே? எமக்குள்ள விருப்பமெல்லாம் அடியார்க்கு அடியோம் என்று கூறப்படும் அவ்வளவே ஆகாதே? சிவந்த கயல்மீன்போலும் கண்களேயுடைய பெண்களது மனம் திளப் புறுவன ஆகாதே? சிறந்த அடியார்களின் சிவானுபவங்கள் எனக்கும் வினங்குதல் ஆகாதே? அமுதம்போலே எங்கும் நிறைந்து சுரக்கின்ற மேலான சுடர் அடியேனே எய்துவது ஆகாதே? என்றவாறு. முடிவற்ற அந்தணஞகிய இறைவன், என்ணே ஆள்வதற் கென்றே எழுந்தருளப்பெறின் என்றதால் திருவருள்வசத்தால் அத்தகைய பரிபாகமுற்றேன் என்பதணே விண்ணப்பித்ததாம்.

இரைவன் எழுந்தருளின் சங்கொலித்தல் மரபாதலின் 'சங் கோசை தழைப்பன ஆகாதே' என்ருர். யோகமரபுபற்றிப் பல சங்குகள் திரண்டு ஒலிக்கும் ஓசை மிகுந்துணரப்படுமன்றே எனலுமாம்.

சாதிகள் குணம் கன்மம் இவற்றின் வேறுபாட்டிற்கேற் கவே அமைந்தன ஆதலின் சாதியைப்பற்றி நிற்பன குணங்கள் என்றதாம். குணங்கள் நம்மோடு சலித்திடும் என்றது இது வரை உடற்பற்றும் அதுபற்றிய சாதிப்பற்றும் இருந்தமையின் குணங்களும் விடாது பற்றி நின்றன; சிவதரிசனம் பெற்று எங்கும் சிவமே காண்டலாகிய சமதரிசனம் வந்தமையால் இனி நாம் இங்கிருக்கலாகாது என்று நம்மோடு சலித்துக்கொண்டு நழுவின என்பதைச் 'சாதிவிடாத குணங்கள் நம்மோடு சலித் திடும் ஆகாதே' என்றுர். சலித்தலாவது பலநாட்பழகியதால் வெறுப்புக்கண்டு விலகல்.

குணங்கள் சலித்தபோது இது நல்லது இது நல்லது என்று பொருள் போகங்களேத் துய்க்கும் மயக்கமும் நீங்கும் ஆதலால் 'அங்கு இது நன்று இது நன்று எனும் மாயை அடங்கிடுமாகாதே' என்ருர்.

இந்நிஃயில் விளேயும் விருப்பம் ' அடியார்க்கு அடியோம்' என்பதொன்றுமேயாதலின் 'ஆசையெலாம் அடியாரடியோம் என்னும் அத்தணே' என்ளுர்.

அடியார்க்கு அடியாராம் பேறு பெற்றமையின் ஆணவ வலி குன்றுதலின் அறியாமை காரணமாக எழும் காமமாதிகள் வினயா ஆதலின், மடந்தையர் சிந்தை திளேக்க இருத்தலும் இல்லே என்ருர். எல்லாம் சிவச்செயலாகக் காணும் நிலேயில் மாசதனில் தூய்மையினின் வறுமை வரழ்வின் வருத்தத்தின் திருத்தத்தின் மைதுனத்தின் சினத்தின், ஆசையினின் வெறுப் பினிவை யல்லாதும் எல்லாம் அடைந்தாலும் ஞானிகள்தாம் அரனடியை அகலார்' ஆகலானும், அவர்கள் அரிவையரோடு அனுபவித்தங்திருந்திடினும் அகப்பற்றற்றிருப்பர் ஆகலானும் மடந்தையர்களிடம் தம் சிந்தை தினேப்பன ஆகாதே என்று கூறிரை எனினும் இழுக்கில்லே. முன்னர் வந்தவற்றிற்கும் இக் கருத்தான் அமைதி காண்க. சிவதரிசனம் பெறுவதற்கு முன்பு புறச்சார்புபற்றி வாழ்ந்த காலத்துச் சிவானுபவச் செய்தியோர் செயல்களின் சிறப்புத் தெரியாமலிருந்தது அதனுல் நகைக்கவும்செய்தேன்; இப்போது தான் அவர்களுடைய சிவானுபவங்கள் தெரிந்திட்டன என்று அறிதோறும் அறியாமை கண்டாற்போலப் பண்டைய நிலே குறித்த வருத்தமும், இன்றையபேறுகுறித்த மகிழ்வுந்தோன்றச் 'சீரடியார்கள் சிவானுபவங்கள் தெரிந்திடுமாகாதே' என்ருர்.

எங்கும் நீக்கமின்றி நிறைதல் ஓளியின் குணமாதலின் 'எங்கும் நிறைந்தசுடர்' என்றும், எல்லாச்சுடருக்கும் சுடராத லின் 'பரஞ்சுடர்' என்றும், ஏணய சுடர்கள்போல வெப்பமும் நீரும் ஊருமல் அமுதமே ஊ்றுதலின் 'அமுதூறு பரஞ்சுடர் ' என்றும் அருளியமை காண்க.

இவ்வண்ணம் இறைவன் எழுந்தருளியதால் உடஃப் பற்றியசாதியும் அதன்குணங்களும் ஓழிந்து அடியார்க்கடியேன் என்னும் சிவானுபவம் சேரப்பெற்றுச் சிவச்சோதி அமுதூற நிற்றலே அனுபவிப்பதே திருப்படையாட்சியாதலே இத்திருப் பாடல் உணர்த்துகிறது.

இவ்வெட்டுப்பாடல்களானும், இறைவன் மீன்வஃ வீசிய கானவனைகவும், என்ணயுடைய பெருமானுகவும், இந்து சிக் மணியாகவும் உருத்தாங்கி எழுந்தருளிவரப்பெற்று என்னுட் புகப்பெற்ருல் விணயும் அனுபவங்களாகப் பிறவி அறுதலும், கண்களிப்பக்காண்டலும், பரநாத ஒலிகேட்டலும், பிறவிக்குக் காரணமான அநாதிகுணங்கள் அறப்பெறுதலும், நீறணிதலும், பணக்கறுதலும், அடியார் அடி தஃமேலன ஆதலும், இன்பமய அமுதாக இறைவன் இனித்தலும் உணர்த்தப்பெறுகின்றன; ஆகவே சிவா நுபவமிக்குச் சீவோபாதியடங்கிய நிஸ் அறிவிக்கப்பெற்றதாம்.

## 50. ஆனந்தமாலே

#### [சிவா நுபவ விருப்பம்]

திருவாதவூரடிகள் தில்ஃயிலே எழுந்தருளியிருந்த காலத்து, ஆநந்த நடராசப்பெருமான் திருவருள் சீவோ பாதி நீக்கிச் சிவாநுபவ விருப்பத்தை விளேவிக்க ஆனந்த மாஃயாக இதணே அருளிச்செய்தார்கள்.

சிவானந்தம் பெறுதலே நோக்கமாகக்கொண்டு, அது காலந் தாழ்த்தலால் இரங்கி இறைவன்முன் சாத்திய பாமாலேயாதலின் இப்பதிகம் ஆனந்தமாலே எனப் பெயர்பெற்றது. மாலே வரிசை. ஆனந்தம் இடையருது மாலேபோலத் தொடர்புற விளேதலே வேண்டுதலின் இப்பெயர்த்தாயிற்று எனலுமாம்.

முற்பதிகத்து இறைவன் உயிர்கட்கு விணப்பயன் சாராமே தொண்டர் பத்தர் சித்தர் சேணேகளே நடத்தும் அனுபவங்களே அறிவித்து, இடையூறின்மையால் இப்பதிகத்து அவஞற்பெறும் ஆனந்தத்தை விரும்பி விண்ணப்பிக்கின்ருர்கள் ஆதலின் பதிக இயைபுங்காண்க.

திருவாசக உட்கிடையென்னும் பழைய குறிப்பு, சிவாநுபவ விருப்பம்; என்பது, சிவானந்த மேலீட்டால் கிரியாசத்தி அழிவு உரைத்தல் என்கின்றது. 'மின்னேரணேய ஆனந்த மாஃ - மன்ஞச் செயல் வழக்கழிவு' என்பது அகத்தியச்சூத்திரம்.

் முற்பதிக அதுபூதியிலே தன்னுவிர்க்குறும் அதுபூதி தானும் விளங்கி அணேந்தோர்தன்மைக்கு அநுபவம் குரு லிங்க சங்கமம் பொருளெனக்கொண்டு, அதுவே இன்ப அன்பென்ற அடிமையாகச் சர்வசங்க நிவிர்த்தியாகிய சுத்தாவத்தையில் தற்சிவம் வெளிப்பட, இப்பதிகத்து இவன்தானென அன்பால் அருள்பெறுவதே வீடு என்பது பழையவுரை.

''மோகமிகும் அடியரொடும் கூட விரும்பியது ஆனந்தமாஃ)'' என்பது பழையபுராணம்.

ஆகவே ஆனந்தமாஃயாவது, சிவாநுபவமாகிய ஆனந்தத் தைப்பெற, சீவனுடைய செயல் முதலியன அற்று அன்பால் அருள்பெற அடியாரொடுகூட விரும்பியது என்பதாம். இது ஏழு பாடல்களேயுடையது.

### ஆசிரியவிருத்தம்

திருச்சிற்றம்பவம்

841 மின்னே ரண்ய பூங்கழல்கள் அடைந்தார் கடந்தார் வியனுகைம் பொன்னே ரண்ய மலர்கொண்டு போற்கு நின்குர் அமரரெல்லாம் கன்னே ரண்ய மனக்கடையாய்க் கழிப்புண் டவலக் கடல்வீழ்ந்த என்னே ரணேயேன் இனியுன்கோக் கூடும் வண்ணம் இயம்பாயே.

1

இ-ள்: மின்னலேயொத்த பொலிவினேயுடைய நின் திருவடிகளேச்சார்ந்த அடியார்கள் அகன்ற இவ்வுலகத்தைக் கடந்தார்கள்; தேவர்கள் அனேவரும், பொன்னேயொத்த மலர்களேக்கொண்டு வழிபட்டனர்; கல்லேயொத்த மனத்தை யுடைமையாற் கடையேஞய்க் கழிக்கப்பெற்று, துண்பக்கட லுள் வீழ்ந்து வருந்துகின்ற எனக்கு ஒத்த என்னே இனியே னும் உண்ணேச்சார்ந்து உய்யும்வண்ணம் அருள்செய்வாயாக என்றவாறு,

அடியார்கள் பிறவியறுதலால் மண்ணுலகவாழ்வைக் கடந் தார்கள்; தேவர்கள் பொன்மலர்கொண்டு போற்றுகின்ருர்கள்; கல்லேயொத்துக் கசியாமனத்துக் கடைப்பட்ட யான், உன்னல் ஓதுக்கப்பெற்றுத் துன்பக்கடலுள் வீழ்ந்து வருந்துகின்றேன்; இனியேனும் உன்னடியைச்சார்ந்துய்ய அருள்வழங்கு என்பது கருத்து.

மின்னல் ஒளிமிகுதி ஒன்றே நோக்கி உவமிக்கப்பட்டது என்க. தோன்றி மறையுந்தன்மையால் அன்றென்க. பற்றற் ரூன் பற்றிணப் பற்றுதல் அப்பற்றுவிடற்கு ஏதுவாம் என்ற உண்மையை வற்புறுத்த "பற்றுக பற்றற்ருன் பற்றினே அப்பற் றைப், பற்றுக பற்று விடற்கு'' எனக் காரணகாரியமுறைப்படி வள்ளுவர் ஓதியதுபோல, அடிகளாரும் 'கழல்கள் அடைந்தார் வியனுலகம் கடந்தார்' என்ருர்.

தேவர்களர்ச்சிப்பது கற்பகமலரைக்கொண்டாதலானும், அதனிறம் பொன்னுதலானும் 'பொன்னேரணேய மலர்கொண்டு' என்றுர்.

பன்னெடுநாள் தீருட்கிடப்பினும் மெல்லென்றல் கல்னிற்கு அரிதாகும் ஆதலால், இறைவனே குருவாக எழுந்தருளிவந்து திருவடியைச் சூட்டினும் கசியாத மனத்திற்கு அதனே உவமித் தார். கருணேயே வடிவான இறைவன், எட்டுணேப் பரிபாகம் இருப்பேனும் அதனேப் பெரிதாக எண்ணி அருள் வழங்கும் வள்ளல், யான் கசியாத மனத்தால் கடைப்பட்டேனுதலே எண்ணி அடியார்கூட்டத்தினின்று ஒதுக்கினுன்; அதனுல் யான் துன்பக்கடலுள் வீழ்ந்தேன்; அடியார்கள் அடியடைந் தார்கள், அமரர்கள் பதவியின்பம் பெற்றுர்கள், யான்மட்டும் உய்திபெறும் உபாயங்கிடைத்தும் உபகாரி உளங்கனிந்திருந் தும் அத்தகைய வாய்ப்பை இழந்தேனுதலின் எனக்கு ஓப்பு யானே ஆனேன் என்பார் 'என் நேரணேயேன்' என்முர்.

இங்கினி இவன் உதவான் என்று ஒதுக்கிவிடுதல் கூடாது; என் பிழையை யான் உணர்ந்தேன்; இனி உன்னேக் கூடும் வண்ணம் அருளுரை வழங்கவேண்டும் என்று பிரார்த்திக் கின்ரூர்; ஆதலின் இத்திருப்பாடல் சிவாநுபவ விருப்பத்தைத் தெரிவிக்கும் ஆனந்தமாலேமின தாயிற்று என்க.

642 என்னு எறியாப் பதந்தந்தாய் யான தறியா தேகெட்டேன் உன்னு லொன்றுங் குறைவில்லே உடையா யடிமைக் காரென்பேன் பன்னு ளுன்னேப் பணிந்தேத்தும் பழைய அடிய ரொடுங்கூடா தென்னு யகமே பிற்பட்டிங் கிருந்தேன் நோய்க்கு விருந்தாயே.

2

இ - ள் : என் தஃவோ! என்னுல் அறியப்படாத பதவியைத் தந்தாய்: யான் அதன் அருமையும் பெருமையும் அறியாது கெட்டேன்; உன்னுல் ஒரு குறைவும் இல்ஃ; என்னே உடையவனே! பலநாட்களாக உன்னே வணங்கித் துதிக்கும் பழைய அடியார்களோடு சேராமல் பின்தங்கித் துன்பத்திற்கு விருந்தாக இங்கு இருந்தேன்; அடிமையாகிய எனக்கு வேறுயார் துணே என்று கேட்பேன் என்றவாறு.

என் நாயகமே! நீ பெரியபதவியைத்தந்தும் அதன்பெருமை அறியாது யான் கெட்டேன்; உன்னுல் ஒரு குறைவும் இல்ஃு; பழவடியாரோடு கூடாது நோய்க்கு விருந்தாகிப் பின் தங்கி னேன்; ஆயினும் அடிமையாகிய எனக்கு வேறு யார் துணே என்கின்றேன் என்பது கருத்து

யான் ஆன்மகுணம் முற்றும் போகாதவன்; அத்தகைய எனக்குச் சிவாநுபவமாகிய பெரிய பதவியைத் தந்தாய்; அது இதுவரை என்னுலறியப்படாத ஒன்று; அதஊத் தரிக்கமாட் டாது இழந்து கெட்டேன் என்கின்மூர்.

அடிமையைக் காக்கவில்ஃ என்ற குறை உனக்கு இல்ஃ; நீ உரியகாலத்தே ஆண்டணே; வேண்டியவெல்லாம் தந்தண என்பார் ' உன்னுல் ஒன்றுங்குறைவில்ஃ ' என்ருர்.

உன்னேப் பலநாட்கள் பணிந்தும் ஏத்தியும் பண்பட்டவர் கள் பழைய அடியார்கள்; அவர்களோடு கூடின் என்மல்வாதண யும் அற்று என்றும் தூயநிலேயிற் பழகி அவர்களோடேயே பேரின்பத்தைப் பெற்றிருக்கலாம்; நான் அறியாமையால் பின் தங்கினேன்; அதனுல் விணேகளின் விளேவாகிய துன்பத்திற்கு ஆளானேன் என்கின்ருர்.

என் தவறுணர்ந்து இப்போது வருந்துகின்றேன்; உன் அடிமைக்கு வேறு யார் துணயாவார்? நடந்ததைத் திருவுளம் பற்ருது அடியார்கள் பெற்ற இன்பத்தை இன்று எனக்கு அருளவேண்டும் என்று வேண்டுதலின் இது சிவானுபவ விருப்பமாகிற ஆனந்தமாஃயாயிற்று.

843 சீல பின்றி நோன்பின்றிச் செறிவே யின்றி அறிவின்றித் தோலின் பாவைக் கூத்தாட்டாய்ச் சுழன்று விழுந்து கிடப்பேண் மாலுங் காட்டி வழிகாட்டி வாரா வுலக நெறியேறக் கோலங் காட்டி யாண்டாணிக் கொடியேன் என்றே கூடுவதே.

3

இ-ன்: ஒழுக்கமும், விரதமும், தோய்வும், அறிவும் இல்லாமல், தோற்பாவை கூத்தாடுவதைப்போலத் துன்ப இன்பங்களிற் சுழன்று, அவற்ருன்மயங்கி அறிவற்று விழுந்து கிடக்கின்ற என்னே என் மயக்கத்திற்கேற்ற காரணங்களேயும் காட்டி, மயக்கத்தினின்று கரையேறுதற்குரிய உபாயங்களே யும் காட்டி, மீண்டுவாரா உலகமாகிற முத்திக்குப்போகிற வழியிலே நான் முன்னேறிச்செல்லக் குருவடிவான கோலத் தையுங்காட்டி ஆண்ட என் தலேவணேக் கொடிய பிணிகளே யுடைய யான் கூடுவது என்றே என்றவாறு.

ஆசாரசீலம் இல்லாமல் தோற்பாவை கூத்தாடுவதுபோல ஆடி அறிவிழந்துகிடந்த என்னே, மயக்கத்திற்குக் காரணங்கள் இவை என்றுணர்த்தி, அம்மயக்கந்தெளிதற்குரிய வழிகளேயும் காட்டி முத்திநெறி அடையக் குருமேனி தாங்கிவந்து ஆண்ட த&லவ&ளக் கூடுவது என்றே? என்பது கருத்து.

சீலம் ஒழுக்கம். பொறியடக்குதல் முதலிய சிவநெறிக்கு உரிய ஒழுக்கங்கள், அவை இயம் நியமாதிகள். நோன்பு விரதங்கள், மனம் பொறிவழி போகாமைப்பொருட்டு மேற் கொள்ளப்பெறும் சோமவாரவிரதம், கார்த்திகைவிரதம் போல் வனவும், பொய்சோல்லாமை கொல்லாமை முதலிய விரதங் களுமாம்.

. செறிவு தோய்வு. அஃதாவது, திருவடிக்கண் மிகத் தோய்ந்த அன்பு, அடக்கம் என்பாரும் உளர். நெருக்கமான சிவஞானம் என்பது பழையவுரை.

அறிவு - திருவடிக்கண் தோய்வதற்கேற்ற ஞானம். சிவ ஞான அறிவு என்பது பழையவுரை. அடங்கி நடத்தற்குரிய அறிவு என்பர் சிலர்.

தோலின் பாவை கூத்தாட்டு - தோலால் செய்த பாவையின் கூத்தாட்டு. தோலால் பாவைசெய்து, அதன் அவயவங்கள் தோறும் கண்ணுக்குத் தெரிய மெல்லிய கருப்புநூற்கமிற்றைக் கட்டிக்கொண்டு நடிக்கச் செய்பவன் திரைக்குப் பின்னிருந்து நடிக்கப் பாவை தனக்கோர் உணர்ச்சியுமின்றிக் கூத்தாடும்; அதுபோல நானும் ஆடினேன்; பயன் காணேன்; சுழன்று மயங்கி விழுந்து கிடந்தேன்; அத்தகைய என்னே ஆண்டான் என்கின்றுர்.

ஆண்டவகை யாதெனின், மாலும் காட்டி - மயக்கத்தைத் தெரிவித்து. உயர்ந்த பதவி கொடுத்தும் அதனே அறியாது கெட்டேனே என்று யான் கவன்றபோது, நதியின் பிழையன்று நறும்புளலின்மை, அதுபோன்று அறியாது கெட்டது உன் பிழையன்று; உன் விளேயின் பிழை; விணேகளும் சடமாதலின் அவற்றின் பிழையுமன்று; அவற்றைக் கருவியாகக்கொண்டு இயக்கும் அறியாமையின் பிழை; அறியாமையும் தாகுக மறைக் காது; அதன் தாய் ஆணவமலம்; அவள் ஏவ அறியாமை உன் அறிவை மயக்க நீ அறியாது இருந்தாய் என மயக்கத்தை யும், அதன் காரணத்தையும், மயக்கினின்றுய்யும் உபாயத்தை யும் காட்டினுன் என்பார் 'மாலுங்காட்டி வழிகாட்டி' என்ருர் வழி - சரியை, கிரியை, யோகம், ஞானம் என்பன.

வாரா உலகம் - வீட்டுலகம். ஏணேய உலகத்தில் போக்குப் வரவும் புணர்ப்புமாகிய மூன்று நிலேகள் உண்டு. வீட்டுஎ கத்தோ வரவும் புணர்ப்புமாகிய இரண்டேயுண்டு; மீளவருத இல்லே. ''கற்றீண்டு மெய்ப்பொருள் கண்டார் தலேப்படுவர் மற்றீண்டு வாரா நெறி' என்ற குறளும் காண்க.

அவ்வுலகையடைதல் தன்னிஃலமில் உயர்தலாதலின் ' ஏற ' என்ருர். கோலம் வடிவு; அழகுமாம். ஈண்டுக் கோலமென்றது குருவாக எழுந்தருளிய கோலத்தை. கொடியேன் கூடுவது என்றே என விருப்பத்தை விண்ணப்பிக்கின்மூர். கொடுமை யுள்ளவரையில் இறைவணக் கூடுதலாகாதே என்று இரங்குங் குறிப்பே தன்ணக் கொடியேனென்று கூறிக்கொண்டதென்க.

இங்ஙனம், ஆண்டவணக் கூடுவதை எதிர்நோக்குதலால் இத்திருப்பாடல் ஆனந்தமாஃலயாதல் காண்க.

644 கெடுவேன் கெடுமா கெடுகின்றேன் கேடி லாதாய் பழிகொண்டாய் படுவேன் படுவ தெல்லா நான் பட்டாற் பின்னேப் பயனென்னே கொடுமா நரசுத் தழுந்தாமே காத்தாட் கொள்ளுங் குருமணியே நடுவாய் நில்லா தொழிந்தக்கால் தன்றே எங்கள் நாயகமே.

இ-ள்: தணக்கு என்றும் சேடில்லாத தலேவா! கெடுந் தன்மையஞ்கிய யான், கெடக்கூடிய நியதியின் வண்ணமே கெடுகின்றேன்; அத்தகைய என்னே ஆளாக ஏற்று, கேடிலா யாகிய நீ வீணுகப் பழியேற்றனே; துன்யப்படவேண்டிய யான் படவேண்டிய துன்பங்கள் அனேத்தையும் பட்டால், பிறகு உன்னுலாம் பயன் என்னே? கொடிய பெரிய நரகத்துள் யான் அழுந்தி அழியாமல் என்னேக் கைகொடுத்துத் தூக்கி ஆட் கொள்ளும் குருமணியே! எங்கள் நாயகமே! இன்பத்துன்பம் நல்வின் தீவின் ஒன்றனேயுஞ்சாராது நடுவு நிற்றற்குரிய நீ நடுவாய் நிற்கவில்லேயாயின் அது உணக்கு நல்லதாமோ?

தகுதியற்ற என்ணே ஆட்கொண்டு வீணே பழியேற்றணே ; படவேண்டிய யான் பட்டப்றகு உன்னல் ஆம் உதவி என்ணே? நடுவு நிற்றற்குரிய நீ நடுவு நில்லாய் ஆயின் உன் தகுதிக்கு அது ஏற்றதில்ஸேயே? என்பது கருத்து.

கெடுமாறு கெடுகின்றேனென்பது கெடுமா கெடுகின்றேன் என்ருமிற்று. கேடும் ஆக்கமும் பிறர்தர வாரா ஆதலான் யான் பல பிறவிகளில் செய்த தீவிணயாலும், என் அறியர்மை யாலும் தேவரீர்வகுத்த நியதியின்வழியே நின்று கெடுகின்றே னென்றுர். ஆகவே, கெடுவதிலும் எனக்குச் சுதந்திரமில்லே; ஆகவே, அதனுல்வரும் பயனும் என்ணேச் சார்ந்ததன்று என்று விண்ணப்பித்ததாம்.

என்னே ஆட்கொள்வதற்கு முன்புவரை உணக்கு ஒருபழியு மில்லே: என்னே ஆட்கொண்ட பிறகு தகுதியற்றவனே ஆட் கொண்டாரென்று வீணே பழிகொண்டீர் என்றதாம். அல்லது யான் கெடுமாறுள்ள நியதி தத்துவத்தின்வழிக் கெட்டேனே யன்றித் தற்போதத்தால் கெட்டேன் அல்லேன். அத்தகைய என்னேக் கைவிட்டமையால் இதுவரை கேடிலா தாயாகிய நீ பழி கொண்டாய் எனலுமாம். சுந்தரர்பெருமானும் "குற்றமொன் றும் செய்ததில்லே கொத்தையாக்கினீர் எற்றுக்கு என் கண் ணேக்கொண்டிர் நீரே பழிப்பட்டீர்" என்றல் காண்க.

ஆண்டான் கடமை அடிமை துன்பப்படும்போது காப்ப தாகவும், நான் படவேண்டிய துன்பமெல்லாம் படக்கண்டும் காக்க முன்வாராத நீர் பிறகு செய்யும் உதவிதான் என்னே என்பார் 'படுவேன் நான் படுவதெல்லாம் பட்டாற் பின்னேப் பயன் என்னே' என்ளுர்.

இதுவரை நீ காவாவிடினும் குற்றமில்லே. நான் இறந்து மிகக்கொடியநாகத்து வீழ இருக்கின்றேன். நரகத்தில் வீழ்வது நான் செய்த தீவிணக்குத் தண்டணேயாக வேண்டுமானும் இருக்கட்டும், நரகத்தில் வீழ்ந்தமுந்தாதவாறு காத்தல்மட்டு மாவது நும் கடமையாக கருணேயாயிருக்கவேண்டும் என வற்புறுத்துவார் உடம்பொடுபுணர்த்தலாகக் கொடுமாநரகத் தழுந்தாமே காத்தாட்கொள்ளும் குருமணியே' என்கின்றுர்.

நடுவாய் நிற்றலாவது சமபுத்தி பண்ணுதல்: அதாவது, வேண்டுதல் வேண்டாமை இல்லாதிருத்தல். நான் செய்த தீழைக்கு ஈடாக நரகத்திடைப் படுத்துவதும், சாராதிருப்பதும் நும் செயலாயின் நுமது வேண்டுதல் வேண்டாமையின்மை யாகிற நடுவாய் நிற்றல் எங்கே? இங்ஙனம் இருப்பது உமக்கு நன்றே என்கின்றுர்.

நரகத்திலழுந்தாமல் காத்து ஆட்கொள்ளவேண்டும் என வேண்டுதல்வாயிலாகச் சிவபோகத்தை வீரும்புதலின் இந்தத் திருப்பாடல் ஆன் ந்தமாணிவின் தாயிற்று. 845

தாயாய் முண்யைத் தருவானே தாரா தொழிந்தாற் சவணேயாய் நாயேன் கழிந்து போவேனு நம்பி யினித்தான் நல்குதியே தாயே யென்றுன் தாளடைந்தேன் தயாநி யென்பால் இல்ணேயே நாயேன் அடிமை யுடனுக ஆண்டாய் நான்ருன் வேண்டாவோ.

5

இ-ள்: எல்லாவுயிர்கட்கும் தாயாய் முலே கொடுத்துப் பாலூட்டி வளர்ப்பவனே! எனக்கு மட்டும் நீ பால் தரா தொழிந்தால் நாயேன் சவலேக் குழந்தையாய் இறப்பேனே? நம்பி! இனியாவது அருவேச்செய்: தாயே என்று உன் திரு வடியை அடைந்தேன்; நினக்கு என்பாற் கருணேயில்ஃயே! பழவடியார்கள் பலருடன் நாயேனேயும் அடிமையாக ஆண் டனே; இன்று நான்மட்டும் உனக்கு வேண்டுவதில்ஃயோ? என்றவாறு.

இயங்குவ நிற்பவான அணேத்துயிர்களுக்கும் தாயாகிய தயாநிதியே! எனக்குடிட்டும் நீ பால்கொடாதிருந்தால் நான் சவஸேக்குழந்தையாய்ச் சாவேன்; விண்ணப்பித்துக்கொள்ளு கிறேன்; இனியாவது அருளே வழங்கு; அன்று அடியார் பலருள் ஒருவகை என்ண ஆண்டனே; இன்று நான்மட்டும் உனக்கு வேண்டாம்போல் இருக்கிறது என்பது கருத்து.

சவஸ் - தாய் கருவுற்றதால் தாய்ப்பால் பெருத கைக் குழந்தை. கருவுற்ற தாய் பாலின்மையால் பால் கொடாவிட்டா லும் வறமுஃயைச் சுவைக்கக்கொடுத்தாவது வளர்ப்பாளே நீ அதுவும் செய்திஸ் என்பார், தாயாய்ப் பாஸ்த் தருவானே என்னது 'முஃயைத் தருவானே தாராதொழிந்தாற்சவஃயாய்க் கழிந்துபோவேஞே' என்கின்ருர்.

வறுமுஃலயும் சுவைக்காத சவஃலக்குழந்தை நாளுக்குநாள் உடல்மெலிந்து கழிந்துபோம்; அதுபோல நான் ஆவேனே என்கின்றுர். தாயாகிய நீ உன் கடமையிற்றவறினும் தாய் என்ற நண்றி என்றும் குன்றேன் என்பார் தன்னே 'நாயேன்' என்றுர்.

நம்பி - குணபூரணன். தாய் வெறுத்து ஒறுத்துத்தள்ளி னும் தாமின்காலேக் கட்டிக்கொண்டு அழும் குழவிபோல நாள் தாயே என்று உன் தாள் அடைந்தேன் இனியாவது நல்குதி என்று வேண்டுகிருர். இங்ஙனம் வேண்டியும் இறைவன்பாற் கருணேத்தோற்றம் சிறிதும் விளயாமை கண்ட அடிகள் அடுத்துத் 'தயா நீ என் பால் இல்ஃேயே' என வினவுகின்ருர்.

அடிமையுடனுக நாயேணேயும் ஆண்டாய் எனக் கூட்டி, அடிமைகள் பலருடன் நாயேணேயும் ஆளாக ஏற்றண எனப் பொருள்கொள்க என்னுடன் ஆட்கொள்ளப்பட்ட அத்தண பேருக்கும் அழிவிலாப் பேரின்பம் அளித்த நீ என்ண மட்டும் விட்டமையால் 'நான்குன் வேண்டாவோ' என்குர்.

இங்ஙனம் நல்குதியே என்றும், தயா இல்ஃயே என்றும் சிவாநுபவ விருப்பத்தை விண்ணப்பித்தலின் இத்திருப்பாடல் ஆனந்தமாஃமினதாதல் காண்க.

848 கோவே யருள வேண்டாவோ கொடியேன் கெடவே யமையுமே ஆவர என்னு விடிலென்கே அஞ்சேல் என்பார் ஆரேசதான் சாவர ரெல்லாம் என்னளவோ தக்க வாறன் றென்னுரோ தேவே தில்கே நடமாடி திகைத்தேன் இனித்தான் தேற்முயே.

в

இ-ன்: அரசே! அடியேற்கும் அருள்செய்யவேண்டுவ தல்லயோ? கொடியவணைய யான் கெட்டொழிய, நிற்குமது உன் தகுதிக்குப் பொருந்துமோ? ஆ! வா என்று என்னே அழையாவிடில் என்னே அஞ்சாதே என்று எனக்கு அபயம் தருவார் வேறு யார்? நீ செய்யும் தகுதியின்மை என்னளவில் மட்டுமோ நிற்கும்; என்னேப்போல நின்னுலருளப்பெருமல் இறப்பாரத்தணேபேரும் 'இது தல்ல மற்குத் தக்க நெறியன்று' என்று இகழார்களோ? தேவே! தில்லேக்கண் திருநடனம் செய்பவனே! மயங்கினேன்; இனி என்னேத் தேற்றுவாயாக என்றவாறு.

அரசே! நீ என்ணக் காவாவிடில், எனக்கு அபயந்தருவார் வேறு யார்? என்ணப்போல நின்னல் அருளப்படாதார் பலரும் இது தஃமைக்குத் தக்கதன்று என்று உன்னே இகழ் வார்கள்: ஆதலால், என்னேத் தேற்றுவாயாக என்றவாறு. குடிகள் செய்த குற்றங்கண்டு தண்டித்தல் ஒன்றுதான் அரசின் கடமையன்று; குற்றம் திருத்தி அருள்செய்தலே அவர்கள் கடமையும் பெருமையுமாம்; அதனே நீ செய்திஃல என்பார் தொவே அருளவேண்டாவோ' என்கின்குர். கொடியேன் கெட (நின்னருள்) அமையுமோ என ஒரு சொல் வருவித்து உரைக்க. கொடியேளுகிய யான் கெட்டு ஓழிய, நின்னருள் அமைவுடையதாகுமோ? என்று வினுவுவதன் நோக்கம், கொடியளுமினும் திருத்திக் குணம் பல நல்கிக் கெடாமற் பாதுகாப்பதே தலேவராவார் செயல். அங்ங்னமாக நீ என்னேக் கெட்டோழியவிடின் (நின்னருள்) அமையுமோ என்ருர் என்க. இங்ஙனமன்றி, கொடியேன் கெடவே தக்கதோ என்பாரும் உளர்.

ஆ! வா எனவும், ஆ! ஆ! எனவும் பிரிக்கலாம். ஆ: இரக்கக் குறிப்பு இடைச்சொல். அடிமை அஞ்சியகாலத்து அஞ்சாதே என்று அபயம் அளிப்பது ஆண்டான் கடமை. அன் அது செய்யாவிடின் எனக்கு அபயம் அளிப்பவர் வேறு யார் என்கின்ருர். உனக்கு அடிமையாகிய யான் வேறுயாரிடம் தஞ்சம் புகுவேன் என்பது கருதிச்சொல்லிஞருமாம். நீ எவ் வளவு ஓறுத்தாலும் ஓதுக்கினுலும் பிறரை வேண்டேன் என்றுர் எனலுமாம். என்னளவோ இச்செயல்? ஏதோ இன்று என்னளவில் மட்டுமா ஓழிந்தது; பின்னும் பின்னும் இப்பழி தொடருமே என்பது கருத்து.

சாவார் · என்போல உன்னருளுக்கு உரியராகாது இறப் பவர்கள். நீ தெய்வமாகவும், உலகம் யாவும் காரியப்பட ஐந் தொழில் நடனம் செய்பவனுகவும் இருத்தலின் என்னுல் ஒன்றும் மிகுதியாகச் சொல்லமுடியவில்ஃயே என்று திகைத்தேன். தஃவைஞகிய நீ, அப்பா வா மயங்காதே அருள்பெற்று உய்க என்று தேற்றவேண்டும்; இதுவரை இல்ஃயாயினும் இனி யாவது தேற்ருய் என்ருர் என்க.

அருளவேண்டாவோ? தேற்ருயே எனச் சிவாநுபவ விருப்பம் தோன்ற வேண்டுதலின் இத்திருப்பாடல் ஆனந்த மாஃலயின் கருத்தினதாயிற்று.

647 நரியைக் கு இரைப் பரியாக்கி ஞால மெல்லாம் நிகழ்வித்துப் பெரிய தென்னன் மதுரையெல்லாம் பிச்ச தேற்றும் பெருந்துறையாய் அரிய பொருளே அவிநாகி யப்பா பாண்டி வெள்ளமே தெரிய வரிய பரஞ்சோ தீ செய்வ தொன்றும் அறியேனே.

திருச்சிற்*ற*ம்பலம்

இ-ள்: நரிகளேக் குதிரைகளாக ஆக்கி விரைந்த செல` வினேயுடைய ஊர்தியாகச்செய்து இந்திரசாலம் அனத்தும் நிகழ்த்திப் பெரிய பாண்டியமன்னனது மதுரைப்பட்டணம் எல்லாம் பித்தாக்கும் திருப்பெருந்துறையாய்! காணுதற்கும் அடைதற்கும் அரிய பொருளே! அவிநாசியப்பா! பாண்டி வெள்ளமே! யாவர்க்கும் ஆராய்ந்தறிதற்கு ஒண்ணுத பரஞ் சோதிப்பெருமானே! நான் செய்வதொன்றும் அறியேன் -என்றவாறு.

பெருந்துறையாய்! அவிநாசியப்பா! பாண்டிவெள்ளமே! பரஞ்சோதீ! எனக்காக நீ செய்த திருவிளேயாடல்களே எண் ணும்போது என்னே நானறியாநிலே எய்திச் செய்வதொன்றும் அறியேன் என்கின்ருர்.

குதிரைப் பரி: ஒரு பொருட்பன்மொழி என்பாரும் உளர். ஞூலம் · இந்திரஞாலம் என்பதன் பெயர்க்குறை: நாம ஏக தேசம். பெரிய தென்னன் - அரிமர்த்தன பாண்டியன். ஞாலம் எல்லாம் நிகழ்வித்து என்றது பரியை மீட்டும் நரியாக்கியதும், வையை பெருகச்செய்ததும், பிரம்படி அளேவரும்படச் செய்த தும், வந்திக்கு ஆளாய்வந்ததும் முதலான விளேயாடல்கள்.

இவற்ருல் மதுரைநகரம் ஒன்றும் புரியாமல் பித்தாயின மையை 'மதுரை எல்லாம் பிச்சதேற்றும் பெருந்துறையாய்' என்றதால் குறிப்பித்தனர் என்க.

இங்ஙனம் இத்திருப்பாடல் தமக்காக இறைவன் செய் தருளிய வின்யாடல்களே விண்ணப்பித்து, முன்னரே 'கூடும் வண்ணம் இயம்பாய்', பிற்பட்டு இங்கிருந்தேன்' கொடியேன் என்ரே கூடுவதே' எனச் சிவானுபவ விண்ணப்பம் செய்தவர் சுண்டு மீண்டும் வேண்டிக்கொள்ள நமக்கு உரிமையேது என்ற அடிமை இலக்கணம் அகத்துத் தோன்றச் 'செய்வது ஒன்றும் அறியேனே' எனச் செயலறவை விண்ணப்பிக்கும் அளவில் ஒழிந்தார் ஆகலின் ஆனந்தமாலேயினதாதல் காண்க.

ஆனந்தமாஃயின் ஏழு திருவிருத்தங்களானும், அடிகள் தம் பிழையையும், தஃவன் அருளாமையையும், ஏஃரயோரை ஆட்கொண்ட நடுவற்ற தன்மையையும், அதனுல் அரசஞகிய இறைவனுக்கு வரவிருக்கும் இழிவையும் விண்ணப்பித்து, இன்றே இப்பொழுதே சிவானுபவம் உதவுக எனச் சிவணே வேண்டுகின்மூர்கள்.

## 51. அச்சோப்பதிகம்

#### [அநுபவவழி அறியாமை]

அடிகள் தில்ஃயில் எழுந்தருளியிருக்கின்றகாலத்து, இறைவன் தன்னேச் சிவமாக்கி ஆட்கொண்ட பேரருட் டிறத்தை வியந்து, இத்தகைய பேற்றிணப் பெறவல்லார் வேறு யார் என அச்சோப்பதிகமான இதணே அருளிச் செய்தார்.

அச்சோ என்பது வியப்பிடைச்சொல், குடநாட்டிலும் உதகை மருங்கிலும் இச்சொல் இப்பொருளில் இன்றும் வழங்குகிறது. இப் பதிகம் முழுவதும் 'அச்சோவே' என முடிதனின் அச்சோப்பதிகம் என்னும் பெயர்த்தாயிற்று,

பெரியாழ்வார் திருமொழியில் 'அச்சோ என்பது முற்காலத் திலே குழந்தையை அணேத்துக்கொள் என்று சொல்லுவதற்கு ஏற்ற குறிப்புச்சொல்லாக இருந்தது எனக் கொள்ளலாம். இனி அச்சோ என்பது அதிசயத்தைக் குறிக்கும் இடைச்சொல் என்று கொண்டு, கண்ணன் தன்னே அணேத்துக்கொள்ளுதலே நிணேக்கும் போது தோன்றும் பரமானந்தத்தில்முழ்கி நெஞ்சு உருகிச் சொல் லிடிந்து வாய்விட்டுச் சொல்லமாட்டாமல் அச்சோ என்கின்ளுள் என்னவும் ஆம் ' என்று வியாக்கியானகாரர் கூறுவர்.

திருவாசக உள்ளக்கிடை என்னும் பழைய குறிப்பு, 'அநுபவ வழி அறியாமை; என்பது அநுபவத்து அதிசயம் ' என்னும்.

பழையவுரை 'நிச்சம் உணர்த்தும் அச்சோப்பத்து, அநுபவம் வந்தவழி அறியாமை' என்ற அகத்தியச் சூத்திரத்தை எடுத்துக் காட்டி, முற்பதிகத்தில் அநாதி திருவருள் இன்ப அநுபூதி அருளி அவ்வின்பப்பேற்றை நோக்கி, குஞ்சித்த சேவடிக்குக் கும்பேட்டே நிட்டை கூடி, அபேத அத்துவித சித்தாந்த அன்பால் அடிமையுற்று இனப்பாறி, கேவல சகல சுத்தம் உண்டாகி, அப்பேரின்பாற் பெரிதும் உவந்து, பேரானந்தப்பேறு கிடைத்தபின் நிறைய உண் டவணப்போலவும் நீரில் மூழ்கினவனேப்போலவும் அநுபூதி உற்ற காஃயில் பழைய இன்பப் பயன்தண் தோக்கி அதன் தன்மை உன்னல் என்னும்.

்போக்ககம் எனக்களித்தார் ஆர் பெறுவார் எனும் அருமை புகறல் அச்சோ'' என்பது பழைய திருப்பெருத்துறைப்புராணம். இவற்ருல் இறைவன் தனக்குச்செய்த பெருங்கருணேயை வாய் விட்டுச் சொல்லமுடியாமல் அநுபவித்த அதிசயத்தால் கூறப் பெறும் அச்சோ என்பதைப்பற்றிக் கூறும் பாடல்களேக்கொண்ட அச்சோப்பதிகம் எனவாயிற்று.

களிவிருத்தம்

*திருச்சுற்ற*ம்ப்லம்

648

முத்திநெறி யறியாத மூர்க்கரொடு முயல்வேணப் பத்திநெறி யறிவித்துப் பழவிண்கள் பாறும்வண்ணம் சித்தமலம் அறுவித்துச் கிவமாக்கி பெண்யாண்ட அத்தனேனத் கருளியவா ருர்பெறுவார் அச்சோவே.

1

இ-ள்: முத்திக்கு உரிய வழிகளே அறியும் திருவருள் வாய்ப்பில்லாத மூர்க்கர்களோடு கூடி முயல்கின்ற என்னே அன்பு நெறியை அறியச் செய்து, பழைய விண்களனத்தும் சிதறிப்போகும்வண்ணம் என் சித்தத்தைச் சார்ந்துள்ளதான ஆணவமலத்தை நீக்கி, என்னேயும் சிவமாக்கி ஆட்கொண்ட தந்தையாகிய சிவபெருமான் எனக்கு அருளிய முறைமையினே வேறு யார் பெறுவார்கள்? அச்சோ என்றவாறு.

் முத்திக்கு உரிய எளிய உபாயங்களே அறியும் திருவருள் வாய்ப்பில்லாதவரோடு திரியும் என்னே, பத்தி ஓன்றே முத்திக்கு உரிய நெறியேனக் காட்டி, விணேகளேக் கெடுத்து, ஆணவ மலத்தை அறுவித்து, சிவமாக்கி ஆண்ட தந்தை எனக்கருளி யதை வேறு யார் பெறக்கூடும் என்று வியந்துரைத்தவாரும்.

முத்தி நெறி - பேரின்பமாகிய முத்திக்கு உரிய நெறிகள். அவையாவன: அரன்பால் அன்பை அடிப்படையாகக்கொண்டு இயற்றப்படுகின்ற அரன் பணியாகிய சரியை, கிரியை, யோக ஞானங்களாம். அவை, தாழ்வெனும் தன்மையோடு சைவமாம் சமயம் சார்ந்து சைவநூல்களக் குருவாயிலாகக் கேட்டுத் தெளிந்தோர்க்கே அறியப்படுவதாம். யாகாதி கன்மங்களும் பரப்பிரமம் தான் என்று அறியும் அறிவும்படைத்த சமயவாதி கள் போன்றுர் 'முத்திநெறி அறியாத மூர்க்கர்' ஆவர். அவர் களே மூர்க்கர் மூற்க்கர் இறியாத மூர்க்கர்' ஆவர். அவர் களே மூர்க்கர் தரு மூர்க்கன்மை விடாமையால் என்க.

அடிகளார் தாமும் புறச்சமய நெறியினின்றும் அகச்சமயம் புக்கேன் என்பதை அறிவிப்பார் 'மூர்க்கரொடு முயல்வேணே' என்றுர்.

அடியேன் மூர்க்கர்களோடு கூடித் திரியும் வீணஞகாமல் முமுட்சுவாயிருத்தலே இறைவன் திருவுளங்கொண்டு முத்தி நெறியாகிய பத்திநெறியை அறிவித்தான் என்முர்.

அங்ஙனம் அவளருளால் அன்புநெறி அனுபவத்திற்குவர இறைவணயும் எம்மையும் என்றும் அன்புப்பாலம் இணத்து வைக்க. அதலை சித்தத்தை அநாதியே பற்றியுள்ள மலத் தொடக்கு நீங்கிற்று என்பார் 'சித்தமலம் அறுவித்து' என்ருர். மலம் அற்றதால் பழவினேகள் உருவின்றிச் சிதறின என்பார் 'பழவிணேகள் பாறும்வண்ணம்' என்றும், சிவபோதம் மிக்கது என்பார் 'சிவம் ஆக்கி' என்றும், இத்துணே நன்மைகளும் என்னே அவன் ஆண்டதால் விணந்தன என்பார் மகன் குண மறிந்து கொடுத்துதவும் தந்தைபோல்வான் சிவன் என்பார் ' எண் ஆண்ட அத்தன்' என்றும், இப்பேறு வேறு யார்க்கும் கிடைத்தற்கரியதென வியப்பார் ' எனக்கு அருளியுவாறு யார். பெறுவார் அச்சோவே' என்றும் அருளினர்.

649

நெறியக்லா நெறிகன்கோ நெறியாக நிகோவேகோச் சிறுநெறிகள் சோமே திருவருளே சேரும்வண்ணம் குறியோன்றும் இல்லாத கூத்தன்றன் கூத்தையெனக் கறியும்வண்ணம் அருளியவா ருர்பெறுவார் அச்சோவே.

2

இ-ள்: வழியல்லா வழியை வழியாக எண்ணி, அவ் வழியேசெல்ல இருக்கின்ற என்னே அச்சிறுநெறிக்கண் சேரா மல் திருவருள்நெறியே சேரும்வண்ணம் குறிக்கோள் ஒன்று மில்லாத கூத்தப்பெருமான் தன் ஞானநடனத்தை யான் அறிந்து உய்யும்வண்ணம் எனக்கு அருளிய முறைமையினே வேறு யார் பெறுவார்கள்? அச்சோ என்றவாறு.

நெறிதவறிச் செல்ல இருந்த என்ணேச் சிறுநெறி விலக்கிப் பெருநெறி புகுத்தி, கூத்தப்பெருமான் ஞான நடனத்தின் தத்து வத்தை எனக்கு உணர்த்தினன்; இப்பேறு வேறு யாருக்குக் கிட்டும் என்பது கருத்து. நெறியல்லா நெறி - அகமும், புறமும், அகப்புறமும், புறப் புறமுமாக ஆறு வகைப்படும் சமயங்களாய், நூற்றெருகோடி யின்மேலும் விரிந்தனவாகிய நெறிகள். அவை ஒன்றுரைத்தது ஒன்று உரைக்கமாட்டாவாய், முற்றும் உணர்த்தி மனத்தைத் தெளிவிக்கும் ஆற்றல் அற்றனவாய், பிணக்கிற்கு இடமாக இருப்பன என்பார் 'நெறியல்லா நெறி ' என்ருர்.

அத்தகைய நெறிகள் சிறு நெறிகள் ; திருவருள் நெறியே பெருநெறி ; நெறியின் முடிந்த பயன் ஞான நடனத்தையே நாடுதல்; இதனே உள்ளவாறு உணர்தலே பரிபாகியின் கடமை எனக் கூத்தப்பெருமான் உணர்த்திஞன். இப்பேறு வேறு எவர்க்கும் கிட்டாதது என்பதணப் பூன் இரண்டடிகளாலும் உணரவைக்கிருர்.

இங்ஙனம் ஐந்தெமுத்தருள் நடனமாகிய ஞான நடனத்தைத் தமக்கு அருளிச்செய்ததை விய ந்தமையின் இத்திருப்பாடல் பதிகக்கருத்தோடு இயைவதாயிற்று.

650

போய்யெல்லாம் மெய்பென்று புணர்முக்லயார் போகத்தே மையனுறக் கடவேக்கா மாளாமே காத்தருளித் தையலிடங் கொண்டபோன் தன்கழலே சேரும்வண்ணம் ஐயனேனக் கருளியவா ருர்பெறுவார் அச்சோவே.

ä

இ-ள்: உமாதேவீயை இடப்பாகத்திற்கொண்டு போகி யாய் விளங்கும் சிவபெருமாஞ்கிய ஐயன், பொய்யான உலக வாழ்வணத்தையும் மெய்யென்று எண்ணிப் புணரத்தக்க முவேகளேயுடைய பெண்களின் போகத்திலே மயங்கிக் கிடக்க இருந்த என்னே, அதிலேகிடந்து அழியாதபடிக் காத்து, தன் திருவடிகளேயே அடையும்படி அருளிய முறைமையினே வேறு யார் பெறவல்லார்? அச்சோ என்றவாறு.

மாதரின்பத்தில் மயங்கிக் கிடக்க இருந்த என்னேத் திருவடி இன்பத்தில் சேரும்வண்ணம் காட்டிய சிவபெருமானுடைய கருணேயை வேறு யார்பெறக்கூடும் என்பது கருத்து.

பெரய் பெரய்யான உலகவாழ்வு. மெய் அழியாததும் நிணத்ததுமாகிய வாழ்வு. பெரய், மெய் என்பன ஈண்டு அத் தன்மைகளேயுடைய வாழ்வுகளே உணர்த்துதலின் பண்பாகு பெயர்களாம். புணர் மு‰யார் - புணர்தற்கு உரிய முஃலகளேயுடைய பெண்கள் ; என்றது, அவர்கள் புணர்ச்சிக்குரிய பருவம் பெற் றமையை விளக்கியது. ஒன்ளேடொன்று நெருங்கியிருக்கின்ற முஃலகளுடையவர்கள் எனலும் ஆம்.

மாதர்போகம் ஐந்து இந்திரியங்களுக்கும் அற்பமான ஆனந்தத்தை அளிக்கவல்லதாய், அகப்பட்டவர்களே அகல வீடாததாய், மயக்குவதாய் இருப்பதாதலின் 'போகத்தே மைய லுறக்கடவேண்' என்ளுர்.

மையலுற்ருர் இறுதியிலுறுகின்றபயன் இறப்பே ஆதலின் இறைவன் மரணவாயிலிருந்து தன்கோ மீட்டான் என்பதகோ 'மானாமே காத்தருளி' என்றதால் குறிக்கின்ருர்.

மாதரின் மையலிலிருந்து மக்களேப் பாதுகாப்பவன் ஒரு பெண்ணே இடப்பாகத்தில் உடையவன் என்று நகைச்சுவை தோன்றத் 'தையல் இடம்கொண்ட பிரான்' என்றருளுகின்ருர். அவன் தையல் இடம்கொண்டதன் காரணத்தைப் 'பெண்பால் உகந்திலனேல் பேதாய் இருநிலத்தோர் விண்பாலியோகெய்தி விடுவர்காண்' (263) என்றதுகொண்டு தெளிக. ஐயன் -தலேவன்; கொண்டாடத்தக்கவன் எனலும் ஆம்.

இத்திருப்பாடல் இறைவன் திருவடிச்சார்பு தந்தமையை வியத்தலின் பதிகக்கருத்திற்கு இயைபுடைத்தாயிற்று.

651

மண்ண தனிற் பிறந்தெய்த்து மாண்டுவிழக் கடவேண எண்ணமிலா அன்பருளி யெண்யாண்டிட் டென்ணயுந்தன் சுண்ணவெண்ணி றணிவித்துத் தூய்நெறியே சேரும்வண்ணம் , அண்ணலெனக் கருளியவா ருர்பெறுவார் அச்சோவே.

இ-ள்: இம்மண்ணுலகத்தில் மீண்டும்மீண்டும் பிறந்து இளேத்து இறக்க இருந்த எனக்கு எண்ணிச்செய்யப்படாத அன்பினே அருளிச் செய்து என்னே ஆண்டு, தனது பொடி யாகிய வெள்ளிய திருநீற்முல் என்னே அழகுபடுத்தித் தூய நெறியாகிய சிவநெறியே சேரும்வண்ணம் அண்ணல் எனக்கு அருளியபேற்றினே வேறு யார்பெறுவார் அச்சோ என்றவாறு.

மண்ணுலகத்தில் ஓயாமல் பிறந்து இறந்து விழ இருந்த என்னே அன்பைக்கொடுத்து, ஆட்கொண்டு, திருநீறு சாத்திச் சிவநெறியில் சேரும்வண்ணம் அருளியதை வேறு யார் பெறக் கூடும் என்று வியக்கின்ருர்.

பிறந்து எய்த்து மாண்டுவிழக்கடவேணே என்றதில் பிறந்து இருந்து மாண்டுவிழக்கடவேணே என்று கூற வந்தவர் இங்ங னம் கூறிஞர், எய்த்தல் என்பது விணயால் விணயை ஆக்கி விணேப்போகங்களே உறுதல். அது உயிர்களுக்கு இனேப்பேண உண்டாக்குதலின் 'பிறந்து எய்த்து மாண்டு' என்ருர்.

தந்தை தாயர்க்கு அன்புசெய்தல் தனயன் கடமைபோலவும் தனயணேக் கண்டபோது தாய்க்கு அன்பு தானேசுரத்தல்போல வும், சிவமாகிய தன்ணேக் கண்டவுடனே தானே சுரக்கின்ற அன்பைத் தந்தான் என்பார் 'எண்ணமிலா அன்பு அருளி' என்றுர். எண்ணமிலா அன்பு - எண்ணி இயற்றப்படாத தானே சுரப்பதாகிய அன்பு.

மகணேத் தன் அரியாசனத்து அமர்த்த விரும்பேய அரசன் ஆளுந்திறமையை அவற்கு அருளி, பின்னர் அமர்த்துவது போல, என்ணே அடிமைகொள்ள எண்ணிய இறைவன் அன்பை அருளி அதற்குத் தகுதியாக்கிணை என்பார் 'அன்பு அருளி எணே ஆண்டிட்டு' என்றுர்.

வெண்ணீறு முடிந்த முடிபாய், நீரில் இட்டுக் கரைக்கினும் நெய்யிட்டுக் குழைக்கினும் நெருப்பிட்டுக் கொருத்தினும் தன் நிறம் மாருததாய், நிஃலத்ததாய் இருப்பதாகலின் முடிந்த சமய மாகிய சைவத்திற்குச் சிறந்தசாதனமாயிற்று. அதணத் தனக்கு இறைவன் அணிவித்தான் என்பார் ' என்ணயும் தன் சுண்ண வெண்ணீறு அணிவித்து' என்முர். தூய்நெறி - சிவநெறி. அண்ணல் - பெருமையிற் சிறந்தோன்.

இத்திருப்பாடல் அண்ணல் தன்ண தூய்நெறியே சேரும் வண்ணம் அருளியதை வியத்தனின் பதிகக்கருத்தோடு இயைபு உடையதாயிற்று

652

பஞ்சாய அடிமடவார் கடைக்கண்ணுல் இடர்ப்பட்டு நெஞ்சாய துயர்கூர நிற்பேணுன் அருள்பெற்றேன் உய்ஞ்சேணுன் உடையானே அடியேனே வருகவென் றஞ்சேலென் றருளியவா முர்பெறுவார் அச்சோவே. இ - ன்: பஞ்சினும் மெல்லிய பாதங்களேயுடைய பெண்களின் கடைக்கண் பார்வையால் துன்பப்பட்டுத் துன்பமய மான நெஞ்சு மேலும் துன்பமிக நிற்பவஞ்சிய அடியேன் உன் திருவருள்பெற்றேன்; என்ணேயுடையானே! நான் உய்ந்தேன்; அடியேனே வருக என்றும், அஞ்சேல் என்றும், அருளிய அருட் டிறத்தைப் பெறுவார் வேறு யார் அச்சோ என்றவாறு.

மாதர்மயக்கில் துன்பப்படவிருந்த யான் அருள்பெற்றேன்; உய்ந்தேன்; அடியேண் வா என்றும், அஞ்சற்க என்றும் அருளியவாற்றைப் பெறுவார் வேறு யார் என்று வியந்தார்.

பஞ்சாய அடி - பஞ்சுபோலும் மெல்லிய அடி. நெஞ்சாய என்பதை ஆய நெஞ்சு என மாற்றிப் பெயரெச்சத்திற்கு ஏற்ற விணமுதல் வருவித்துத் துன்பமேயான நெஞ்சு எனப்பொருள் கொள்க. உய்ஞ்சேன்: உய்ந்தேன் என்பதன் மரூஉ.

653

வெந்துவிழும் உடற்பிறவி மெய்யென்று விண்பெருக்கிக் கொந்துகுழற் கோல்வினயார் குவிமுஸ்மேல் வீழ்வேணப் பந்தமறுத் தெண்யாண்டு பரிசறவென் றுரிசுமறுத் தந்தமெனக் கருளியவா ருர்பெறுவார் அச்சோவே.

A

இ - ள்: தீயால்வெந்து சாம்பராக விழுகின்ற இவ்வுட லின் பிறப்பை மெய்யென்று எண்ணி விணேகளேப் பெருக்கிப் பூங்கொத்துக்களேயணிந்த கூந்தலேயும் திரட்சியான விளயல் களேயும் உடைய பெண்களது குவிந்த முலேமேல் விரும்பி வீழ இருக்கின்ற என்னப் பாசபந்தங்களே அறுத்து ஆண்டுச் சீவ போதம்கெட என் குற்றங்களேநீக்கி இறுதியான பரமுத்தியை எனக்கு இறைவன் அருளியவிதத்தைப் பெறுவார் என்னின் வேறு யார்? அச்சோ! என்றவாறு.

மாதர்மேல் மயங்கி இருந்த என்ணே மலபந்தம் அறுத்து, குற்றம் போக்கி, முத்தியை அருளிச்செய்தவாற்றை வேறு யார் பெறக்கூடும் என்பது கருத்து.

உடல், அவ்வவ்வுயிர்க்குரிய விணப்போகம் தொணியுமள வும் வாழ்ந்தும் தாழ்ந்தும் வளர்ந்தும் தேய்ந்தும் இறுதியில் உயிர் நீங்கப்பெற்று மயானத்திடை வைக்கப்பெற்றுச் சுட்டு எரிக்கப்படுமாதலின் அதணே வெந்து விழும் உடல்' என்ருர் நிஃயில்லாத இத்தகைய உடலின் தோற்றத்தை மெய் என்று எண்ணி விணேகளேச் செய்து வருபிறவிக்கு வழிதேடிக் கொள்ளுதலின் மெய்யென்று விணேபெருக்கி' என்று இகழ்ச்சி தோன்றக் கூறிஞர்.

வீழ்தல், `விரும்புதலும் கீழே விழுதலும் தாழ்தலும் ஆம். பல பொருளேத்தரும் இச்சொல்ஃப் பலபொருளும் இயையக் 'குவிமுஃமேல் வீழ்வேண்' என்று இணத்திருப்பது எண்ணி இன்புறுதற்குரியது. விரும்புதற்குக்காரணம் குழலும் வஃாயும் முஃயும் என்பார் அவற்றை இயைத்துக் கொந்து குழற்கோல் வஃாயார் குவிமுஃமமேல் வீழ்வேண்' என்ளுர்.

பந்தம் - ஆணவம், கன்மம், மாயை என்ற மூன்ருலும் விளேயும் கட்டு. அவற்றை இறைவன் ஊட்டியும் கூட்டியும் போக்குகின்ருன் ஆதலின் 'பந்தம் அறுத்து எண ஆண்டு' என்ருர்.

பரிசு தன்மை. துரிசு குற்றம். உயிர்க்குற்றங்களாகிய மலமாயை கன்மங்களே சீவத்தன்மைக்கு இருப்பு ஆதலின் சீவத்தன்மை கெடுவதற்காக முதற்கண் என் குற்றங்களே அறுத்தார் என்பார் 'என் பரிசறத் துரிசும் அறுத்து' என்ருர்.

அந்தம் முடிந்த முடிபு; என்றது அத்துவித அபேதமான பரமுத்தியை. அதனே இறைவன் எனக்கு அருளிச்செய்தான், அது வேறு யாரும் பெருத பேறு என வியந்துரைத்தவின் இத்திருப்பாடல் பதிகக் கருத்தோடு இயைபுடைத்தாயிற்று. அந்தம் - சங்கார காரணனை சிவம் எனலுமாம்.

654

தையலார் மையஸிலே தாழ்ந்துவிழக் கடவேணப் பையவே கொடுபோத்து பாசமெனுந் தாழுருவி உய்யுநெறி காட்டுவித்திட் டோங்காரத் துட்பொருள ஐயனெனக் கருளியவா ருர்பெறுவார் அச்சோவே.

இ-ள்: பெண்கள் மயக்கத்திலே தாழ்ந்துவிழ் இருந்த என்னே. ஐயன் மெல்லக் கொண்டுசென்று, பாசம் என்னும் தாழ்ப்பாளே உருவி எடுத்து, இதுதான் உய்யுநெறியென்று காண்பித்து, பிரணவத்தின் உட்பொருளே அடியேற்கு அரு ளியவகையை அச்சோ வேறு யார் பெறுவார் என்றவாறு. பெண்மயலிற்படாது என்ணக் காத்து, இதுதான் உய்யு நெறியென்று காட்டி, ஓங்காரப்பொருளே உணர்த்தியவாற்றை என்ணயன்றி யார் பெறக்கூடும்; ஒருவரும் பெறமுடியாது. என்பதாம்.

தையல் · அழகு அழகு இயற்கையழகாகிய உடற்கட்டின் அழகும், செயற்கை அழகாகிய ஆடை அணி முதலியவற்ருல் விளேயும் அழகும் என இருவகைப்படும். இந்த இரண்டாலும் ஆண்களேக் கவர்தலின் பெண்கள் தையலார் ஆயினர். அவர் கள் தரும் மயக்கில் ஆண்மை கெட்டு, நிலேமினிழிந்து அறிவு மயங்கி வீழ்தலின் ' தாழ்ந்துவிழக்கடவே'ண் ' என்ருர்.

பெண்மயக்குற்ருரை மீட்டல் அரிதாகலின், இறைவனும் மெதுமெதுவாக மீட்கவேண்டிய நிலேயும், அவர்களில்லாத சேய்மைக்கண் பிரித்துவைத்தாலல்லது மயலே அறவே அகற்ற முடியாமை கருதிக் கொண்டுபோகவேண்டிய நிலேயும் விளேத் ததை உணர்த்தப் 'பையவே கொடுபோந்து' என்ருர்.

ஐயன் - குருவாக எழு ந்தருளிய தஃவன். ஐயன் - ஆசாரி யன். உய்யுநெறி உயிர்க்குத் தெரியாமலிருக்க மையல் எனும் கதவிட்டு, அதில் பாசம் என்னும் தாழ் பூட்டியிருந்ததாகலின், மயல் நீக்கி நெடுந்தூரம்கொண்டு உய்க்க, பாசம் என்னும் தாழை உருவிரை என்க. தாழ் - கதவிற்குக் குறுக்கேயிடப் பெறும் உழல்மரம். இன்று தாழ்ப்பாள் என வழங்கும். திருக் குறளிலும் 'அன்பிற்குமுண்டோ அடைக்குந்தாழ்' எனவழங்கப் பெறுதல் காண்க. தாழையுருவியவுடன் கதவு திறக்கும்; உய்யு நெறி தோன்றும் என்பதாம். பாசத்தைத் தாழாக உருவகித் தமையின், ஆசை மயக்கமாகிய இவற்றைக் கதவாகக்கொள்ள வைத்தமை காண்க.

ஓங்காரத்துட்பொருணே எனக்கு அருளியவாறு - இறை சத்தி பாசம் எழில் மாயை ஆவியுற நிற்பதாகிய பிரணவ பஞ் சாக்கரப்பொருணே அருளியவாற்றை என்க.

'ஒம்' என்பது, அ, உ, ம், நாதம் ( – ) (0) பிந்து ஆகிய ஐந்தும் கூடியது. இவற்றுள் 'அ' சிவமாகிய இறை, 'உ' சத்தி, 'ம்' மலம், நாதம் - உயிர், பிந்து - மாயை எனக்கொள்க. இவற்றுள் நாதமும் பிந்துவும் சிவசத்தி மலங்களின் பின் சங்கேத மாத்திரமாய் அடங்கி நிற்பதாய்க்கொள்க. மூன்றென்பார் கூற்றுள் அகரம் இறையும் அருளுமாகவும், உகரம் உயிராகவும், மகரம் மலமும் மாயையாகவும் கொள்ளக்கிடப்பதென்க. இத

அம்மைக்கு அருளியபோது அறுமுகப்பரமன் உடனிருந்து கேட்டதும் என்க. இந்தப்பிரணவமே முற்கூறியவாறு பிரிந்து நின்று அந்தக்கரணங்களே உடனின்றுசெலுத்துமென்பதையும் உணர்த்திரை என்க. இவ்வுண்மையை,

''அவ்வுட னுவ்வும் மவ்வும் மனம்புத்தி யகங்கா ரங்கள் செவ்விய விந்து நாதம் சித்தமோ டுள்ள மாகும் ஓவ்வெனும் எழுத்தா மைந்தும் உணர்வுதித் தொடுங்கு மாறும் பவ்வமுந் திரையும் போலும் பார்க்கிலிப் பண்பும் தேரன்றும் ''

என்ற சித்தித் திருவிருத்தத்தால் அறியலாம்.

ஓங்காரத்துட்பொருடோ உணர்த்தியருளிய அனுபவ வழியைப் பிறர் யாரும் அறியார்; அடியேற்குக் கிடைத்தது என வியத்தலின் இத்திருப்பாடல் அநுபல வழி அறியாமையாகிய அச்சோப்பதிகத்துறுப்பாயிற்று.

655

சாதல்பிறப் பென்னு ந் தடஞ்சுழியின் தடுமாறிக் காதலின்பிக் கணியிழையார் கலவியிலே விழுவேண் மாதொருகூ றுடையப்ரான் தன்சுழலே சேரும்வண்ணம் ஆதியெனக் கருளியவா ரூர்பெறுவார் அச்சோவே.

8

இ - ன்: இறப்பு பிறப்பு என்னும் பெரிய சுழியில் அகப் பட்டுத் தடுமாறி, காதலில் மிகுந்து, அழகிய ஆபரணங்களே அணிந்த பெண்களின் போசுத்திலே விழுகின்ற என்னே உமா தேவியைத் தம் திருமேனியிலே ஒருபாலாகக்கொண்ட சிவ பிராஞுகிய முதல்வன் தன் திருவடியையே அடைந்துய்யும் வண்ணம், எனக்கருளியவாற்றை அச்சோ வேறு யார் பெறு வார்கள் என்றவாறு.

பிறப்பு இறப்புக்களில் அகப்பட்டுத் தடுமாறி, மாதர்கலவி யிலே விழுவேண், உமையொருபாகளுகிய முதல்வன் தனது திருவடியைச் சாரும்வண்ணம் அருளியவாற்றை அச்சோ! என்ணயன்றி யார்பெறுவார் என்பது கருத்து.

நீர்ப்பெருக்குப்போல இடையருதுவரும் ஆறுபோல இடை யருது வருவது வரழ்வு; அதில் இடையேதோன்றுவன இறப்பும் பிறப்புமாகிற சுழிகள்; அதில் அகப்பட்டு நிஃகொள்ளாது சுழன்று ஆழ்ந்து எழுந்து தடுமாறி என்க. தடஞ்சுழி என்ருர் எண்ணற்ற உயிர்களேத் தம்முட்சுழற்றுதலால், பிறவிக்கடலில் தோன்றும் பிறத்தல் இறத்தல்களாகிற சுழிமிற்பட்டுத் தடுமாறி எனப் பொருள்கொண்டு, பிறவி வேறு பிறத்தல் வேறு என்பர் சிலர். பிறவி, பிறப்பு இரண்டும் தொழிற்பெயராதலின் இவை தம்முள் வேறுபாடு அறிய அவர் துணேசெய்திருப்பின் நலம் கண்டு இன்புறுவேம். சாதலும் பிறத்தலும் உயிர் உடம்பொடு கூடிப் போகம் நுகர்கின்றகாலத்து விளேவன ஆதலின் யாம் மனித வாழ்வைக் கடலாக உரைத்தேம் என்க. பழையவுரை காரர் 'சாதிகுஸம் பிறப்பென்னும் தடஞ்சுழியில் தடுமாறி' எனப் பாடங்கொண்டனர்.

பிறவியொடு கூட்டி விணகண நுகர்த்தத் திருவுளம்பற்றிய சிவன்பால் அன்பு செலுத்தவேண்டிய யான், அறியாமை வயப் பட்டு, தாமதகுணயிக்கு, காதலின் மிகுந்தேன் என்பார் 'அணி மிழையார் காதலின் மிக்கு' என்றுர்.

கலவி - புணர்ச்சி. விழுவேண் என்ற சொல்லாற்றலால் கலவி பாழ்ங்கிணறு போல்வதாயிற்று என்க.

மாதொருகூறு உடைய பிரான் என்றது அம்மையப்பராக அருளலே குறிக்கோளாக எழுந்தருளியமை உணர்த்தியது.

தன் கழலே சேரும்வண்ணம் - திருவருள் வடிவான திரு வடியையே அடையும்வண்ணம். மருள்வளர்க்கும் மாதரைச் சாராது அருள்வடிவாம் அடியைச் சாரும்வண்ணம் என்க.

ஆதி - முதல்வன். ஆதி எனக்கு அருளியவாறு எனக் கூட்டி, ஆதியீல் யானிருந்த நிலேயை எனக்கு அருளியவாறு என உரைகண்டு, பழைய நிலேயாவது சிவபுரத்திலே ஆயத் தார்க்குத் தலேமையாக இருந்த நிலேயென விளக்கமுந்தருவர் சிலர்.

முன் பாடல்களில் 'ஐயன் எனக்கருளியவாறு' 'அண்ணல் அருளியவாறு' எனப் பலவிடங்களில் வருவனவற்றிற்கு இங் ஙனம் உரைகொள்ள இயலாமையே இதுவும் பொருத்தமன்று என்பதை வீளக்கும் சான்றும்.

கலவியைத் தடுத்துக் கழஃச் சேரும்வண்ணம் அருளிஞன் என வியப்பறிவித்தலின் இத்திருப்பாடல் அச்சோப்பதிகத்தின தாயிற்று,

556

செம்மை நலம் அறியாத சிதடரொடுந் திரிவேண் மும்மைமலம் அறுவித்து முதலாய முதல்வன்ருன் நம்மையுமோர் பெர்குளாக்கி நாய்கிவிகை யேற்றுவித்த அம்மையெனக் கருளியவா ருர்பெறுவரர் அச்சோவே.

**இருச்சிற்றம்பலம்** 

இ-ள்: வீட்டின்பத்தின் நன்மையையே அறியாத, மூடர் களோடு கூடித்திரிகின்ற என்னே, மூன்று மலங்களேயும்நீக்கி, சித்தும் அசித்துமாகிய பிரபஞ்சம் ஆண்த்திற்கும் முதலாக விளங்கும் பரசிவம். ஒன்றற்கும் பற்ருத் சகலநிலேயிலுள்ள நம்மையும் ஓர்பொருளாக மதித்து, 'நாயைப் பல்லக்கில் வைத்தாற்போன்ற மறுமையின்பத்தை அடியேற்கு அருளிய வாற்றை அச்சோ! என்னேயன்றிப் பெறுவார் வேறு யரர்? என்றவாறு

பரசிவம், மூடர்களோடு சுற்றித்திரிந்த என்ண மும்மலங் களேயும் போக்கி முத்திமின்பத்தை எமக்கு நல்கிஞன்; இதனே என்போல் பெறுவார் வேறு எவர் என்பது கருத்து.

செம்மை நலம் - வீட்டின்பம். சிவஞானபோதசித்தி எனப் பழையவுரை கூறியிருத்தலும் காண்க. பல்காலும் பயின் றரண அர்ச்சித்தால் நல்லநிவு தாமே நகுமாதலினுலும் நம்பர் அருளா மையாலும் வீட்டின்பத்தைப்பற்றி ஒன்றும் அறியாதாரைச் •சிதடர்¦ என்றதாம்.

மும்மைமலம் - மூன்று மலம்: "தெரிமாண்டமிழ் மும்மைத் தென்னம் பொருப்பன்" என்புழிப்போல மும்மை ஈண்டு எண் ணின்மேனின்றதென்க. ஆன்மார்த்த சிவபூசையை அந்தந்த சீட்ணமே கொண்டு செய்விக்கும் ஆசாரியன்போல இறைவன் அவரவர்களின் மூன்ளுகிய மலங்களேயும் அவரவர்களேக் கொண்டே விலக்கச்செய்தான் என்பரர் 'மும்மைமலம் அறு வித்து' என்ளுர். அறுத்தெனத் தன்வினேயாகவே பொளுரைப் பாரும் உனர்.

முதல்வன் என்பது வாளா பெயராய்ச் சிவபெருமாண உணர்த்தி, முதலாய முதல்வன் என்பது முதற்பொருளணத் திற்கும் முதலாகிய முதல்வன் என்ற பொருள் தந்தது.

நம்மையும் என்றது தங்காலத்து அடியார்களேயும் உளப் படுத்திக் கூறியது. உம்மை: இழிவு சிறப்பு.

அம்மை மறுமையின்பம். நாய்சிவிகை ஏற்றுவித்த அம்மை-நாயைச் சிவிகையில் ஏற்றிவைத்தாலொத்த வீட்டின்பத்தை

9

யென்க. தந்நி‰யில் வீட்டின்பம் தமக்கு விஞ்சியது என்று உணர்ந்தமையைத் தெரிவித்தவாரும்.

மறுமையின்பம் அளித்தமையை வியத்தலின் இத்திருப் பாடல் அச்சோப்பதிகமாதற்கும், பெறுவார் ஆர் என்று, நான் மிக எளிதிற்பெற்றேன் ஏஃனயோர்க்கு இவ்வுபாயம் தெரியாது எனக் கூறுவதால் அநுபவவழி அறியாமையை விளக்குவதா தற்கும் இத்திருப்பாடல் ஏற்றதாதல் காண்க.

இங்ஙனம் அச்சோப்பதிகம் ஒன்பது திருப்பாடல்களும் தம்மைத் தடுத்தாட்கொண்ட தன்மைகளேயும், சிறு நெறிகள் சேராமே சிவநெறியேசெல்லப் பணித்தகருணையையும், அபயம் அருளியமையையும், மறுமையின்பத்தை அருளியமையையும் அறிவித்து, அச்சோ! இவற்றை யார் பெறுவார் என வியந்து போற்றினமை காண்க.

திருவாசகமாகிய இந்த ஞான அனுபூ திதூலால் இறைவ னூடைய தொன்மையையும், புகழையும், அவர் அண்டங்களா யும் அவற்றினுள் அனேத்துமாயும் இருக்கின்ற நிலேமையையும் அறிந்த ஆள்மா, அவனே செகத்காரணனென்பது அறிந்து. போற்றக் கடமைப்பட்டிருக்கிறது: அங்ஙனம் போற்றுதற்கு மெய்யுணர்தல் முதலாயின நிமித்தமாதலின் அவற்றைப் படி முறையாகச்சிந்தித்து ஆனந்தத்தில் அழுந்தித் தன்செயலற்று. அதீத நிணையயண் பிக் களித்திருக்கும் நிண்யில், ஒரொருகால் வாத்ண தாக்கப் பிரிவு நிகழ் ந்துழிப் பொருது 'விடுதிகண்டாய்' என் இரங்கும்; இதுவரையில் உபகாரமாயிருந்து உண்மையை விளக்கிய திருவருட்சத்தியை வியக்கும்; அதனைல் சத்தியின் பதிவு உண்டாகித் தானும் தன்தன்மை கெட்டுச் சத்தியாய் ம்களிரைப்போல அம்மானே ஆடுதலும், சுண்ணம் இடித்தலும், வண்டைத் தூதாக விடுத்தலும், பறைகொட்டி ஆடுதலும், சாழலாடலும், பூக்கொய்தலும், உந்தி பறத்தலும், தோணேக்க மாடுதலும், ஊசலாடுதலும் ஆகிய மக்ளிர்விளேயாட்டை மேற் கொள்ளும்: அப்போது தன்னறிவிழந்து நிற்கும் தன்மையைக் கண்டு தாய் சந்தேதிப்பதுபோலவும் அதற்கு அவள் உயிர்த் தோழி பதில் உரைப்பதுபோலவும் பேசப்பெறும் கனிந்தநில எழும்; அப்போது அவ்வான்மாவாகிய பெண் பேசாதகுயில்த் தூதுபோக அனுப்புவாள்; அப்படித் தூதனுப்பியும் தலேவர் வாராமையால் பொழுது கழியாதாகப் பிரிவுத் துன்பம் பெருக அதற்கு ஒரு ஆறுதலாயிருக்கும்முறையில் தன் தலேவனுடைய ஊ்ரும் பேரும், நாடும் நகரும், தேரும் குதிரையும், யாண்யும் தாணயும் எவை? என்று கிளியைக்கேட்டு, அது கூறச் செவி மடுத்துச்சிந்தைமகிழ்வாள்; அம்மகிழ்ச்சியிற்றிளேத்து இருளேக் கழிக்கின்ற பெண்ணுக்குத் தான் விழித்திருந்தும் தணேவன் உறங்குகின்றுன் என்ற உணர்ச்சி எழும்; அப்போது 'பள்ளி எழுந்தருளாய்' என வேண்டிக்கொள்வாள்.

தஃவஞேடு தனக்குளதாய அநாதியான சம்பந்தத்தையும் அவனேத் தான் நுகருகின்றகாலத்து இன்பமாக, அன்பாக, உரையுணர்விறந்த உணர்வாக, ஆனந்தமாக இருக்கின்ற அனுபவநிஃயையும் சொல்லித் தோத்தரிப்பாள்; தஃவஞெடு தான் தஃப்பெய்த ஆனந்தம் அளவறுக்கொண்ணுமையால் இன்னும் நான் செத்திலேன்; உன்னடைக்கலம்; உன் அருளே இடையீடின்றியே பெற ஆசைப்பட்டிருக்கின்றேன் என்றும் இரங்கிக் கூறுவாள்; அப்போது தன்னேப் பண்டு ஆண்டு கொண்ட அருட்டிறம் நிணவுக்குவரவே, அதனேப் பாராட்டி அடியரிற்கூட்டிய அதிசயம் கண்டாம் என்றிறுமாந்து கூறியும் தஃவைஞேடு இரண்டற ஒன்றறக் கூடி தின்றும் இன்புறுவாள்.

புணர்ச்சிக்குப்பின் நிகழ்வது பிரிவு ஆதலின் அது நிகழு, யான் இனி வாழ்கிலேன் என வெறுத்துரைப்பாள்; ஆதரித்து அழைத்து, அருளாய் அருளாய் என்றரற்றுவாள்; அப்போது இறைவன் உண்மை உருக்காட்டி ஆட்கொள்வன். உருவைக் கண்ட ஆனந்தத்தால் ஆனந்தங்கண்டேன், இண்யிலியைக் கண்டேன், சிவபதத்தைக் கண்டேன், என் பாசமறுத்தாணக் கண்டேனென்பது முதலாகக் கண்டதை வியந்துரைப்பாள்; இன்பச்சுடரை - மிக்க அன்பு மேவுத‰ - திருவடிப்பேற்றை . ஆனந்தத்தை விரும்பினேன், அருள்க என்று பிரார்த்திப்பாள்; அஞ்ளாமையாற் குழைவாள்; என் உயிருண்ணியாயிருக்கின்ற நீ அடியேற்கு எத்தகையபேறு அளித்தாய் என்று ஏத்துவாள்; த‰வன்மேல் வைத்த பேராதரத்தால் ஆனந்தமுற்று அவர் அடியரல்லாதாரைக் காண அஞ்சுவாள்; உன் உருவையன்றி யாரையும் என் உள்ளம் அறியாது என்று தம் கற்பேன் மேன் மையைப் புலப்படுப்பாள்; அதனேக்கேட்ட தலேவன் தன்வழி வந்தாளுக, அவணே இறுகப்பிடித்துக்கொண்டு, இனி நீ எங்கே போவதுஎன்று உரிமையால் வினவுவாள்; தஃலவன் தனக்காகச் செய்த அற்புத நிகழ்ச்சிகளே அறிந்து ஏசறுவாள்; ஆனந்தம் முதிரக் கலந்திருக்கின்றேம் என்ற கருத்தும் மடியத் தனித் ததாக எண்ணிப் புலம்புவாள்; எனக்குக் கிடைத்த இத்துணப் பேறும் இவணத் தஃலவளுகக் கொண்டதனுலல்லவா என்று இன்புறுவாள்; அதனுல் முன்னும் பின்னுமில்லாத ஓர் ஆன ந்தம்

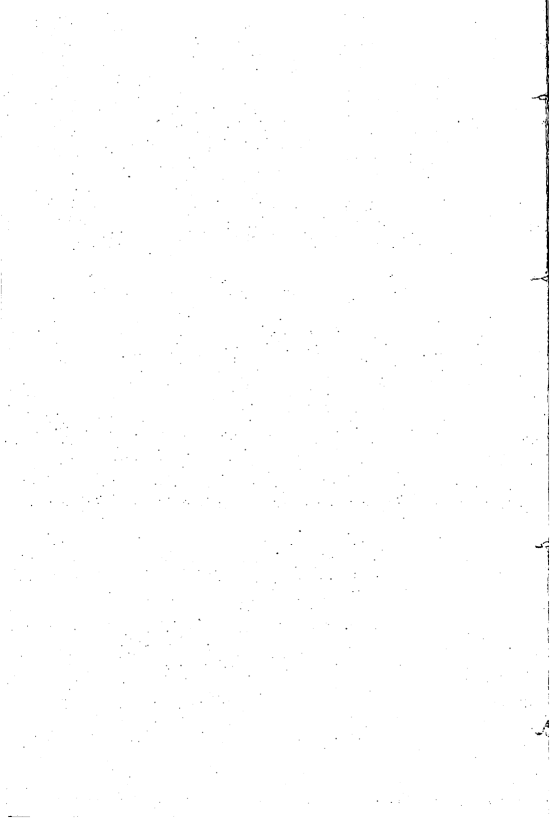
பிறந்து அற்புதத்தில் ஆழ்வாள்; தஃவன் திருவடியைத் தன் முடிமேல் தாங்கித் திருவடியிலே சேர்ந்து அடியேன்தஃ மிக விளக்கத்தை அடைந்தது என்று தன்தஃயைப் பாராட்டுவாள்.

தனக்குக்கூறிய மறைப்பொருளாகிய உரையாடலே எண்ணி/ ஒழியா இன்பத்து உவகைமீ தூரப் பல எண்ணங்களே எண்ணி இன்புற்றிருக்கின்றபோது, தலேவன் வர வா என்று அழைக்க அவனேடு ஒன்றவிருக்கிற இவள் உடன்வருவாரை அழைத்துக்கொண்டு யாத்திரை புறப்படுவாள்; இடையூறு சிறிது உண்டாகப் படையெழப் பணிப்பாள்; தன் துயரம் தீர்க்கும் மருந்தாய்த் தலேவன் ஆயினமையும், அவனேடு தான் அனுபவிக்கும் அனுபவத்துக்கு ஐயமில்லே என்பதையும் உரைத்துத் தன் நில தலேவன் நிலேயாகவே ஆயிற்று, அதனைல் எனக்குள்ள அனுபவம் ஆனந்தமாலேயாக வருகிறது, இத்தகைய ஆனந்தத்தை இவ்வுலகில் என்னேத்தவிரப் பெறவல்லார் வேறுயார்? அச்சோ என்று இன்பமார்ந்து இனிதிருப்பாள் என நூல் முழுமைக்குமாகிய பொருளியைபு காண்கு.

மாணிக்கவாசக்கவாமிகள் அருளிய திருவாசகம்

தண்டபாணி எழுதிய 'குருவருள் விளக்கம்' என்னும் விருத்தியுரையுடன் இனிது முடிந்தது.

திஞ்ச்சிற்றம்பலம்



# பாட்டு முதற்குறிப்பு அகராதி

## [பாட்டு எண்]

| · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |             |                           |                    |
|---------------------------------------|-------------|---------------------------|--------------------|
| அங்கணன் எங்கள்                        | 5.86        | அழகே புரிந்திட்           | 503                |
| அங்கி பருக்கன்                        | 289         | அழிவின்றி நின்ற           | 531                |
| அடர்புல ஞனிற்                         | 142         | அழுதே னின்பர              | 92                 |
| அடிற்கரி போஃலம்                       | 136         | அளவ றுப்பதற்              | 39                 |
| அடியா ரானீர்                          | 606         | அளவிலாப் பாஷத்            | 480                |
| அடியார் சிலருள்                       | 484         | அளித்து வந்தெனக்          | 405                |
| அடியே னல்லேன்                         | 87          | அளிபுண் ணகத்துப்          | 420                |
| அடியேள் அல்லலெ                        | 495         | அறவே பெற்குச்             | 488                |
| அட்ட மூர்த்தி                         | 578         | அறவையேன் மனமே             | 539                |
| அணிமுடி யாதி                          | 589         | அறிவ னேயமு                | 54                 |
| அண்டப் பகுதியின்                      | 3           | அறிவி லாத                 | 36                 |
| அண்ண மலேயான்                          | 172         | அறகெடுப் படிரும்          | 199                |
| அதுபழச் சுவையென                       | 372         | அறுக்கி லேனுடல்           | 401                |
| அத்தனே யண்ட                           | 541         | அறையோ அறிவார்க்           | 6.19               |
| அத்தி யுரித்தது                       | 293         | ஆன்ப ராகிமற்              | 399                |
| அத்தேவர் தேவர்                        | 219         | அன்பினை வடியேன்           | 3.87               |
| அப்ப னேயெளுக்                         | 102         | அன்ருல நிழற்கீழ்          | 287                |
| <b>அ</b> ர்பர்மார் பியீவி             | 273         | அன்றே பென்றன்             | 500                |
| அம்பலத்தே சூத்தாடி                    | 271         | அன்னே மிவையுஞ்            | 16.1               |
| அழ்மையே யப்பர்                        | 536         | ஆடரவப் பூணுடைத்           | 339                |
| அய்ண அநங்களே                          | 258         | ஆடு கின்றிலே              | 35                 |
| அயன்ற‰ கொண்டு                         | 212         | ஆட்டின் தலேயை             | 304                |
| அரிக்கும் பிரமற்கும்                  | 237         | ஆட்டுத் தேவர்தம்          | 400                |
| அரியானே யாவர்க்கு                     | 22          | ஆனே அலியேர                | 33±                |
| அருண னி ந்திரன்                       | 367         | ஆதமிலி யான்பிறப்          | 546                |
| அருந்தவருக் தாலின்                    | 274         | வீதியும் அந்தமும்         | 155                |
| அருமந்த தேவர்                         | 239         | ஆமாறுள் நிருவடிக்கே       | 18.                |
| அருளா தொழிந்தால்                      | 383.        | ஆய மொழிக்கிள்ளாய்         | 36.4               |
| அருளா ரமுதப்                          | 485         | <b>சி</b> ர்வெய் முமைர்ச் | 27                 |
| அருளுடைச் சுடரே                       | 537         | ஆர்க்கோ அரற்றுகோ          | 6:16               |
| அரைசனே யஞ்பர்க்                       | 388         | ஆர்த்த பிறவித்            | 166                |
| அரைசே பொன்னம்                         | <b>38</b> 0 | ஆவகை நாமும்வந்            | 210                |
| அரைசே யறியாக்                         | 141         | <b>ஆ</b> வா அரியயனித்     | 241                |
| அரையாடு நாகம்                         | 240         | ஆவா திருமால்              | 299                |
| அலரவனும் மாலவனும்                     | 260         | ஆற்ற கில்லேன்             | 437                |
| ஆல்லிக் கமலத்                         | 4.39        | ஆதே, பாய்க் கீடமாய்       | 188                |
| அவமாய தேவர்                           | 238         | ஆஜோவெம் போரிற்            | 125                |
| <del></del> ;                         | - •         |                           | ~. <del>~</del> ~. |

## திருவாசகம்

| இடக்குங் கருமுருட்  | 564 | உலவாக் காலந்           | 58         |
|---------------------|-----|------------------------|------------|
| இணேயார் திருவடி     | 275 | உவ‰ச் சமயங்கள்         | 251        |
| இந்திரனும் மாலயனும் | 177 | உழிதரு காலும்          | 12         |
| இந்திரிய வயமயங்கி   | 473 | உழைதரு நோக்கியர்       | 150        |
| இப்பாடே வந்தியம்பு  | 361 | உள்ளப் படாத            | 230        |
| இப்பி றப்பினில்     | 573 | உள்ள மலமூன்றும்        | 627        |
| இயக்கி மாரறு        | 472 | உள்ளன வேதிற்க          | 128        |
| இரங்கு நமக்கம்      | 382 | உற்ற வாக்கையின்        | 434        |
| இரந்திரந் துருக     | 391 | உற்றுரை யான்வேண்       | 556        |
| இருகை யாஜாயை        | 45  | உன்னற்கியசீர்          | 341        |
| இருடி ணிந்தெழுந்    | 435 | உள்ளற் கரியதிரு ,      | 333        |
| இருத‰க் கொள்ளி      | 113 | உன்னே யுகப்பன்         | 352        |
| இருந்தென்ண யாண்டா   | 624 | ஊச லாட்டுமிவ்          | 574        |
| இருந்தென்ண யாண்டு   | 122 | ஊ ையுயிரா              | 190        |
| இருப்பு நெஞ்ச       | 84  | .எங்களு யகனே           | 458        |
| இருப்புதரு மனத்தேண  | 544 | எச்சம்மறி வேனு         | 512        |
| இல்லே நின்கழற்      | 98  | எண்ணி லேன்றிரு         | 431        |
| இழித்தன னென்னே      | 70  | எண்ணுடை மூவர்          | 321        |
| இன்பந் தருவன்       | 351 | எந்தை யாயெம்           | 51         |
| இன்பம் பெருக்கி     | 625 | எந்தையெந் தாய்         | 276        |
| இன்பான் மொழிக்      | 363 | எம்பிரான் போற்றி       | 71         |
| இன்றெனக் கருளி      | 392 | எய்தலாவ                | 81         |
| இன்னிசை வீணே        | 369 | எய்த்தேன் நாயேன்       | 421        |
| ஈச னே நீ            | 82  | எரிமூன்று தேவர்க்      | 280        |
| ஈச னேயென்           | 55  | எறும்பிடை நாங்கூ       | 129        |
| ஈண்டிய மாயா         | 529 | எ 2ன நானென் ப          | 506        |
| ஈரம்பு கண்டிலம்     | 295 | என்பாஃப் பிறப்         | 550        |
| உகந்தா னேயன்        | 378 | என்புள் ளுருக்கி       | 559        |
| உங்கையிற் பிள்ளே    | 173 | என்பே யுருக            | 599        |
| உடைய நாதனே          | 101 | என்றும் பிறந்திறந்     | 314        |
| உடையாள் உன்றன்      | 376 | என்னணி யார்மு‰         | 636        |
| உடையா னே நின்       | 60  | என்னப்பன் எம்பிரான்    | 256        |
| உணர்ந்தமா முனிவர்   | 389 | என்னு லறியசப்          | 642        |
| உண்டொர் ஒண்பொரு     | 46  | என்ணயப் பாவஞ்ச         | 120        |
| உண்ணப் புகுந்த      | 305 | ஏச்ஈ நிற்பர்           | 381        |
| உத்தம னத்த          | . 7 | ஏசினும் யானுன் கோ      | 154        |
| உம்பர்கட் கர்சே     | 534 | ஏதமிலா இன்சொல்         | 357        |
| உய்யவல் லாரொரு      | 297 | ஏய்ந்த மாமல            |            |
| உரியே னல்லே         | 598 | ஏரா ரிளங்கிளியே        | 568        |
| உருகிப் பெருகி      | 249 | ஏர்தரு மேழுல           | 356<br>347 |
| உருத்தெரியாக்       | 475 | ஏழைத்தொழும்பனேன்<br>-  | 347        |
| உரைமாண் ட           | 326 | ஏனே யாவரு<br>ஏன் யாவரு | 325        |
| உலக்கை பலவோச்சு     | 200 | ஆய நின்ன<br>ஐய நின்ன   | 42         |
|                     | 400 | Sea (Decel 60)         | 77         |

| and the second s | -   |                       |     |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|-----------------------|-----|
| ஒண்ணித் திலநகையா                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 158 | காணும் தொழிந்தேன்     | 601 |
| ஒண்மைய னே திரு                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 126 | காணு மாறு             | 88  |
| ஓப்புனக் கில்லா                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 538 | காதார் குழையாடப்      | 168 |
| ஒருவனே போற்றி                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 72  | காப்பாய் படைப்பாய்    | 445 |
| <i>ஒள்ருய் மு</i> கோத்தெழுந்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 222 | காமனுடலுயிர் "        | 323 |
| ஒன்றினெ டொன்று                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 634 | காருடைப் பொன்திகழ்    | 354 |
| ஒன்றும் போதா                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 496 | காருறு கண்ணிய         | 107 |
| ஓடுங் கவந்தியுமே                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 557 | காலமுண் டாகவே         | 528 |
| ஓயாதே யுள்குவார்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 181 | காஞர் புவித்தோ        | 266 |
| ஓய்வி லாதன                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 43  | கிஞ்சுகவா யஞ்சுகமே    | 360 |
| ஓரொருகா லெம்பெருமா                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 169 | கிளியஞர் கிளவி        | 517 |
| கட்கரியும் பரிமாவும்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 269 | கிளிவந்த மென்மொழி     | 192 |
| கடனினுள் நாய்நக்கி                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 117 | கிற்ற வாமன            | 38  |
| கடலின்றிரை யதுபோல்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 509 | கீத பினிய             | 346 |
| கடலே ய2னய                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 489 | குதுகுதுப் பின்றிநின் | 138 |
| கடவுளே போற்றி                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 68  | குலங்களேந் தாய்களேந்  | 133 |
| கடையவ னேணக்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 105 | குலம்பாடிக் கொக்கிற   | 254 |
| கட்ட றுத்தென்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 53  | குழைத்தாற் பண்டைக்    | 494 |
| கண்க ளிரண்டும்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 633 | குறியும் நெறியும்     | 560 |
| கண்டது செய்து                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 137 | குறைவிலா நிறைவே       | 390 |
| கண்ணஞ் சனத்தர்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 337 | <b>சு</b> ம் ஆம்      | 493 |
| கண்ணப்ப தெப்ப                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 218 | கூவின பூங்குயில்      | 368 |
| கண்ணர் நுதலோய்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 502 | கூறு நர்வே            | 498 |
| கதியடி பேற்கு <del>ள்</del>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 146 | கூற்றை வென்றுங்       | 583 |
| ் கமல நான் முகனும்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 459 | கெடுவேன் கெடுமா       | 644 |
| கயன்மாண்ட கண்ணி                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 245 | கேட்டாயோ தோழி         | 180 |
| கரணங்க ளெல்லாங்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 223 | கேட்டாரு மறியாதான்    | 32  |
| கருடக் கொடியோன்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 416 | கையார் வளேசிலம்பக்    | 187 |
| கருவா யுலகினுக்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 228 | கையாற் ரெழுதுன்       | 423 |
| கலந்து நின்னடி                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 483 | கொந்தண வும்பொழிற்     | 355 |
| கல்லாத புல்லறிவிற்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 476 | கொம்பரில்லாக் கொடி    | 124 |
| கல்லா மனத்துக்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 179 | கொம்பி லரும்பாய்க்    | 562 |
| களிவந்த சிந்தையொ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 119 | கொம்மை வரிமு‰க்       | 566 |
| கள்வன் கடியன்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 233 | கொழுமணி யேர்நகை       | 131 |
| கறங்கோலே போல்வ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 242 | கொள்ளுங் கில்லென      | 50  |
| கற்போலு நெஞ்சங்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 316 | கொள்ளோர் பிளவுக       | 106 |
| கற்றறியேன் கலே                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 548 | கொள்ளேன் புரந்தரன்    | 6   |
| கனவேயுந் தேவர்கள்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 244 | கொள்றை மதியமும்       | 345 |
| கன்னு ருரித்தென்ன                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 243 | கோணிலா வாளி           | 523 |
| கா சணி மின்க                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 198 | கோயில் சுடுகாடு       | 257 |
| காட்டகத்து வேடன்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 628 | கோல மேனிவ             | 470 |
| காண லாம்பர                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 48  | கோல வரைக்குடுபி       | 334 |
| காணுங் கரணங்கள்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 631 | கோலால மாகிக்          | 262 |
| -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |     | •                     |     |

# திருவாசகம்

|                        |      | ·                             |      |
|------------------------|------|-------------------------------|------|
| கோவே யருள              | 646  | செழுக்கமலத் திரளன             | 406  |
| கோழி சிலம்பச்          | 162  | செறியும் இப்பிறப்             | 576  |
| கோற்றே னெனக்           | 511  | செறியும் பிறவிக்கு            | 527  |
| கோற்றேன் மொழிக்        | 362  | சேரக் கருதிச்                 | 611  |
| சங்க மரற்றச்           | 208  | சொல்லிய லாதெழு                | 639  |
| சங்கரா போற்றி          | 69   | , சோதியாய்த் தோன்றும்         | 394  |
| <b>சங்கு திரண்</b> டு  | 640  | சோதியே சுடரே                  | 456  |
| சச்சைய னேமிக்க         | 135  | சோஃப் பசுங்கிளியே             | 365  |
| சடையானே தழலாடி         | 555  | ஞால பிந்திரன்                 | 404  |
| சட்டோ நினேக்க          | 221  | ஞானச் கரும்பின்               | 209  |
| சதுரை மறந்தறி          | 525  | ஞானவாள் ஏந்து                 | 613  |
| சத்திரணத் தேய்த்       | 189  | தகைவிலாப் பழியும்             | 520  |
| சலமுடைய சலந்தரன்       | 272  | தக்களு ரன்றே                  | 309  |
| சாடிய வேள்வி           | 298  | தக்கணயும் எச்சணயும்           | 259  |
| சாதல் பிறப்பென்னுந்    | 655. | தச்சு விடுத்தலுந்             | 296  |
| சாதிகுலம் பிறப்        | 477  | <u>கந்ததுன் றன்2னக்</u>       | 395  |
| சாவமுன் குட்டக்கள்     | 8    | தரிக்கிலேன் காய               | 65   |
| சித்த மேபுகுத்         | 582  | தவமே புரிந்திலன்              | 9    |
| சிந்தண் நின் றனக்      | 30   | தறிசெறி களிறும்               | 521  |
| சிந்தை செய்கை          | 83   | <sub>த</sub> னித்துணே நீநிற்க | 143  |
| சிரிப்பார் களிப்பார்   | 384  | தனியனேன் பெரும்பிற            | 31   |
| சிரிப்பேப்பன் சிறும்   | 153  | தன்மை பிறரா                   | 63   |
| சீரார் திருவடித்       | 292  | தாதாடு பூஞ்சோலேத்             | 358  |
| சீரார் பவளங்கால்       | 327  | <sub>தா தா</sub> ய் மூவே      | 444  |
| சீலபின் நி             | 643  | <b>காமே தமக்குச்</b>          | 605. |
| சீவார்ந் தீமொய்த்      | 418  | தாயாய் முலேயைத்               | 645  |
| சுடர்பொற் குன்றைக்     | 436  | காரகை போலுக்                  | 152  |
| சுந்தரத் தின்பக்       | 350  | தாரா அருளொன்                  | 491  |
| சுத்தர <i>திற</i> ணிக் | 197  | தாரா யுடையா .                 | 91   |
| கருள்புரி கூழையர்      | 410  | காளி யறுகினர்                 | 343  |
| குடகத் தோள்வன          | 201  | தானந்த பில்லாள்               | 264  |
| குடுவேன் பூங்          | 191  | கிகமக் கிகமும்                | 440  |
| குரியனர் தொண்டை        | 308  | கிண்பேரர் விடையான             | 290  |
| செங்க ணவன்பால்         | 171  | திருந்துவார் பொழில்           | 465  |
| செங்க கொடுமா இஞ்       | 175  | கிருமாலும் பன்றியாய்          | 235  |
| செடியா ராக்கைத்        | 424  | திருவார் பெருந்துறை           | 236  |
|                        | 185  | தில்மே முதூர்                 | 2    |
| செப்பார் முலேபங்கள்    | 656  | கிணத்தன யுள்ளதோர்             | 217  |
| செம்மைதலம் அறியாத      | 617  | த்தில்லே மாணி                 | 319  |
| செய்த பிழையறியேன்      | 359  | தீர்க்கின்ற வாறென்            | 112  |
| செய்யவாய்ப் பைஞ்சிற    | 56   | தீர்ந்த அன்பாய்               | 73   |
| செய்வ தறியாச்          | 52   | துடிகொள்நே ரிடை               | 460  |
| செல்வ தல்குர           |      | துடியே ரிடுகிடைத்             | 558  |
| செழிகின்ற தீப்புகு     | 109  | Shirt and with many resp.     | ,090 |

| பாட்டு | முதற்குறிப்பு | அகராதி |
|--------|---------------|--------|
|        |               |        |

| •                                 |            |                                |     |
|-----------------------------------|------------|--------------------------------|-----|
| துணியா வருகா                      | 490        | நில நீர் நெருப்பு <b>யி</b> ர் | 317 |
| துண்டப் பிறையான்                  | 183        | நிணப்பதாக                      | 80  |
| துப்பனே தூயாய்                    | 461        | நினேயப் பிறருக்                | 442 |
| து வெள்கோ நீறணி                   | 595        | நிற்பார் நிற்கநில்             | 609 |
| தெங்குலவு சோஃத்                   | 335        | நீக்கி முன்னெ 2னத்             | 433 |
| தென்பா லுகந்தாடுந்                | 263        | நீண்ட கரத்தர்<br>•             | 340 |
| தேரை நிறுத்தி                     | 312        | நீண்ட மாலும்                   | 438 |
| தேவ தேவன்மெய்ச்                   | 577        | நீதி யாவன                      | 427 |
| தேவர்கோ வறியாத                    | 34         | நீரின்ப வெள்ளத்து              | 526 |
| தேனக மாமலர்க்                     | 211        | நீல வுருவிற்                   | 348 |
| தேஞடு கொன்றை                      | 279        | நெக்கு நெக்குள்                | 443 |
| தேணப் பாஃக்                       | 62         | தெடுந்தகை நீயெள்ளே             | 116 |
| தேன்பழச் சோ&லச்                   | 349        | நெறிசெய் தருளித்தன்            | 282 |
| தேன்புக்க தண்பணே                  | 268        | நெறியல்லா நெறி                 | 649 |
| ைதயலார் மையலிலே                   | 654        | நோயுற்று மூத்துநான்            | 224 |
| தையலோர் பங்கினர்                  | 344        | பங்கய மாயிரம்                  | 322 |
| தொண்டர்காள் தூகி                  | 614        | பச்சைத்தா லரவாட்டி             | 547 |
| தோலுந் துகிலும்                   | 232        | பஞ்சாய (திருவே)                | 549 |
| நங்காயி தென்ன தவம்                | 265        | பஞ்சாய (அச்சோ)                 | 652 |
| <b>நங்கை மீரெக்</b> ள             | 579        | பஞ்சின்மெல் லடியாள்            | 451 |
| நஞ்சமர் கண்டத்தன்                 | 330        | படமாக என்னுள்ளே                | 288 |
| நடித்து மண்ணிடைப்                 | 569        | பணிவார் பிணிதீர்த்             | .93 |
| நண்ணிப் பெருந்துறை                | 630        | பண்சுமந்த பாடற்                | 182 |
| நமச்சிவாய வாஅழ்க                  | 4 <b>1</b> | பண்டாய நான்மறை                 | 626 |
| நரியைக் குதிரைப்                  | 647        | பண்ணர்ந்த மொழி                 | 545 |
| நல்கா தொழியான்                    | 385        | பண்ணினேர் மொழி                 | 450 |
| நல்ல மலரின்மேல்                   | 311        | பண்பட்ட தில்‰ப்                | 278 |
| நன்ருக நால்வர்க்கும்              | 270        | பத்தர் சூழப்                   | 580 |
| நாடகத்தாலுன்னடியார்               | 15         | பத்திமையும் பரிசுமிலா          | 479 |
| நாத முடையதோர்                     | 593        | பத்தில னேனும்                  | 600 |
| நாமகள் நாசி                       | 306        | பந்தணே விரலாள்                 | 453 |
| நாயிற் கடைப்பட்ட                  | 277        | பந்த வீகார ்                   | 635 |
| நாயிற் கடையாம்                    | 501        | பப்பற வீட்டிருத்               | 371 |
| நாயேணத் தன்னடிகள்                 | 226        | பரந்துபல் லாய்முல              | 10  |
| நாளுரடி யணோவா                     | 505        | பரம்பர னேதின்                  | 139 |
| நாஞரென் னுள்ளமார்                 | 216        | பரவு வாரவர்                    | 430 |
| நானுமென் சிந்தையும்               | 229        | பரவுவா ரிமையோர்கள்             | 21  |
| நானேயோ தவஞ்செய்                   | 553        | பரிதிவா ழொளியாய்               | 452 |
| நான்மறை யோனும்                    | 307        | பரிந்து வந்து                  |     |
| நான்முகன் முதலா                   | 4          | பருவரை மங்கைத <del>ன்</del>    | 441 |
| நான்றனக் கன்பின்                  | 227        | பவனெம் பிரான்பனி               | 524 |
| • •                               | 338        | பழிப்பினின் பாதப்              | 13  |
| நித்த மணுளர்<br>சிகுச்சுனே சில்லக | 457        | பழுதிரெல் புகழாள்              | 151 |
| நிருத்தனே நிமலா                   | 301        | <u> எ</u> ருவையில் புக்கியவு   | 455 |

| பற்ருங்கவை யற்றீர்                    | 508        | புவனியிற் போய்ப்பிற  | 375 |
|---------------------------------------|------------|----------------------|-----|
| பன்னுட் பரவீப்                        | 283        | புழுவி ஞற்பொதிந்     | 584 |
| பாங்கினெடு பரிசொன்                    | 481        | புறமே போந்தோம்       | 90  |
| பாசம் பரஞ்சோதிக்                      | 156        | புற்றில்வா எரவும்    | 514 |
| பாசவே ரறுக்கும்                       | 540        | புற்று மாய்மர        | 397 |
| பாட வேண்டுநான்                        | 104        | புன்புலால் யாக்கை    | 543 |
| பாடிமால் புகழும்                      | 448        | பூங்கமலத் தயனெடு     | 554 |
| பாடிற்றி லேள்பணி                      | 149        | பூசுவதும் வெண்ணீறு   | 255 |
| பாதாள மேழினுங்கீழ்                    | 164        | பூறெ ளுததொ           | 469 |
| பாரார் விசும்புள்ளார்                 | 176        | பூதங்க டோறு நின்     | 370 |
| பாருரு வாய                            | 597        | பூதங்க கோந்தாகிப்    | 482 |
| பாரொடு விண்ணுய்ப்                     | 446        | பூத்தாரும் பொய்கைப்  | 313 |
| பாரோர் விண்ணேர்                       | 422        | பூமே லயனேடு          | 234 |
| பரர்பத மண்ட                           | 393        | பூவலர் கொன்றை        | 594 |
| பார்பாடும் பாதாளர்                    | 247        | பூவார் சென்னி        | 603 |
| பார்ப்பதி யைப்பகை                     | 301        | பூவியல் வார்சடை      | 196 |
| பாலக ஞர்க்கன் று                      | 310        | பூவேறு கோனும்        | 215 |
| பாலும் அமுதமும்                       | 285        | பெருநீ ரறச்சிறு      | 130 |
| பாவநா சாவுன்                          | 454        | பெருமான் பேரா        | 610 |
| பாழ்ச்செய் விளாவிப்                   | 565        | பெரும்பெருமா னென்    | 408 |
| பாற்றிரு நீற்றெம்                     | 602        | பெற்றது கொண்டு       | 127 |
| பானினே ந் தூட்டுந்                    | 542        | பெற்றி பிறர்க்கரிய   | 194 |
| பட்டு நேர்பட                          | . 467      | பேசப்பட்டே           | 86  |
| பிணக்கிலாத                            | 466        | பேசிற்ளு மீசுனே      | 28  |
| பணியெலாம் வரினும்                     | 518        | பேசும் பொருளுக்      | 632 |
| பித்த னென்றெண                         | 429        | பேத மில்லதொர்        | 471 |
| பித்தென் ஊ யேற்றும்                   | 620        | பேராசை யாமிந்தப்     | 284 |
| பிரம் னரியென்                         | 324        | பேரும் குணமும்       | 561 |
| பிறவித‰ யறமாற்றிப்                    | 478        | பைங்குவீனக்          | 167 |
| பிறவி யென்னுமிக்                      | 583        | பைந்நாப்பட வர        | 504 |
| பிறிவறியா அன்பர்                      | 414        | பொச்சை யானவிப்       | 575 |
| புகவே தகேனுளக்                        | 14         | பொதும்புறு தீப்போற்  | 140 |
| புகவே வேண்டா                          | 603        | பொத்தை யூன்சுவர்     | 432 |
| புகழ்யின் தொழுமின்                    | 608        | பொய்யவ னேகோப்        | 111 |
| புகுவ தாவதும்                         | 40         | பொய்யனேன் அக         | 396 |
| புகுவே னெனதே                          | 64         | பொய்யாய செல்வத்      | 231 |
| புணர்ப்ப தொக்க                        | 75         | பொய்யெல்லாம் மெய்    | 650 |
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | 250        | பொருட்பற்றிச் செய்   | 315 |
| புத்தன் புரந்தராதியர்                 | 318        | பொருத்த மின்மை       | 97  |
| புத்தன் முதலாய                        | 302        | பொருந்து மிப்பிறப்   | 570 |
| புரந்தர ஞரொரு                         | 612        | பொருளே தமியேன்       | 121 |
| புரள்வார் தொழுவார்                    | 132        | போலிகின்ற நின்முள்   | 114 |
| புலன்கடி கைப்பிக்க                    | 132<br>398 | பொழிகின்ற துன்பப்    | 409 |
| புலேய னே ஊயும்                        | 980        | المالي المالي المالي |     |

| Garage Control                              |       |                            |           |
|---------------------------------------------|-------|----------------------------|-----------|
| பொன்னிய லுந்திரு                            | 638   | மானேர் நோக்கியுடை          | 89        |
| போகம் வேண்டி                                | 76    | மானோர் நோக்கியுமை          | 59        |
| போது சேரயன்                                 | 403   | மாஞேர் பங்கா               | 492       |
| போரே றேநின்                                 | 57    | <b>மிடைந்தெலும் பூத்தை</b> | 419       |
| போற்றி யருளுகநின்                           | 174   | மின்கணிஞர் நுடங்கு         | 412       |
| போற்றியிப் புவன                             | 74    | மின்னிடைச் செந்துவர்       | 207       |
| போற்றியென் போலும்                           | 67    | மின்னே ரணம                 | 641       |
| போற்றியென் வாழ்முத                          | 366   | முடித்த வாறும்             | 61        |
| போற்றி யென்றும்                             | . 49  | முத‰ச்செவ் வாய்ச்சி        | 145       |
| போற்றியோ நமச்சி                             | 66    | முத்தணி கொங்கை             | 204       |
| மஞ்சுலாம் உருமும்                           | 522   | முத்தனே முதல்வா            | 463       |
| மடங்கவென் வல்விணே                           | 123   | முத்த ஊழுதற்               | 586       |
| மண்ணதனின் பிறந்                             | 651   | முத்தன்ன வெண்              | 157       |
| மண்ணின் மாயை                                | 637   | முத்திக் குழன்று           | 246       |
| மதிக்குந் திறலுடைய                          | 563   | ் முத்திநெறி யறியாத        | 648       |
| மத்துறு தண்டுயி                             | 134   | முத்துநற் ருமம்            | 195       |
| மருவினிய மலர்ப்பாத                          | 552   | முந்திய முதனடு             | 373       |
| மருளனேன் மனத்தை                             | 464   | முழுதயில் வேற்கண்          | 148       |
| மலங்கி ளேன்கண்ணி                            | 468   | முழுமுத லேயைம்             | 379       |
| ம்2லமக2்ள யொருபாகம்                         | 261   | முழுவதுங் கண் ட            | 11        |
| ம <b>ஃ</b> லயரையன் பொற்                     | 267   | முன்னு மாலயனும்            | 291       |
| மறுத்தனன் யானுன்                            | 110   | முள்ளுண மூவர்க்கு          | 193       |
| மன்னவ னேயொன்று                              | 147   | முன்னிக் கட‰ச்             | 170       |
| மன்ன வெம்பிரான்                             | 103   | முன்னின் முண்டா            | 377       |
| மாடுஞ் சுற்றமும்                            | 571   | முன்னிறு மாதியும்          | 329       |
| மாடு நகைவாள்                                | 205   | முன் ஊப் பழம்பொரு          | 163       |
| மாதாடு பாகத்தன்                             | 332   | முன்ணே யென்னுடை            | 428       |
| மாதிலர் பாகள்                               | 587   | முன்னே விண்மிரண்டும்       | 618       |
| மாய வனப்பரி                                 | 530   | மூத்தானே மூவாத             | 551       |
| மாய வாழ்க்கையை                              | 581   | ் மூவரும் முப்பத்து        | 623       |
| மாய னேமறி                                   | 402   | மூன்றங் கிலங்கு            | 328       |
| மாலயன் வானவர்                               | 588   | மெய்தா னரும்பி             | 5         |
| மாலறியா நான்முக                             | 159   | மெய்யனே விகிர்தா           | 462       |
| மாலே பிரமனே                                 | 248   | மே‰் வானவ                  | 47        |
| மாவடு வகிரன்ன                               | 413   | மேவு முன்றன் -             | 487       |
| மாழைமைப் பாவிய                              | 411   | மைப்பொலியுங்               | 186       |
| மாறி நின்றெண்க்                             | 37    | மையமர் கண்டன               | 206       |
| மாறிநின் றென்ணே                             | 386   | மைய லாயிந்த                | 567       |
| மாறி வாதமாக்                                | 95    | மையி லங்கு நற்             |           |
| மாறுபட்டஞ்சென்ணே                            | 115   | மொய்ப்பா னரம்பு            | 96<br>447 |
| மான மழிந்தோம்                               | 320   | மொய்யார் தடம்              | 417       |
| மானே சீ கென்னல                              | 160   |                            | 165       |
| மானே நீ நென்ன <i>லே</i><br>மானேர் சேசர்சிமன | 497   | யாவர்க்கும் மேலாம்         | 622       |
| மானேர் நோக்கிமண                             | # 7 ( | யானே தும் பிறப்பஞ்         | 16        |

## திருவாசகம்

|                       |                | and the second s |     |
|-----------------------|----------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| யானே பொய்யென்         | 94             | விடுமின் வெகுளி                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 607 |
| வட்ட மலர்க்கொன்றை     | 213            | விடைவிடா துசந்த                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 535 |
| வணங்கத் த‰வைத்து      | 281            | விண்ணகத் தேவரு                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 374 |
| வணங்கு நின்ன          | 79             | விண்ணைந் தேவர்க்கு                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 184 |
| வணங்கு மிப்பிறப்      | 572            | விண்ணேர் முழுமுதல்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 253 |
| வண்ண ந்தாள்           | 29             | விரவிய தீவிண                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 532 |
| வந்திமை யோர்கள்       | 591            | விணக்கேடரும்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 507 |
| வம்ப ஞய்த்திரி        | 585            | விளேப்பிறவி                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 474 |
| வம்பனேன் றன்கோ        | 447            | வினேமிலே கிட                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 26  |
| வருந்துவநின்          | 17             | விணேயென் போலுடை                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 41  |
| வலத்தல் மாளள்ள        | 144            | வெஞ்சின வேள்வி                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 303 |
| வல்லேவா ளரக்கர்       | 449            | வெஞ்சே லணய                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 425 |
| வழங்குகின் ருய்க்குள் | 415            | வெந்துவிழும் உடற்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 653 |
| வளர்கின்ற நின்கரு     | 108            | வெய்யவன் அங்கி                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 300 |
| வளேந்தது வில்லு       | 294            | வெய்ய விணயிரண்டும்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 615 |
| வள்புலால் வேலும்      | 516            | வெருவரேன் வேட்கை                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 515 |
| வன்னெஞ்சக் கள்வன்     | 225            | வெள்ளத்து ணுவற்றி                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 118 |
| வாட்டடங் கண் மட       | 202            | வெள்ளந்தாழ் விரிசடை                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 25  |
| வாரா வழியருளி         | 621            | வெள்ளேக் கலிங்கத்தர்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 342 |
| வாவிங்கே நிகுமிற்     | 353            | வெறுப்பன வேசெய்யு                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 407 |
| வாழ்கின்ருய் வாழாத    | 24             | வேடுரு வாகி                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 590 |
| வாழ்த்துவ்தும் வான    | 20             | வேண்டத் தக்க                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 499 |
| வாழ்ந்தார்க ளாவாரும்  | 629            | வேண்டு நின்க                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 78  |
| வாளுலாம் எரியும்      | 519            | வேண்டும் வேண்டும்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 486 |
| வரன் நாட்டும்         | 99             | வேண்டேன் புகழ்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 510 |
| வானவன் மாலயன்         | 286            | வேதமும் வேள்வியும்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 214 |
| வானகி மண்ணுகி         | 19             | வேத மொழியர்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 336 |
| வான்கெட்டு மாருத      | 252            | வேவத் திரிபுரஞ்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 592 |
| வாள்பாவிய வுலகத்      | 513            | வேளில் வேள்கணே                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 44  |
| வான்வந்த தேவர்களும்   | 178            | வேனில்வேள் மலர்க்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 23  |
| வர் சின்றத் தேவாகளும் | 100            | வைத்த நிதிபெண்டீர்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 220 |
| விச்ச தின்றியே        | 85             | வைப்புமா டென்று                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 426 |
| விச்சுக் கேடு         | 33             | னவயக் மெல்லாம்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 203 |
| விச்சைதா னிதுவொப்ப    | <del>0</del> 0 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |     |

பாட்டு முதற்குறிப்பு அகராதி முற்றிற்று

### சொல்லகராறி

#### [பாட்டு எண்]

அங்கண்னே 412.

அ (சுட்டு) 123, 163, 185. அஃதான்று 3:28. அஃது 51. அக்காரம் 569. அக்கால 4:26. அகங்குழைந்து 4:67, 334. அகங்குழையேன் 18. அகண்டமும் 635. அகத்தான் 507. அகத்து 420, 628. அகத்தே 3:172, 623. அகப்பட்டு 412, 474, 567, அகப்படுத்து 206. அகப்படும் 635. அகநெக 102, 396. அகநெகவும் 488. அக்கெகவே 33, 550. அகநெகாதவர் 520. அகம்புகுந்து 571. அகமகிழ் 292. அகல்விக்கும் 1:40. அக்ல 1:37, 172, 360, 495, 615, 630, 631. அகலவிடுமின் 606. அகலா 106. அகலாதே 570. அகலிடத்தே 612. அகவயின் 3:83. அக்ழ 440. அகற்றி 531. 625. அகன்ற 1:35. அகன்றது 367. அகள்ளேன் 3:51. அகில் 3:90. அங்கண் 171.

அங்கணன் 175, 596.

அங்கணு 458. அங்களுள 75. அங்கம் 167. அங்கமலபாதம் 628. அங்கருணே 175. அங்கி 289, 300. அங்கிதங்கிய கையாய் 404. அங்கு 2:1. 2:62, 97, 173, 259, 270, 273, 315, 328, 571, 575, 640. அங்கும் 82. அங்குற்றே 227, அங்கே 324. 416. அங்ஙனே 100. அச்சத்தால் 173. அச்சத்தாலே 55. அச்சம் 3:98, 33, 112, 242, 405. அச்சன் 33, 575. அச்சு 296. அச்சோ 512, 547. அச்சோவே 648-656. அகம்பு 432. அசைத்த பிரான் 240: அசைந்தன 3:82. அஞ்சல் 120, 141. அஞ்சலி 3:75, 369. அஞ்சலிக்கணே 76. அஞ்சனத்தார் 337. அஞ்சி 8, 136, 139, 142, 146, அஞ்சினேன் 451. அஞ்சு - ஐந்து 4:19. அஞ்சுகமே 360. அஞ்சுமாறே 514 - 523. அஞ்சுவாரவரை 522.

அஞ்சுவித்தாய் 123. அஞ்செழுத்தின் 31. அஞ்செழுத்து 573. அஞ்சேல் 4:172, 383, 425. 549, 646, 652. அன்சேன் 16, 514-523. அஞ்சொடு 112. அஞ்சொல்நல்லார் 142. அஞ்சொலாள் 330. அஞ்சோம் 34. அஞ்ஞானம் 1:40. அட்டமாசித்தி 2:63. அட்டமூர்த்தி 578. அட்டி 203, 277. அடக்கும் 564. அடங்கிடும் 640. அடர்ந்தென்ன 141. அடர்புலனுல் 142. ் அடர்வனவே 141. அடலரசே 140. அடவிமரம் 513. அடற்கரிபோல் 136. அடற்கரியே 135. அடி 1:5. 1:6, 1:11-15, 315. 355, 397, 402, 505, 530. 533, 549, 574, 598, 599, 652. அடிக்கமலம் 172. அடிக்கீழ் 607. அடிக்குடில் 3:160. அடிக்கே 231, 413, 605, 609. அடிகள் 1:32, 226. அடிகளார் 343. அடிகளே 460. அடிச்சுவடு 241. அடித்தடித்து 569. அடித்து 4:55. அடிநாயினேன் 54. அடிநாயேன் 489, 503. அடி நாயே கா 41. அடிமுடி 4:5. அடிமை 4:111,502,598,645. அடிமைக்கு 378, 642,

அடியரில் 426, 435. அடியருடன் 406. அடியரை 2:119. அடியரொடும் 642. அடியவட்கு 2:46. அடியவர் 2:130, 200, 350. 597. அடியவர்க்கு 39, 528. அடியவர்கட்கு 126. அடியவர்கள் 198, 330. அடியவரோடு 2:144. அடியன் 33, 101. அடியனேற்கு 540. அடியனேன் 403. அடியனேனுடைய 388. அடியனேனும் 78. அடியார் 1:47, 2:7, 34, 57, 64, 87, 89, 90, 91, 117, 118, 129, 194, 281, 371, 373, 374, 376, 380, 424. 472, 484, 485, 490, 537, 574, 587, 591, 608, 631. அடியார்க்கு 93, 596, 428. அடியார்கள் 21, 583, 640. அடியார்களும் 382. அடியார்தம் 33. அடியார்தாம் 27. அடியார்மனம் 637 அடியார்முன் 438. அடியாரடி 638. அடியாரடியோம் 634.640. அடியாரானிர் 606. அடியாரிடை 131. அடியாரில் 86. அடியாருடனே 634. அடியாருள் 332, 487. அடியாரென்று 381. அடியாரொடு 6. 139. அடியாரொடும் 642. அடியாரோடு 34, 483. அடியாலே 4: 2. அடியான் 4:184, 152, 425, 427, 451.

அடியானென்று 132. அடியானே 86. அடியிட்டலும் 298. அடியிணே 567. அடியினேகள் 4:9 அடியும் 440. அடிமே 7. 10, 608. அடியேங்கட்கு 171. அடியேற்கு 1:60, 3:165, 9,62, 91. 146, 378, 441, 494, 546, 548, 553. அடியேற்கே 483, 494: அடியேன் 4:170, 4:185, 12, 17, 62, 87, 91, 94, 127, 132, 139, 234, 292, 376, 387, 408-415, 424, 487, 450, 456 -464, 484, 486, 495, 497, 585, 484, 538, 539, 555, 557, 558, அடியேன்பால் 380. அடியேன்பாலே 248. அடியேனுடை 420. அடியேனும் 64, 491. ூர்: 3ய**ீ**வ 1277 131, 146, 246, 383, 453, 544, 545, 547.569, 622, 652. அடியொடு 4:212. அடியோங்கள் 374, 590: அடியோம் 3:160, 167, 163, 165, 249, 253, 320, 638. அடியோணம் 200, 212. அடுந்தகை 116, அனட்க்கலம் 173, 406 · 415. அடைத்த 4:26. அடைத்து 386. அஸ்டத்தோன் 3:28. அடைந்த 264. அடைந்தவர்க்கு 4:161. அடைந்தார் 185, 641, அடைந்து 419. அன்டந்தேன் 645. அடைய 613. அடையாநெஞ்சு 362.

அடையாமல் 2:10, 2:109. அடையாமே 607, 608. அடையார் 398: அடைவோம் 508, 607. அண்டங்கடந்து 353. அண்டத்தவர் 330. அண்டத்து 3: 95. அண்டப்பகுதியீன் 3:1. அண்டம் 183. அண்டமணத்துமாய் 393, அண்டமாய் 541. அண்ட முதலாயினுள் 183. அண்டர்நாடு 614. அண்டரண்டமாய் 541. அண்டவாணரும் 397 அண்ணல் 2:101, 431, 514, 651. அண்ணு 4:149, 25, 502. அண்ணும்லே 4:149 172, 184. அண்ணுவமுதே 14. அண்ணிப்பான் 1:4. அண்ணுவது 635. அண்மையனே 126:3 அணங்கின்மணவாள் 371. அணங்கொடு 281. அணவும் - கலந்த 355. அணி 134: 614. அணிகிலாதவரை 518. அணிகுழல்மேல் 166. அணிகொங்கை 204. அணிகொள்தில்லே 473, 475. அணித்திரு நீற்றின் 636. அணிதில்கூ 203, 225, 250, 281. அணிந்த 279. அணிந்தாய் 139, 455. அணிந்தான் 187. அணிந்து265. அணிந்தும் 2:114; அணிந்தோன் 3:31. அணிபொழில் 121. அணிமயில் 383. அணிபின்கள் 198.

அணிமுடியாதி 589. அணியாம் 291. அணியார் 93, 490. அணியார்க்தவு 607. அணியார்முலேயாகம் 636. அணியிழையார் 655. அணியினை 518. அணிமினுண 523. அணியெம்பெருமான் 595. அணிவித்து 651. அணு 3:5, 29. அணுகரமாலயனும் 626. அணுகாவண்ணம் 364. அணுகினன் 367. அணுகும் 562. அணுத்தரும் 3:45. அணுவாய் 392. அணுவில் 29. அணுவே 4:112. அணேகிலேன் 450. அணேந்து 572. அணேயார் 275. அணேவது 444 445. அணேவான் 505. அண்ணிரல் 453. அத்த 12. அத்தந்திரத்தின் 3:132. அத்தமியேன் 17. அத்தமே 620. அத்தர் 338. அத்தன் 7, 157, 195, 204, 250, 318, 333, 429, 432, 434, 582, 583, 616, 620, 648. ஆத்தனே 396, 463, **541**. அத்தஊ-அவ்வளவே 640. அத்தனயும் 56, 275. அத்தனெப்பாய் 120. 'அத்தா 1:79, 4:123, 4:174**,** 88, 421. அத்தி 293. அத்திக்கு 4:163, 246. அத்திசை 4:79.

அத்திறம் 242. அத்தேவர்தேவர் 219. அத்தொழும்பரில் 148. அதன்பிசை 2:27. அதனுல் 1:17, 2:126. அதனுலே 41, 431. அதனில் 1:60, 2:9, 4:5, 31, 50, 56, 75, 86, 88, 89, 90, 134. அத்னுளே 465. அதிகாரம் 501. அதிசயம் 341, 426-435. அதிசயமாக 4:72. அதில் 4:58. அது 2:17, 65, 4:43, 69, 70, 81: 203, 268, 271, 274, 293, 372, 428, 429, 468, 508, 589, 607, 642, 647. அதுகாட்டி 29. அதுதன 44. அதுபோல் 509. அதும்பும் 140. அதுவல்லால் 502. அதுவன்றி 501. அதுவும் 2:63, 93, 499. அதுவே 3:66, 371, 379, 499. அதுவேயாக 493. அதெந்துவே 456-464. அந்த 276. அந்தகன் 258, 289.. அந்தணன் 2:42, 373. அந்தணஞகி 355. அந்தணஞய் 175, 228, 235. அந்தண ஊ 192. அந்தம் - இறுதி 1:73, 26, 31, 168, 394, 395, 635, 653. அந்தமாம் 174. அந்தமாய் 33. அந்தமாயினுய் 101. அந்தமாயினுள் 26. அந்தமில் 2:22, 2:92, 2:101, 453. அந்தமில்லான் 261.

அந்தமிலா 177, 183, 473. அந்தமிலான் 346. அந்தமின்றி 488. அந்தமும் 3:51, 155, 214. அந்தரர்கோன் 197. அந்தரத்து 2:98. அந்தரத்தே 350 、் அந்தரமே 177, 189, 473, அந்தோ 3:34, 26, 28, 64, 395, 612. அந்தோவே 612. அந்நாள் 88, 590, 591. அந்நாளில் 268. அந்நெறியே 285. அநங்கணே 258. அநாதிகுணங்கள் 634. அநேகபவங்கள் 637. அநேகன் 1:5, 3:39. அப்பரிசதனல் 2:126. அப்பரிசும் 2:76. அப்பழஞ்சொல் 173. -அப்பற்கு 199. அப்பன் 207, 218, 250, 426, 519, 521, 573, 584. அப்பனே 72, 101, 102, 388, 461. அப்பா 4:161, 120, 133, 411, 417.536. அப்பாண்டிநாட்டை 185. அப்பால் 346, 417, 533. அப்பாலன் 11. அப்பாகூ 185. அப்பாணக்கு 185. அப்பிரானுக்கே 230. அப்பு 124, 185. அப்புறத்து 582. அப்புறமாய் 228 அப்பெற்றியனே 163. அப்பொருள் 186. 434. அப்பொருளாமாபாடி 168. அம் - அழகு 133. அம்பரமாம் 273.

அம்பரமே 124.

அம்பரவா 22. அம்பலக்கூத்தன் 382. அம்பலத்தமுதே 549. அம்பலத்து 22, 104, 205.516. அம்பலத்துள் 520. அம்பலத்தே 254, 271, 275, 281, 474. அம்பலமே 288 அம்பலவன் 216, 225, 250. அம்பலவனே 55. அம்பலவர 231. அம்பவளம் 205. அம்பு 295. அம்பொன் 2:140. 562. அம்பொனின்மேனி 354. அம்ம 514.523. அம்மதம் 4:17. அம்மலர்க்கே 30, 404. அம்மா 610. அம்மால் 518. அம்மான் 4:168, 440. அம்மானுப் 175-194. அம்மானே 416-425,494,552. அம்மான் 193-195. அம்மை 565, 656. அம்மையே 536. அமர்கண்டன் 206. அமர்சோகு 2:73. அமர்பாகு 2:98 அமர்திருவரு 2:103. அமர்ந்த 4:147, 590. அமர்ந்தானே 187. அமர்ந்து 2:22, 556. அமரர் 4:136, 161, 199, 589, 629. அமரர்கோனும் 439, அமரர்பெம்மான் 59ீ. அமரரும் 372. அமரரெல்லாம் 641. அமரும் 360, அமலனே 459. அமலா 4:178. அமளிக்கே 156.

அமளியின்மேல் 155. அமுக்குண்டு 480. அமுதக்கட்டு 4:150. அமுதப்பெருங்கடலே 30. 116. 388, 485. அமுதத்தையும் 125. அமுததாரைகள் 3:174. அமுதம் 3:170, 17, 33, 73, 285, 315, 522, 611. அமுதமாய் 17.2. அமுதமும் 285. அமுதமுமாய் 190, 353. அமுதமூறி 330. அமுதளித்து 351. அமுதன் 157, 161, 596. அமுதனே 102. அமுதாக்கும் 136. அமுதாம் 524. 560. அமுதாய் 4: 173, 122. அமுதானுகோ 477. அமுதின் 128, 439. அமுதிகோ 354. அமுது 3:181, 4:93, 109, 122. 207, 221. 273, 286, 396. 511, 581, 621, 634. அமுதுசெய்தருளி 290 . அமுதுசெய்தாய் 132. அமுதுசெய 271. அமுதுண்டு 334. அமுதுண்ண 154. அமுதா தி 328, 412. அமுதாறு 640. அமுதென 372. அமுதே! 1:63. 1:67, .3:59. 4:104, 4:142, 54, 59, 88, 89, 94, 117, 142, 374, 380 386, 390, 402, 453, 486,, 512, 536, 545, 549. அமுதை 193, 438, 439. அமுதொடு 40. அமை-மூங்கில் 3:103. அமைத்தனன் 3:177. அமைத்து 625.

அமைத்தோன் 3:29 . அமைந்த 406. அமைந்தன் நே 621. அமையின் 605 . அமையாதால் 86. அமையும் 556. அமையுமே 646. அழைவதாக 4:53. அயர்வேனே 491. அயல் 245, 393. அயலவர் 4: 46. அயலார் 164. அயலார்போல 491. அயலே 91. அயன் 6, 212, 239, 241, 250, 253, 261, 286, 289, 341, 396, 403, 558. அயன்தன்பெருமான் 197. அயன்மாற்கு 499. அயனும் 177, 192, 199, 266, 291, 399, 438, 439, 440. 456. அய2ன 258. அயனேடு 178, 186, 259, 554. அயில்வேல் 148. அயின்று 73. அர - அரவு 139, 146. அரக்கர் - திரிபுராரிகள் 449. அரக்கள்:563. அரசின் 152, அரசே! 4:90, 4:419, 4:147, 4:163, 4:216, 105 - 124, 140.142. 396, 437, 446. 511, 534, 537. அரசை 171, 278, 630. அரத்தமேனி 97. அரவக்கச்சை 135. அரவத்தால் 16.7. அரவம் 166. 213, 255, 339. 464. அரவன் 430. அரவாட்டி 547. அரவு 206.

அரவுபூன்னிர 152. அரவும் 514. அரவுவார் கழகிகோகள் 21. அரற்ற 208. அரற்ருதே 610. அரற்றி 2:136, 4:53, 4:82, அரற்றுகின்றேன் 503. அரற்றுகோ 616. அரன்றன் 164. அரஞர் 324. அரனே 1:85, 4:123, 4:192, 139, 272, 511, 512. அரா 69, 208, 407. அரி-திருமால் 241, 289, 324. செவ்வரி 206. அரிக்கும் 237. அரிகேகரியாய் 4:190. அரிதாம் 126, 280, 620. அரிது 234, 620, அரிதென்ருல் 93. அரிதென 372. அரிந்தது 311. அரிந்து 1289. அரிப்புண்டு 129. அரிய 1:78. \$:47, 4:116, 4: 204, 175, 178, 192, 194, 209, 241, 244, 247, 333, 341, 393, 394, 442, 528, 611,649. அரியசிவும் 239. அரியதிலரிய 3:47. அரியபொருளே 647. அரியயுனும் 575 . அரியவன் 39, 428, 574. அரியன் 609. அரியாய் 4:143, 4:178, 89, 136, 159, அரியான் 159, 160, 161, 176. அளியானே 21. 22. அரியாண 1:92, 334. அரியும் 199. அரியேண் 117.

அரியை 96. அரியொடு 2:35, 2:115. அரியோய் 499. அரியோன் 3:47. அரிவையோ 331. அருக்கன் 3:20, 212, 278, 289, அருங்கமிற்குஸ் 1:52. அருங்கற்பண் 382. அருச்சண் 3:93. அருட்குழாம் 583. அருட்டுறை 602. அருட்பெருங்கடல் 396. 405. அருட்பெருக்கீ 3:160. அருண் மூல 2:124. அருணன் 367. அருணனில் 3:59. அருத்தனே 457. அருத்தியினல் 475. அருத்தியோடு 2:86. அருந்தவம் 399. அருந்தவர் 3:138. அருந்தவர்க்கு 3:97. 537. அருந்தவருக்கு 274. அருந்தவா 465. அருந்தன்மை 3:2, அருந்தினனே 122. அருந்துணேவனுப் 570. அருநரகத்திடை 435. அருநரகிடை 429. அருநரகில் 473, 547. அருபுரத்தொருவன் 4:75. அரும்பாய் 562. அரும்பி 5. அரும்பு - (பிஞ்சு) பிறை 139. அரும்பெருஞ்சோதி 155. அரும்பெரும்டிபாருளே 453. அரும்பெருமான் 408. அரும்பெருமை 3:46. அரும்பெறல் 8:96. அரும்பொருள் 20, 52, 569. அருமந்த 239. அருமருந்தே 511, 512. அருமறைகள் 287.

அருமா மணிமுத்தே 486. அருமால் 610. அருமாலுற்றேன் 441. அருமைகாட்டும் 206. அருமையில் 4:126. அருவமும் 4:193. அருவராதவரை 515. அருவரை 3:88. அருவரைதொறும் 3:136. அருவாம் 394. அருவாய் 228, 236. அருவி 442. அருவினேச்சுற்றமும் 245. அருவிணயேன் 9. அருள் 1:42.1:65.2:14.2:117. 4:119, 110, 112, 118, 123, 250, 280, 315, 320, 327. 366, 371, 379, 393, 398, 414. 434. 448. 451-455. 463, 490, 491, 516, 529, 544, 552, 588, 599, 652. அருள்கலத்தே 493. அருள்கொடுத்து 259. அருள்செய் 97. அநள்செய்த 588. அருள்செய்தாய் 499. அருள்செய்தான் 553. அருள்செய்து 497. 368. அருள்செய்பெருமை 593. அருள்செய்ய 441. அருள்செய்யாய் 400, 483. அருள்தந்து 567. அருள்துறை 602. அருள்நிதி 377. அருள் நீர் 3:88. அருள்தோக்கி 380. அருள்பவன் 2:109. அருள்புரித்து 2:121. அருள்புரியாயே 446-455. அருள்புரியும் 370. அருள்புரிவசன் 357. அருள்பெற்ற 57. அருள்பெற்குர் 484.

அருள்பெற்றேன் 652. அருள்பெறுநாள் 16. அருள்பெறும் 2:130. அருள்வகை 401. அருள்வழி 2:40, 400. அருள்வெளி 119. அருள 2:37, 646. அருளமுதம் 17, 611. அருளலாம் 63. அருளலும் 3:149. அருளவும் 146. அருளறிவார் 587. அருளனே 464. அருளாது 383. அருளாதே 503. அருளாதொழிவதே 494. அருளாய் 4:99. 4:171, 4:172, **\*10, 94, 118, 385, 386, 394,** 401, 599. அருளாயே 382, 456 - 465, 484, 602. அருளாயோ 602. அருளார் 612. அருளாரமுதத்தை 415, அருளாரமுதம் 485. அருளாரமுது 109. அருளால் 192, 489, 549. அருளால் ஆண்டாய் 486. அருளாலே 1:18. அருளி 2:10,2:11,2:26,2:29, 2:42, 2:50, 2:52, 2:56, 2:126, 21, 29, 3:117, 3-148, 36, 93, 131, 177, 218. அருளிச்செய் திலனேல் 274. அருளிட 73. அருளிடவேண்டும் 4:16-8 அருளிடும் 73. அருளிய 2:33, 2:47, 2:63, 2:121, 2:125, 2:124, 2:138. 2:143, 4:76, 4:163, 373, 570, 572, 573, 575, 576, 598. அருளியது 3:166.

அருளியவாறு 272, 322,648. 656. அருளியும் 2:20, 2:22, 2:90, 2:99, 2:106, 2:110, 2:131. அருளிலேயானுல் 446. அருளிவந்து 176, அருளினன் 2:145, 3:63. அருளினன்காண் 259, 272. அருளினுன் 583. அருளினே 4:144, 4:166,4:209, 4:214, 451. அருளீசன் 636, 637. அருளு 9, 68, 78, 104. அருளுக 174. அருளுடைச்சுடர் 537. அருளுடையண்ணல் 2:104. அருளுதற்கு 79. அருளுதி 489. அருளும் 1:16, 3:97, 4:161, 160, 165, 171, 174, 175, 331, 335, 360, 372, 435, 492, 530, 591, 598, 628. அருளுமது 274. அருளுவது 534-543. அருளே 4:199, 121, 170, 447, 530, 544, 548. அருளே 416. அருளொடு 3:181. அரைசனே 388. அரைசே 4:104, 140. 141. 379, 380, 387. அரையற்கு - அரசற்கு 169. அரையன் 161. அரையாடுநாகம் 240. அரையோன் 3:32. அல்குல் 69, 206, 504. அல்லது 77, 82, 199. அல்லல் 477, 495. அல்லலில் 4:39. அல்ல2லயும் 608. அல்லற்படை 614. அல்லற்புறவி 1: 91.

அல்லன் 164, 529.

அல்லனே 54. அல்லா 387. அல்லாத 187, 237. அல்லாதவரும் 439. அல்லாதார்க்கு 187. அல்லாது 173. அல்லார் 173. அல்லால் 6. 12. 136. 141, 370, 448, 452, 450, 451, 453, 454, 455, அல்லாவண்ணம் 90. அல்லானே 1: 73. அல்லிக்கமலத்தயன் 439. அல்லேம் 34. அல்லேன் 87, 106. அல்லே 392. அல்லேயரய் 541, 391. அல்ஜேயுமாம் 1: 71. அலங்கல் 133. அலந்த 129. அலந்துபோனேன் 483. அலந்தேன் 4: 185. அலம்பார்புனல் 254 அலமந்தனன் 124. அலர் - பழி 4: 20,587. அலர் ததிரோன் 189. அலர்தூவி 593. அலர்ந்த 375 அலர்ந்தஜேசெய்ய 3: 122 அலரவனும் 260 அலராக 272. அலரும் 404. அலவா 58. அலறி 3: 152, 149, 438, 457, 602, 552. அலறிடேன் 26. அலறியும் 2: 134, 4: 62. அலநிலே 35. அலறுவது 402. அலறேன் 22. அலாது 76, 81. அலி 3:57, 46, 637, அலியாய் 172.

1296 அலியென 3: 134. அலியோ 331. **ച്ചൂമ്ത** 536. அவேதடல் 3: 151, 4: 208, 176, அகேகடலே 367. அலேத்து 7:85. அமேந்தேன் 120. அமேந்தேண் 144. அண்டீர் 398. அஃப்படுவேகோ 432. அணப்புண்டேக்ள 125. அவ்வணமே 320. அவ்வயின் 3:28, 3:36, 3:132. அவ்வளவும் 158. அவகதியில் 238. அவப்பெருந்தாபம் 3:82. அவமாய 238. அவமே 158, 375, 484, 513; அவயவம் 3:157. அவர் 3:145, 4:86, 163, 517. 430. அவர்க்கு 588.

அவர்க்கே 163. அவர்கள் 324.

அவர்தம் 142. அவர்தம்மை 201. அவர்தேவர் 219. அவர் நிற்க 25 . அவரவர் 71.

அவரினும் 73. அவரே 8. அவலக்கடல் 24.641. அவள் நமக்கு 170.

> அவளும் 3:65. அவன் 1:17, 1:18, 3:63, 13 34, 37, 184, 235, 261, 372,

375, 508. அவன்கழல் 633, அவன்சடையில் 261.

அவன்தாள் 1:18. அவன் திருமேளி 635.

அவன்றன் 231, 605.

அவளருளால் 1:18. அவனுப் 286.

அவளி 177.

அவனிதலத்து 437. அவனியில் 4:75,-375: அவளியின்மேல் 240; 245.

அவனிவந்த 596. அவனுக்கு 286. அவனே 227.

அவனா 164. அவாவிடை 4:37.. அவாவெள்ளக்களிலன் 28.

அவிர்சடை 140. அவிதாவிடும் 8. அவிநாசியப்பா 647.

அவிப்பாகம் 299 🏎 அவிழ்மலர் 3:89 அவை 2:19, 17, 268, 391,

508.554 அனைகாத்து 12. அன்வகாட்டி 29. அவையே 129, 502.

அழகமர் 2:98, 2:102, 347. அழகன் 57 தி. 352. அழகன் தன் 57-8. அழகா 4:159.

அழகார் 533. அழகிய 355. அழகியர் 338. அழகியார் 157.

அழகில் 348. அழகுடைக்கே 502. அழகுறுசிறுநகை 2:1434

அழகுறு திருவடி 2137. அழகே 4:126, 503. அழகோ 402, 489.

அழல் 33, 165, 252. அழல்சேர் 423: அழல்சேர்ந்த 92..

அழல்போல் 165. அழலாய் 454.

அழலுரு 2:92. அழலுறுமெழுகு 399. அழலுருவாய் 260, 324 அழிக்கும் 34. அழிகின்றனன் 409. அழிக்த - கெடுத்த 352. அழித்தும் 2:5. அழித்கும் 3:118. அழிந்த 136. அழிந்தன 296, அழிந்தேன் 601. அழிந்தோம் 320. அழிப்பாய் 1:42. அழிய 289. அழிவதும் 4:133. அழிவிலாவாரி 4:132. அழிவு 531. அழுக்கடையா 362. அழுக்கு 1:53, 2:109, 406. அழுக்கூறல் 419. அழுக்கொடு 418. அழுகேனே 91. அழுகையர் 369. அழுங்கி 610. அழுங்குகின்றேன் 415. அழுத்தி 129, 531. அழுத்துவித்த 264. அழுத்துவித்தான் 264. அழுதால் 94. அழுது 2:136, 4:61, 517. அழுதும் 443. அழுதேன் 92. அழுந்த 485. அழுந்தவும் 472. அழுந்தா 437. அழுந்தாமே 238, 644. அழுந்தி 231, 469, 518. 572. அழுந்துவீர் 611. அழுந்துவேற்கு 546. அழும் 131, 379. அழைக்கின்றிலேன் 49. அழைத்தால் 456-465, 494. அழைத்து 602. அழைத்தும் 4:49. அள்ளுருக்கை 3:177.

அள்ளுறி 157. அள்ளுறு 102, 438. அள்ளுறும் 364. அளந்து 4:2. அளப்பருந்தன்மை 3:2. அளவறியொண்ணுன் 2:35. அளவறுக்கில்லேன் 38. அளவறுப்பதற்கு 39. அளவிலா 1:67, 488, 539. அளவிலா ஆனந்தம் 480. அளவிலாச்சீர் 622. அளவிலாப்பாவகம் 480. அளவிறந்த 190. அளவிறந்து 324. அளவு 1:41, 2:115.-அளவும் 25. அளிக்கும் 184, 461, 588, 602. அளித்த 347, 451, 471, 536. அளித்து 288, 351, 405, 480, 599. அளிதரும் 3:120. அளிதேர் 114. அளிந்ததோர்கனி 537. அளிப்போன் 3:101. அளிபவர் 4:142, அளிபுண்ணகத்து 420. அளிய 490. அளியிலாதவர் 517.-அளியேன் 420. அளிவந்த 192. அளேந்து 636. அற்புதம் 3:174 567-576. அற்புதன் 3:39. அற்ற 28, 471. அற்றவாறும் 38. அற்ருற்போல் 172. அற்றீர் 508. அற்றேணே 29. அற 3:116, 4:32, 4:215, 130, 194. 219, 280, 284, 303, 392, 424, 433, 464, 535, 597, 639, 653, அறம் 1:52, 2:90, 242, 270,

அறமுதல் 274. அறமாற்றி 478. அறவே 90, 488. அறவையென்று 583. அறவையேன் 539. அளுமலர் 50. அறிகிலர் 373. அறிதற்கு 126, 372. அறிந்திலாத 470. அறிந்திலேன் 468. அறிந்து 27, 497. அறிந்தோன் 3:36. அறிய 235, 267, 268, 273. 274, 315, 316, 378. அறிமகிற்பாரே 392. அறியவல்லார் 593. அறியவொண்ண 550. அறியா 3:182 4:77 4:219, 63, 89, 147, 159 215, 273-4 271, 327, 404, 421, 447, 452, 456. அறியா அன்பர் 414. அறியா இன்பத்துள் 622. அறியாக்கையாகோ 187. அறியாச்சிவன் 3:56. அறியாச்சிறியேன் 141. அறியாச்செல்வம் 414. அறியாத்தன்மையனுக்கு 252. அறியாத்திருப்புயங்கள் 610. அறியாத 34, 42, 481, 554. 637, 639, 648, 656. அறியாதது 47, 505. அறியாதவன் 2:115. அறியாதார் 90. அறியாதான் 32. அறியாது 524. அறியாதே 480, 642. அறியாப்பதம் 642. அறியாமல் 408. அறியாமலர்ப்பாகம் 636:3. 637. அறியாமறையோன் 640.

அறியாமே 260, 429.

அறியாமை 497. அறியாமையில் 110. அறியார் 291, 372, 532. அறியாவண்ணம் 224. அறியாவழி 190. அறியும் 4:5, 414, 560. அறியும்வண்ணம் 649. அறியேமோ 157. அறியேன் 1:25, 3:163, 3:166, 4:155, 26, 48, 396, 401, 413, 414, 506, 512, 548, 598, 617, 622. அறியேனே 35, 41, 55, 569-576. அறியேணயே 53. அறியொண்கிறே 46. அற்பொண்ணு 396 அறியொண்ணன் 2:35. அறியொணு 577. அறியோம் 370. அறிவதற்கரியவன் 428. அறிவதை 36. அறிவரியாய் 368. அறிவரியான் 159, 160. அறிவரும் 52. அறிவஞக 54. அறிவனே 53 அறிவனே 54, அறிவாம் 1:81. அறிவாய் 190. அறிவார் 216, 227, 373, 591, 592, 594, 595. அறிவார்க்கு 619. அறிவாரை 370. அறிவித்து 26, 648. அறிவில் 318, 476. அறிவிலாத 36. அறிவிலாதவர் 521. அறிவிலாமை 54. அநிவின் நி 480. அறிவு 3:139, 160, 414, 521, 527,645. அறிவுதந்து 576.

அறிவம் 38. அறிவே 4:107. அறிவேன் 512. அறிவொணுத்தீ 99. அறிவோம் 159, 227. அறிவோய் 494. அறுக்கிலேன் 401. அறுக்கும் 1:7 1:14, 1:48, 2: 105, 2:111, 389, 394, 540, 618, 620. அறுகால் - வண்டு 109. அறுகாம் 364. அறுகின் 4:201. அறுகினர் 343. அறுகு 199. அறுசமயம் 589. அறுத்த 474, 543, 585. . அறுத்தபின் 236. அறுத்தருளி 479. அறுத்தார் 371. அறுத்தாண் 476. அறுத்திட்டு 175, 335 , 545. அறுத்திடுவான் 20. -அறுத்து 1:64, 39, 53, \_209, 223, 276, 277, 354, 370, 371, 433, 408, 723, 472, 477, 481, 531, 539, 550, 561, 618, 625, 653. அறுத்தேன் 632. அறுதலே 487. அறுப்பவனே 407. அறுப்பாய் 600. அறுப்பூன் 194, 330, 332. 333, 350. அறுப்பானே 1:91. அறுப்பாண் 36. அறுபதம் 367. அறும் 637. அறும்பேறப்பு 530. அறுவகைச்சமயத்து 3:17. அறுவகையோர்க்கும் 3:17. அறுவித்து 648, 656. அறைகூவி 3:148, 175.

அறைந்தாற்போல் 4:65. அறையின் 613. அறையோ 619. அறைவன் 150. அன்ப 73. அன்பர் 77, 173, 210, 411. அன்பர்க்கு 73, 170, 187. அன்பர்கள் 409. அன்பர்பால் 364. அன்பரன்றி 577. அன்பராகி 399. அன்பரானவர்க்கு 585. அன்பரில் 50, 102, 636. அன்பருக்கு 1:71, 100, 388. அன்பரும் 97. அன்பருள் 9, 14, 95, 96. அன்பரை 532. அன்பரொடு 53. அன்பன் 27, 98, 351. அன்பனே 1:71. அன்பா 4:198. அன்பாய் 103. 441. 603. அன்பாய அன்பர்க்கு 73. அன்பார் 156. அன்பால் 49, 322, 363, 400. 550. அன்பில் 4:64... அன்பிலாதவரை 516. அன்பிலேன் 58. அன்பில் 35. அன்பின் 21, 127, 559. அன்பின்மை 218, 227. அன்பினுல் 387. அன்பினில் 536. அன்பினே 4:86. அன்பு 1:57, 2:7, 3:93, 3:150, 10, 18, 33, 40, 64, 75, 77, 78, 91, 92, 98, 340, 357, 469, 481, 625, 634. அன்புக்கு 9. அன்புடை 378. அன்புடைமை 157, 162.

அன்பும் 94, 490. அன்புனக்கு 15. அன்பெனும் ஆறு 4:81. அன்பே 386, 486, 537. அன்பை 485. அன்றி 73, 81, 199, 237, 379, 392.524.577. அன்று 2:130, 4:4, 4:204, 29, 41, 75, 211, 261, 262, 270, 272, 274, 287, 310, 353, 378, 449, 483, 591, 646, அன்றே 27, 54, 110, 308, 499, 500, 547, 551. அன்றே 258. அன்ன 108, 196, 525. அன்னத்தின்மேல் 333. அன்னது 49, அன்னதொன்று 3:36. அன்னம் 225. அன்னவரே 163. அன்னர் 92. அன்ஞின 193. அன்னே 161, 336-345. அன்கோ 120, 428. அன் - அன்ன 244, 406. அன்நடையீர் 328. அனல் 124, 278, அனலேந்தி 191. அனுகுலமாய் 4:67. அனேகள் 29. அணத்தணத்து 7:28. அணத்தினும் 637. அன்தது 3:28, 217. அனித்தும் 257, 267. அன் த்துமாய் 482. அணத்துலகும் 1:41, 474,619. அன்ய 425, 489, 496, 641. அன்யதமை 604. அண்யநான் 26. அண்பமேனி 30. அனேயாய் 142, 500. அண்யாள் 169.

அனேயானே 600. அணேயேன் 93, 641. அணமேண 148. அணேயோர் 3:147. ஆ · ஆக் 4: 11, 171. பசு 4:73,91. (இரக்கக்குறிப்பு) 413. ஆஆ (இரக்கக்குறிப்பு) 3:165, 241, 440, 495, 603, 646. ஆக்கம் 1:41. ஆக்கி 4:129, 30, 33, 179, 318, 433, 473, 506, 574, 647, 648, 656. ஆக்கிய 2:36, 2:57. ஆக்கியவாறன்றே 544. ஆக்கினன் 3:179, 3:181. ஆக்கினுப் 98, 100, 101. ஆக்கும் 98, 136, 186, 318, 393, 522, 620. ஆக்குவாய் 1:42. ஆக்குவித்த 185. ஆக்குவி<u>த்து</u> 479. ஆக்கை 3:118, 3:120, 3:137, 3:177, 387, 388, 424, 485. ஆக்கையின் 143.434. ஆக்கையை 3:123, 48, 114. ஆ £ 1:4, 26, 27, 29, 38, 57, 60, 73; 2:2, 17, 24, 42, 46, 54, 64, 81, 97, 113, 133; 3:157; 4:6, 11, 50, 64, 70. 76, 87; 25, 54, 75, 76, 77, 185, 211, 222, 272, 288, 304. 327. 331, 625, 626, 638, 645, 649. ஆகம் - தெஞ்சம் 76, 283, 291. ஆகமம் 1:4, 2:10, 2:18. ஆகவும் 2:118, 2:122, 2:124. ஆகவே 4:51. ஆகாசம் 33. ஆகாது 85,615. ஆகாதே 633, 634. ஆகாமே 313,

ஆகாயம் 391. ஆகாள் 155, அ.से 4:87, 4:88, 19, 33, 44, 74, 184, 190, 262, 302, 317, 320, 324, 355, 399, 402, 482, 512, 517, ஆகிய 1:59, 2:18, 2:45, 2:67, 2:69, 2:96, 4:127, 43, 350, 366,635,637. ஆகியநிருத்தா 4:202. ஆகியும் 2:85, 2:87, 2:111. ஆகில் 612. ஆகுங்குணங்கள் 634. ஆகெடுவேன் 413. ஆதரித்து 465. ஆங்கது 2:46 ஆங்கவர்க்கே 163. ஆங்கன் 3:139. ஆங்காரம் 260. ஆங்கு 3:176, 117, 118, 149, 533. ஆங்கே 391. ஆசை 350, 640. ஆசைதீர்த்து 574. ஆசைப்பட்டேன் 86,416-425. ஆசைப்படவும் 375. ஆசையதாய் 292. ஆட்கொண்ட 1:74, 14, 28, 47, 59, 122, 181, 184, 202, 181, 184, 202, 231, 349, 500. ஆட்கொண்டது 227, 550. ஆட்கொண்டருளி 3:148, 159. ஆட்கொண்டருளினன் 3:63. ஆட்கொண்டாய் 29, 31, 501. ஆட்கொண்டால் 157. அட்கொண்டான் 32, 33, 333, ஆட்கொண்டிய 87. ஆட்கொண்டு 26, 30, 73, **131**, 160, 165, 175, 177, 186, 206. 218. 331. 332. 355. 440, 474, 477, 582, 620. ஆட்கொள்வான் 335, 467.

ஆட்கொள்வானே 422, ஆட்கொள்வோன் 399. ஆட்கொள்ள 116, 230, 375. ஆட்கொள்ளும் 67, 169, 418, 644. ஆட்செய் 565. ஆட்செயும் 210. ஆட்டான் 180. ஆட்டிய 3:106. ஆட்டின் 304. ஆட்டி 547. ஆட்டுத்தேவர் 400. ஆட்டும் 574. ஆட்பட்டீர் 603. ஆட்பட்டேன் 86. ஆட்படுவார் 266. 典上 168, 187, 195, 199, 201. 205, 208, 214, 240, ஆடஆட 204. ஆடகச்சீர்மணிக்குன்றே 15. ஆடகமதுரை 4:90. ஆடகமாமண் 201. ஆடல் 635. ஆடல்பாடி 254, ஆடலமர்ந்த 590. ஆடவேண்டும் 104. ஆடாச்சீர் 361. அடாமோ 314-320, 322-334. ஆடி 4:92, 11, 34, 165, 168, ஆடி ஆடி 212, 493. ஆடிய 2:1, 430. ஆடியும் 4:62. ஆடினுனுக்கு 205. ஆம் 646, **ஆடு 166-174, 279, 332, 339,** 358. ஆடுகின்ற 254. 275, 281. 516. ஆடுகின்றிலே 35. ஆடுகுழல்போல் 413. ஆடுகோ 616. ஆடுங்குலாத்தில்லே 557.

ஆடுங்கூத்தன் 166. ஆடுதல் 370. ஆடுதும் 636. ஆடும் 1:89, 104, 198, 263. 520. ஆடும் அணிமயில் 333. ஆடும் அமுதே 380. ஆடும் அரவம் 213. ஆடும் எந்தாய் 381. ஆடும் த‰வா 384. ஆடும் தீர்த்தன் 166. ஆடும் நாகம் 240. ஆடும் பாகத்தன் 358. ஆடுமாபாடி 240. 288. ஆடுமின் 205. ஆடுமேனி 517. ஆடுவான் 191. ஆடுவித்தவா 99. ஆடுவித்து 571. ஆடுவோமே 34. ஆண் 3:33, 46, 637. ஆண்ட 1:3, 1:6, 2:102, 349. 354, 383, 416, 444, 445, 447, 473, 482, 491, 535, 539, 543, 604. ஆண்ட அத்தன் 648. ஆண்டதிறம் 240. ஆண்டது 54, 106. ஆண்டதோர் 571. ஆண்டநாள் 54, ஆண்ட நீ 446. ஆண்டபிரான் 243, 282. ஆண்டமை 39. ஆண்டருள 64. ஆண்டருளும் 595. ஆண்டலுமே 245. ஆண்டவன் 40, 531. ஆண்டவர 180. ஆண்டவாறன்றே 549, 551. ஆண்டவாறும் 205. ஆண்டாய் 62,373,377,382, 399, 404, 448, 450, 451, 453, 486, 645.

ஆண்டாய்க்கு 25. 55. ஆண்டான் 2:40,23,33,277, 334, 507, 624. ஆண்டாண 480. 557 - 566. 643. ஆண்டானே 28. ஆண்டிட்டு 651. ஆண்டிட 68. ஆண்டிலனேல் 229. ஆண்டிலனேன் 216. ஆண்டு 34, 61, 75, 82, 84, 111, 340, 357, 370, 371, 426-434, 535, 339, 653. ஆண்டுகள்தோறும் 4:26. ஆண்டுகொண்ட 105, 209. 212, 225, 228, 238, 247, 276, 420, 436, 438, 475, 590, 599. ஆண்டுகொன்டருளி 2:42. ஆண்டுகொண்டவா 99, 244. ஆண்டுகொண்டாய் 27, ஆண்டுகொண்டான் 13, 235, 241, 283, 291, 314, 522. ஆண்டுகொண்டு 2:37 2:109, 2:126, 36, 78, 200, 224. 246, 369, 372, 472, 570. 572, 573, 575. ஆண்டுகொள் 110. 123. ஆண்டு \$ 451. ஆண்மையனே 126. ஆணலாதவரை 523. ஆணுப் 172. ஆணியறைந்தாற்போல 4:65. ஆணெனத்தோன்றி 3:134. ஆணே 88. ஆணே 331. ஆத்தமானர் 4:46. ஆதமில் 477, 546. ஆதரவு 4:5. ஆதரித்து 456-465. ஆதல் 27. ஆதலால் 27. ஆதலேயும் 27.

அதி 3:97, 4:107, 168, 346, 449, 589, 592, 655. ஆதிப்பிரமம் 587. ஆதிமுதல் 635. ஆதிமூர்த்திகட்கு 2:121. ஆதியனே 1:73. ஆதியாண்டு 427. ஆதியாம் 174. ஆதியும் 3:51, 101, 155, 214, 329. ஆ**தியே 394, 456** 541. ஆம் 1:36, 1:71, 9, 25, 47, 135, 174, 251, 261, 267, 273, 293, 364, 394, 417. 444,609,620,622, ஆம் என்பர் 399. ஆம் ஒருவன் 280. ஆம் சங்கரண 221. ஆம் சிவன் 355. ஆம் சிவண 186. ஆம் நன்னெறி 285. ஆம் பாதமலர் 174. ஆம் பிண்டம் 284. ஆம் பெருந்துறை 470. ஆமாகேள் 265, 271. ஆமாபாடி 168. ஆமாறு 17, 18. ஆமாறும் 162, 169. ஆமாறென் 22. ஆமாறே 17. ஆமே 513. ஆய் 1:26, 27.71, 2:21, 22; 3:18, 12, 19, 33, 34, 122, 162. 172, 175-177, 186, 190, 193, 235, 268, 285, 286, 292, 391, 397, 427, 621, 624 - 626, 643 - 645. ஆய்ந்து 360, 444. ஆய்பெருங்கருணேயன் 2:107. ஆய்மலர் 10. ஆய 4:41, 27, 80, 349, 472, 536, 544, 549, 578, 597, 635, 639, 652.

ஆயக்கடவேன் 501. ஆயசெல்வத்தே 231. ஆயதுயர் 652. ஆயதேவர் 238. ஆயதோர் 596. ஆயபிரான் 229, 236. ஆயமால் 291. ஆயமொழி 364. ஆயவெள்ளம் 21. ஆயா 2ன 181. ஆயிடில் 633. ஆயிடினும் 257, 270, 548. ஆயிடை 3:83. ஆயிரம் 235, 322. ஆயின 1:37. 2:78. ஆயினன் 3:162. ஆயினுப் 101. ஆயிஞர்க்கு 214. ஆயினருக்கு 214, ஆயினுனே 26. ஆமினுண் 209. ஆயினும் 37, 84, 100. ஆயினேன் 27, 95. ஆர் - யார் 1:15, 1:22, 41, 56, 71, 152, 156, 164, 165, 216, 377, 383, 393, 505, 605, 612, 618, 621, 642, 648-656. ஆர் அழலாய் 33. ஆர் இரவி 172. ஆர் இளங்கினியே 356. ஆர் உரு 597. 🗀 . ஆரீக்கின்ற 112. ஆர்க்கு 446. ஆர்க்கும் 201. ஆர்க்கோ 616. ஆர்கலி 347. ஆர்கிலேன் 401. ஆர்குழல் 187. ஆர்கொலோ 395. ஆர்கொன்றை 190. ஆர்சடையப்பன் 185. ஆர்சிவபுரத்து 608.

ஆர்சென்னி 603.

ஆர்த்து 3:151, 4:55, 166.

ஆர்த்துவைத்து 131.

ஆர்த்த 166.

ஆர்தமரும் 546. ஆர்தருபொது 2:128. ஆர்தருமேனி 511. ஆர்ந்த 22**, 73, 54**5. ஆர்ந்தவிதி 292. ஆர்ப்ப 166, 167, 202. ஆர்ப்ப ஆர்ப்ப 201. ஆர்ப்பரவம் 166. ஆர்பாடும் 247. ஆர்புலி 266. ஆர்புனல் 254. ஆர்பெருந்துறை 177, 625. ஆர்மின் 3:142. ஆர்வங்கர 483, 484, 611. ஆர்வளே 187. ஆர 30, 169, 253, 287, 631. ஆரத்தந்த 3:94. ஆரடியான் 152. ஆரப்பருகி 611. ஆரம் 134. ஆரமுதம் 273. ஆரமுதாம் 524: ஆரமுத் 3:101, 4:93, 109, 207. ஆரமுதே 1:83, 88, 373, 375. 453, 461, 536, 544, 597. ஆரமுதேயோ 417, 420. ஆரமுதை 171, 436, 438. ஆரழல்போல் 165. ஆரா 91. ஆராத இன்பம் 1:16, 292. 611. ஆரா நின்றுர் 91. ஆராலும் 176. ஆராவமுதாய் 176. ஆராவமுதின் 327. ஆராவமுதும் 621. ஆராவமுதே 1:67. ஆரியனுய் 2:22.

ஆரியனே 1:64. ஆருடை 354. ஆரும் - யாரும் 38. ஆரும்குலாத்தில்‰ 561. ஆரும்பொய்கை 313. ஆருமிர் 533. ஆகுமிராய் 1:69. ஆருமீரே 231. ஆருர் 4:147, 85. ஆரூரன் 356. ஆரேடி 266. ஆரேன் 3:166. ஆரொருவர் 169. ஆரோதான் 646. ஆல் 337, 338, 340, 342, 343. 344. ஆல நிழற்கிற் 287. ஆலமுண்டாய் 154. ஆலமுண்டான் 528. ஆலாலம் 262, 273, 286. ஆலின்கீழ் 274, 270. ஆவ 8, 78 80, 602. ஆவகை 210. ஆவதில்லே 80. ஆவது 81, 101. ஆவதும் 4:133, 373, 506. ஆவதே 96. ஆவவென்று 405. ஆவா 4:9 299. ஆவார் 163. ஆவாரும் 629. ஆவாரே 593, 596. ஆவி 487, ஆவீசோரேன் 26. ஆவியும் 500. ஆவியை 44. ஆவியோடு 387.388. കൃമേത്രേ 382. ஆவோம் 163. ஆழ்கின்ருய் 24. ஆழ்ந்திடுகின்றேன் 55. ஆழ்ந்து 1:35.

ஆழாமல் 24.

ஆழாமே 4:119, 314. ஆழி - சக்கரப்படை 272. ஆழியப்பா 411. ஆழியான் 162. ஆழியான் நாதன் 197. ஆழியுள் 567. ஆள் 343. ஆள்கொழுநற்கு 197. ஆள்செய் 565. ஆள்வதற்கு 38. ஆள்வரால் 343. ஆள்வாய் 494, 545. ஆள்வாரிலிமாடு 382. ஆள்வான் 16, 605, 607, 609. ஆள்வானே 181. ஆள்வானே 447. 🔍 ஆள்வோம் 614. ஆள 196, 639, 640. ஆளலாதவரை 519. ஆனாகா தீர் 612. ஆளானவர்கட்கு 4:198. ஆளானர்க்கு 545. ஆளி - ஆள்பவன் 351. ஆளுங்கொண்டு 580. ஆளுடை 70.71. ஆளுடையீசன் 638. ஆளுடையென்னப்பனே 119. ஆளுடைநாயகன் 634. ஆளுடைப்பிச்சன் 153. ஆளுடையாய் 134. ஆளுடையான் 170,357,364. ஆளும் 184, 343, 358. ஆற்ற 69. ஆற்றகில்லேன் 439. ஆற்றங்கரை மரம் 107. ஆற்றல் 2:103, 49. ஆற்ருவின்பம் 3:122. ஆற்றின்பவெள்ளமே 1:79. ஆற்றுவகுக 602 ஆற்றேன் 1:85. 3:34, 511. ஆற்றேஞக 3:157. ஆத்தேனே 600. ஆறதாக 76.

ஆரு 2:106. ஆறு - வழி 4:81, 29, 31, 48, . 87,359. ஆறுகோடிமாயாசத்திகள் 4:44. ஆறுதிங்களின் 4:20, ஆறும் 61. ஆறுரையாய் 359. ஆன் - பசு 613. ஆன 1:61, 3:146, 3:174, 53, 55, 75, 83, 181, 275, 286, ஆன கருணேயும் 227. ஆனந்தக்கண்ணீர் 337. ஆனந்தக்கூத்தன் 320, 589. ஆனந்தத்தேன் 217, 276. ஆனந்தம் 2:106. 3:66, 177:6, 359, 393, 395, 473, 480, 489, 493, 539. ஆனந்தமலேயே 367. ஆனந்தமாக்கடலே 394. ஆனந்தமாக்கடவி 527. ஆனந்தமாகி 320. ஆனந்தமாய் 387. ஆனந்தமாய 542. ஆனந்தமால் 616. ஆனந்தமூர்த்தியான் 577. ஆனந்தர் 338. ஆனந்தவார்கழல் 185. ஆனந்தவாரி 4:132. ஆனந்தவெள்ளத்தான் 578. ஆளந்தவெள்ளத்திடை 531. ஆனந்தவெள்ளத்து 264. ஆனந்தன் 157, 183, 351. ஆனந்தனே 102. ஆன நீற்றுக்கவசம் 613. ஆனவனே 124, 147. ஆனவா 238, 283, 286, 316. ஆனவாறு 26, 345. ஆனவை (சொல்லுருபு) 639. ஆனு அறிவாய் 190. ஆனுய் 4:13, 4:152, 4:193, 4:212, 74, 373. ஆனுய்க்கு 26. ஆனர் 1:86, 4:46, 85, 87,

ஆனுல் 94. 266. 376. 497. 513. ஆனும் 266. ஆனன் 255. ஆனீர் 606. ஆண 161. ஆணக்காவாண 193. ஆணயாய் 188. ஆணவெம்போரிற்குறுந்தூறு என 125. ஆனெ(ய்)யை 42. ஆனேன் 56, 513. ஆணேன் 3:53. இ (சுட்டு) 497. இக்கடல் 583. இக்காயம் 37. இக்காலம் 527. இகபரம் 596. இகபரமாகி 121. இகழ்மின் 608. இகழ்வார் 121. இகழாதே 4:77. இங்கிருந்து 224. இங்கு 1:87, 4:155, 48, 52, 57-61, 69, 85, 97, 132, 171, 173, 266, 288, 350, 355, 372, 383, 393, 410, 416, 427, 448, 451, 480, . 485, 489, 498, 501, 505, 517, 550-552, 563, 598. 642. இங்கும் 82. இங்கெனே 399. இங்கே 353, 355, 416, 586. இங்ஙன் 155, 219, 562. இங்ஙனே 162. . இச்சகத்து 575. இச்சைக்கு 85. இச்சையாயின 575. இச்சையே 99. இசை 369. இசைத்த 167. இசைந்தத்ன 4:210.

இசைந்தோன் 3:35. இசையின் 195. இசைய 2:39. இட்டிடையின் 170. இட்டு 9, 10, 32, 213, 266, 568. இட 272, 411. இடக்கும் 564. இடங்கொண்டாய் 390, 552. இடத்து 538. இடந்தான் 322. இடந்து 4:7; 272. இடந்தும் 175. இடபம் 269. இடம் 156, 288, 650. இடம்பெற 2:83. இடமா 288. இடமாக 288. இடர் 483, 486. இடர்க்கடல்வாய் 409. இடர்க்கடற்சுழி 432. இடர்கள் 632. இடர்ப்பட்டு 549, 652. இடர்ப்படுவதும் 403. இடர்ப்பிறவி 635. இடரானவை 635 இடரே 489. இடரை 4:101. இடாது 573. இடிக்க 196. இடித்து 3:85; 196. இடித்தும் 195 - 214. இடி*தர 43*5. **QG 651, 654. இடுகு 558.** இடுமாறன்றே 548. இடுமின் 3:143. இடுவாய் 413, 501. இடை 4:34, 207, 243, 558. இடைப்புகுந்து 490. இடைமருதில் 276. இடைமருது 2:75, 4:145, <u>328</u> . இடைமருதே 552.

இடையரு 15. இடையார் 412. இடையாள் 460. -இடையூறு 500.608. இடைவருந்த 4:33. இடைவிடாது 535. இடைவை 588. இணக்கிலாத 466. இணங்க 281. இணங்கியே 575. இணங்கிலி 389. இணங்குகொங்கை 79. Am 76, 206, 366, 544. 567, 568, 573. இணேகள் 4: 9, 21, 502. இணேப்பரும் 3: 46. இணேப்போது 288. இணம்வர் 573, 599. இணேயடி 394. 396. இணேயடிகள் 174. இணயடியே 624. இணயார்திருவடி 275. இண்யிலியை 474 இணேயை 4:77. இத்தந்திரத்தில் 3:13. இத்த& அம் 157, 172, 566. இத்தால் 492. இத்தாவரம் 1:30. இத்திதன்னின்கீழ் 4:162. இத்தை 432, 435. இதம் 2:139. இதழ் 208, 366. இதற்கு 40, 387, 395, 500. இது 33. 37, 60, 75, 87, 265, 339, 355, 372, 418, 435, 482, 559, 612, 634, 640, இதுகாண் 465. இதுகேள் 349.

இதுகேளீர் 429.

இதுசெய்க 401.

இதுமாய்க்க 58. இதுவென்னே 344.

இதுதான் 27.

D

இதுவே 313, 529. .இந்த 567, 582. இந்தப்பிண்டம் 284. இந்தப்பூமி 375. இத்திரஞாலம் 2:43, 2:94, 635. இந்திரர் 321. இந்திரன் 197, 241, 367, 404, இந்திரன் திசை 367. இந்திரனும் 177, 178, 186. 289. இந்திரண 189. இந்திரியப்பறவை 326. இந்திரியவயம் 473. இந்து 278. இந்துசிகாமணி 639. இந்நாதனர் 336. இப்பரிசே 13, 173. இப்பாசத்தை 194. இப்பாடல் 108, 511. இப்பாடே 361. இப்பிறப்பினில் 573. இப்பிறப்பு 371, 530,570, 572, 576. இப்பிறவி 186, 561*.* இப்பிறவியில் 575. இப்புழுக்கூடு 104. இப்புவனம் 74. இப்புவனியை 2:25. இப்புறத்தே 228. இப்பூம்புனல் 172. இப்பொருள் 639. இப்போதாரமனி 156. இம்பரும் 211. இம்மண் 349. இம்மா நிலமுழுதும் 440. இம்முழுதையுமே 147. இம்மை 202, 566. இம்மையும் 464. இம்மையே 536. இமயத்து 2:140. இமவான்மகள் 207, இமைப்பொழுதும் 1:2. இமையவர்க்கு 39.

இமையவர்க்கும் 550. இமையோர் 29, 391. இமையோர்கள் 21, 329, 591, இயக்கிமார றுப<u>த்து</u> நால்வரை 472. இயங்கும் 592. இயம்ப 162. இயம்பாய் 363. இயம்பாயே 641. இயம்பி 3:147. இயம்பிடும் 638. இயம்பின் 368. இயம்பினர் 369. இயம்பு 361. இயம்புகவே 13. இயம்பும் 162. இயம்பேடி 268, 273, 274. இயமான் 307. இயமானன் 1:36, 67. இயல் 532, 639. இயல்சடை 196. இயல்பறிவார் 590. இயல்பசம் 2:77. இயல்பின் 371. இயல்பீனது 2:24. இயல்பு 255, 639. இயல்புடைபுலியூர் 2:140. இயல்பும் 2:43, 49. இயல்பொடு 573. இயல்பொடும் 568. இயலாது 639. இயலால் 548 இயலும் 193. 638. இயற்கை 274. இயற்கையும் 2:23. இயானும் 377. இயைந்தன 212. இரக்கேனே 380. இரங்காயே 381. இரங்கி 154, 192, 280, 385, 592. இரங்கிடாய் 496.

இரங்கு 81.

இரங்குங்கொல்லோ 379. இரங்கும் 382, 412, இரண்டாய் 4:140. இரண்டின் 223. இரண்டு 242. இரண்டும் 53, 319, 346, 460, 468, 478, 615, 618, 633. இரண்டுமிலித்தனியன் 30. இரந்த 10. இரந்திரந்து 391. இரந்துகொள் 624. இரவாவதும் 506. இரவி 172. இரவு பகல் 380. இரவு நின்று 430. இரவும் 444, 502. இராக்கதர்கள் 321. இராப்பகல் 156. இராவணன் 289. இரிந்து 326. இரிய 3:70. இருக்க 401, 610. இருக்ககில்ஸேன் 417, 421. இருக்கப்பெறின் 6. இருக்கின் றதை 512. இருக்கும் 181, 376, 476. இருக்கொடு 369. இருகையாண 45. இருங்கடல்வாணற்கு 594. இருங்கழல் 4:129. இருசுடர் 67. இருஞ்சீரான் 161. இருஞ்சணே நீர் 166. இருத்தல் 489. இருத்தி 376. இருத்தியும் 4:27. இருத்தினுய் 97. இருதயம் 4:84. இருத‰க்கொள்ளி 113. இருத‰யே 112. இருந்த 1-61, 276, 333, 348, 590. இருந்தங்கு 2:62.

இருந்தது 84. இருந்தவர்க்கு 274. இருந்தவனே 121. இருந்தவண் 630. இருந்தவா 339, 343. இருந்தவாறு 339.465. இருந்தனன் 3:119, 403. இருந்தாய் 1:50. இருந்தால் 380. இருந்தான் 299. இருந்து 2:44, 48, 50, 52, 75, 77, 99:17, 38, 41, 42, 122, 192, 224, 270, 384, 396, 533, 617, 619, 624, 626. இருந்தும் 2:70, 79, 83, 86, 89, 91, 420, 443. இருந்தே 380. இருந்தேயும் 39. இருந்தேன் 445, 615, 642. இருந்தேனே 44. இருந்தேண் 151. இருந்தோர்க்கு 3:131. இருநிலத்தே 527. இருநிலத்தோர் 263. இருப்ப 2:40, 32. இருப்பதாக 60. இருப்பதானல் 376*.* : இருப்பதானேன் 59. இருப்பது 3:179, 56, 436. இருப்பரால் 338. இருப்பனே 83. இருப்பார் 604. இருப்புநெஞ்சம் 84. இருப்பேன் 400. இருப்பேனே 384. இருபதும் 312. இரும்பாசம் 596. இரும்பின்பாவை 26. இரும்பினும்வனிது 399. இரும்பு 41. இரும்புதருமனம் 544. இரும்புலன் 4:210. இருமதி 4:16.

•

3

இருமின் 606. இருமுச்சமயத்து 3:79. இருமூவர்க்கு 4:162. இருமையில் 4:15. இருவர் 265, 331, 449, 454, 458. இருவரான 515. இருவருக்கு 447. இருவரும் 260. 324. இருவின் 3;87. இருவிணயறுத்து 574. இருவிண்மை 559. இருவீரும் 376. இருள் 2:123. 4:18, 360, 367, 388, 435, 529, 625. இருள்கடிந்து 392. இருள்கெட 4:169. இருள் நீக்கி 57. இருள் நீங்க 489. இருள்புரியாக்கை 410. இருளாயிஞர்க்கு 214. இருளாராக்கை 485. இருளிடத்து 537. இருளில் 389. இருளே 1:72, 121. இருளே 1:51, 2:6, 416. இரேன் 16. இரைக்கும் 208. இரைதேர்கொக்கு 380. இரைப்ப 208. இரைமாண்ட 326. இல் நுழைக்திர் 3:5. இல்புகுந்து 580. இல்பெருந்துறை 360. இல்லங்கடோறும் 171. இல்லடியார் 117. இல்லது 471. இல்லதும் 40. இல்லன 128. இல்லா 31, 64, 88, 155, 389. 395, 442, 558, 551. இல்லாக்கொடி 124. இல்லாதகூத்தன் 649.

## *திருவா சக*ம்

இல்லாது 219, 226. இல்லாதேன் 1:39. இல்லாப்பரம்பரனே 424. இல்லாய் 1:41, 74. இல்லாற்கு 235. இல்லான் 38, 329, 346. இல்லானே 1:39. இல்லே 3, 64, 66, 77, 81, 82, 98, 127, 236, 319, 498, 607.626.642. இல்&ேயே 27, 97, 645. இல்லோன் 3:30, 113, 146. இலக்கிதமாம் 632. இலங்க 202. இலங்கு 4:91, 186, 96, 291, 328. இலங்குகின்ற 468. இலங்கை 347, 591. இலமே 117. இலன் 370, 387, 395. இலனேனும் 600. இலா 286. 365. 473. 479 -482, 542, 572, 622. இலா அன்பு 651. இலாத 1:58. 76. 95. 357. 466.635. இலாதது 4:43, 171, இலாகவர் 533. இலரதவரை 517, 521, 524. இலாதவனே 133. இலாதன 43, 426, 630. இலாதானே 1:24. இலாப்பதம் 95. இலாப்பதங்கள் 386. இலாப்பரம்பொருள் 434. இலாமனம் 406. இலாமெய்யர் 56. இலான் 32, 51, 346. இனி - இல்லாதவன் 30. இவியேற்கு 537. இலேன் 69, 76, 446. இண - இல்ல 35. இலோம் 163. 563.

இவ்வஞ்சனேற்கு 81. இவ்வண்ணம் 169. இவ்வாழ்க்கை 421. இவ்வாழ்வு 70. இவ்வாரு 162, இவ்வானும் 166. இவ்வடல் 574. இவ்வலகில் 293. இவன் 7, 355, 372, 379, 479. இவை 47, 61, 223, 367, 350. 478, 605. இவை நினேயாது 570, 572, 576. இறையும் 156, 161. இழந்தரர் 309. இழந்து 4:71. இழந்தேன் 396. இழிகின்ற 409. இழித்தனன் 70. இழித்திட்டேனே 69. இழிதருகாலம் 12. இழிந்த 623. இழிந்து 2:98, 350, 587, 588. இழியும் 359. இழையீர் 208. இளங்கிளியே 356. இளந்தளிர் 38. இளமதியது 428. இளமுலே 4:34. இளமுமேபங்கள் 297. இளமென்மு‰ 57. இணத்தேன் 1:31. இற்றது 312. இற்றவாறு 312. இறக்கிலேன் 401. இறந்த 4:124, 134, 195, 439. ் 632. இறந்தது 47. இறந்தன 43. 426. இறந்தாய் 29. இறந்து-கடந்து1:24:324,447. செத்து 3:170, 188, 314,

388, 427, 431.

இறப்பதற்கே 473. இறப்பதனுக்கு 16. இறப்பு 220. 510, 518, 546. 570, 572, 576. இநப்பும் 518, இறப்பென்னும் 242. இறப்பை 28. இறப்பொடு 543. இறவாப்பேரின்பம் 620. இறவிலே 539. இறுதி 1.41: 97, 103. இறுதியும் 3:54, 373. இறுமாக்க 234. இறுமாக்கேன் 504. இறுமாந்திருந்தேன் 548. இறுமாந்து 8, இறை 430, 508, 510. இறைஞ்ச 333. இறைஞ்சி 1:22, 10, 463, 524, 629. இறைஞ்சுதில்ல் 476. இறைஞ்சும் 172. இறைஞ்சேன் 9. இறைத்தேன் 325. இறைபைத்து 146. இறையே 61. இறையோன் 619. இறைவ 4:102. இறைவன் 1:5, 2:144, 3:104, 527, 576. இறைவனே 390. இறைவா 4:117,165,169;234. இன்சுவை 3:25. இன்சொல் 357. இன்பஊர்தி 2:123. இன்பக்குமில் 350. இன்பச்சுடர் 483. இன்பத்துள் 622. இன்பந்தருவன் 351. இன்பப்பெருமானே 1:39 இன்பம் 1:16, 3:84, 122; 171, 214, 347, 585, 596, 623, 625, 638.

இன்பமாகடலே 488. இன்பமும் 1:70, 76. இன்பமே 386, 389, 466, 543. இன்பவெள்ளத்துரு 526. இன்பவெள்ளத்துள் 526. இன்பவெள்ளம் 526. இன்பவெள்ளமே 1:79. இன்பால் 363. இன்பு 360. இன்புறும் 636. இன்பே 599. இன்மை 82, 218, 227, 392, 449. இன்மையால் 415. இன்மையில் 81. இன்மையின் 79. இன்மையும் 19, இன்மையுமாய் 551. இன்மையேன் 97. இன்றி 4:70, 31, 52, 120, 138, 433, 480, 484, 487, 488, 496, 531, 621, 643. இன்றியே 100, 468, 491, 546. இன்று 1:32, 83; 3:117, 119, 4:93, 345, 392, 500, 619, 637-639. இன்றெனின் 40. இன்றே 391, 496, 612. இன்னது 41. 42, 598. இன்னம் 83, 158, 160, 161. இன்னமுதமுமாய் 553. இன்னமுதன் 161. இன்னமுது 578. இன்னமுதை 193. இன்னருள் 2:14, 43; 3:76, 369, 387. இன்னருள்கள் 36. இன்னருளால் 186. 192. இன்னருளே 170. இன்னவகையே 163. . இன்னிசை 3:35, 369. இன்னிதாய் 99. இன்னியம் 638.

ஈது 81, 162, 640.

**ஈ**த 155.

இன்னியல் 636. இன்னும் 98, 131, 393, 396, 436. இன்னெளி 3:69. இனத்தால் 167. இனி 31, 37, 86, 101, 186, 389, 390, 421, 504, 510, 556, 600, 601, 607-609, 641, 645, 646. இனித்தான் 381, 384, 489. இனிதமர்ந்து 327. இனிதாக 638. இனிதிருக்கமாட்டா 521. இனிது 2:11. 56; 401, 404. 636. இனிதோ 403. இனிமேல் 468. இனிய 138, 188, 249, 346, 552. இனியாண 158. இனியே 534, 543. இனும் - இன்னும் 44. இ2னயன் 26, 44. **ஈங்கு 2:129, 566.** ஈங்கோய்மலே 2:84, 4:158. FF 4:102. ஈசன் 2:25. 3:46. 55; 157. 182, 256, 319, 588, 594, 595, 635, 636. ஈசனவன் 255. ஈசனர்க்கு 156. ஈசனெந்தை 592. <sub>я. #</sub>Сыт 28, 55, 81, 82, 472, 540,543. ஈசற்கு 153. 213. ஈசற்கே 226. ятя 4:186, 271, 381, 395. ஈடழித்து 559. FF 6607 L 2:70.75. என்டிய 2:144, 529. எண்டியும் 4:27. ஈண்டு 2:39.

ஈண்டும் 2:14.

ஈதோ 156. ஈந்த 2:32. ஈந்தருளும் 183. ஈந்தனன் 505. ஈந்திட்ட 310. ஈமொய்த்து 418. ஈயின் 150. ஈர்க்கிடை 4:34. ஈர்க்கின்ற 112. ஈர்த்தீர்த்து 544. ஈர்த்து 1:74, 3-99. ஈரடியாலே 4:2. ஈரம்பு 295. ஈரிருதிங்கள் 4:18. ஈரைந்தும் 312. ஈவள்ளல் 73. ஈற்றெடு 3:8. ஈருக 4:11. ஈரும் 174. ஈருப் 74. ஈறில்லா 541. ஈறிலா 386. 390. ஈறின்மை 74. ஈறு 4:212, 95, 449. ஈறும் 329. ஈன்ற 619. ஈனமில்கிருமி 4:14. உகந்த 189, 284, 535. உகந்தாடும் }263. உகந்தான் 263. உகந்தானே 378. உகந்திலனேல் 263. உகந்தினிது 2:68. உகந்து 163, 188. 268, 436, 441, 540, 579. உகப்பன் 352. உகப்பெய்த 239. உகிர் 594. உகிரால் 311. உகுபெருந்தேன் 627. உகுவது 40.

உகைத்தலும் 469. உங்களே 160. உங்கையிற்பிள்ளே உனக்கே அடைக்கலம் 173. உச்சத்தார் 547. உச்சியளவும்நெஞ்சு 25. உட்கலந்து 190. உட்சிடப்ப 1:84. உட்படுத்தும் 397. உட்பொருளே 270, 654. உடம்பினுட்கிடப்ப 1:84. உடம்பெல்லாம்கண் 25. உடல் 4:61, 117, 323, 397, 401, 450, 458. உடல்தடிந்த 272. உடல்புகுந்தான் 505. உடலம் 87. உடலம்மாண்டு 562. உடலிடங்கொண்டாய் 390, 395. உடങ്து 68. உடலும் 500. 2 L 2n 495, 513, 606. உடற்பிறவி 653. உடற்றும் 282, உடன் 2:130, 57, 196. உடன் அறுக்கும் 2:105. உடன் இன்புறும் 636. உடன்போயினர் 406. உடன்போவதற்கே 607. உடனுக் 645. உடனே 3:65, 638. ் உடுத்து 11, 44, 56, 273. உடை - ஆடை 153, 339. உடைத்தே 502. உடைதலேயில் 216. . உடைதஃயூண் 266. உடைந்து 411, 419. உடைமை 500. உடைய 4:189, 99, 100. உடையகழல் 501. உடையது 593. உடையநாதனே 100, 101.

உடையவனே 105, 544,609. உடையனே 101. உடையாய் 5, 60, 91, 148, 154, 366, 406, 415, 484, 485, 489, 493, 494, 495. 642. உடையார் 41, 60. உடையாள் 21.89, 170, 376. உடையான் 38, 39, 41, 67. 132, 166, 359, 361, 506, 603, 604, 607, 622, 633. உடையானுக்கே 217. உடையா ஊ 62.652. உடையனே 1:183, 57, 60, 385, 483, 488, 503, 544, 545, 546, 555. உடையீர் 157.. உண்கருங்குழலி 171. உண்கின்ற 599. உண்ட 273, 398, 533, 546. உண்டல் 211. உண்டவர 254. உண்டன 38. உண்டாகவே 528. உண்டாகி 4:42. உண்டாங்கொல் 486. உண்டாமோ 487,626. உண்டாய் 154. உண்டான் 261. உண்டாஞெடு 528. உண்டி 397, உண்டிலனேல் 261 உண்டு 1:46, 3:139, 44, 46, 84, 284, 331, 334, 514. உண்டுடுத்து 44, 56, 528. உண்டென்னில் 499. உண்டோ 33. 494, 500. உண்டைப்பிறக்கம் 3:1. உண்ண 154, 305, 489. உண்ணவே 45, 337. உண்ணுதே 217. உண்ணூர்ந்த 545. உண்ணரமுதே 1:83.

உண்ணின்று 64. உண்ணீர் 441. உண்ணும் 116, 150. உண்பலிதேர் அம்பலவன் 216. உண்மிடற்று 111. உண்மைசிந்தியாது 82. உண்மைப்பெருக்கம் 583. உண்மையின்மையின் 79, 81. உண்மையுமாயின்மையுமாய் 19, 551. உண்மையேன் 97. உணக்கு 466. உணங்கும் 79. உணர்ச்சியில் 3:112. உணர்த்தாது 489. உணர்த்துவது 488. உணர்த்தே 388. உணர்ந்தமுனிவர் 389. உணர்ந்திருந்தேயும் 39. உணர்ந்து 1:93, 61. உணர்ந்தே 492. உணர்வதுவாய 349. உணர்வதோர் 388. உணர்வரிதாம் 280. உணர்வரியவன் 574. உணர்வாய் 190, 603. உணர்வார் 1:75. உணர்வார்க்கு 46, 574. உணர்விலியேன் 378. உணர்விறந்த 4:124. உணர்விறந்து 388, 447. உணர்வு 3:49, 388. உணர்வுகெட்டு 252. உணர்வுதந்து 574. உணர்வுற்றவர் 123. உணர்வே 4:110, 388. உணரா 3:49. உணராத 235. உணராயுணராய் 159. உணரும் 371. உத்தமன் 7. 326. உத்தமனே 6.

உத்தர:கோசமங்கை2:120,263,

327. 331, 341, 338, 630. உத்தரகோசமங்கைக்கரசே105, 124. 152. உத்தரகோசமங்கையுள் 2:48. உத்தூளித்து 126. உதயம் 367. உதயத்து 368. உதரத்து 4:13. உதைத்தல் 212. உந்தீபற 294 - 312. உந்தீர்கள் 614. உந்துசெந்தீ 615. உந்துசேவடி 229. உந்துதிரைக்கடல் 591. உந்துதேவர்கட்கு 264, உபாயமது 429. உம்பர்கட்கு 534. உம்பர்தந்தருளு 68. உம்பர்தம்பிரான் 65. உம்பர்நாடு 70. உம்பரா 71. உம்பரார்தம் 101. உம்பரான் 585. ்உம்பராண் 62. உம்பரும் 211, 447. உம்பரும்பர் 123,. உம்பருள்ளாய் 124. உம்பரோடு 389. உமை 504, 594. உமைபங்கன் 581. உமையாள்கணவா 494. உமையாள்கொழுநற்கு 197. உமையாள்பங்கா 59. உமையொடு 2:142. உய்ஞ்சேன் 549, 265. உய்தல் 81. உய்ந்தவாறன்றே 545, 547. உய்ந்தன 634. உய்ந்து 165. உய்ப்பவன் 2:19 உய்மின் 528. உய்ய 1:33, 2:25, 4:206, 174, 211: 331, 375, 590, 597.

உய்யக்கொண்ட 496.

உய்யக்கொண்டபிரான் 583.

உய்யக்கொண்டு 547.

உய்யக்கொள்ளாய் 415,

உய்யலாம் 582

உய்யவல்லார் 297.

உய்யுதெறி 654.

உய்யும் 31.

உய்யும்வகையின் 617.

உய்வார்கள் 165.

உய-உய்ய 453, 638.

உயர்கிழவோனே 2:146.

உயர்கொடி 366.

-உயர்த்தி - உயர்த்தினுய் 14.

உயர்ந்த 600.

உயர்ந்ததன் 574.

உயர்ந்து 3:115, 20.

உயிர் 2:2, 317, 323, 404,503

533, 541, 599.

உயிர்க்கு 385.

உயிர்க்கும் 74, 174, 190,

உயிர்கட்கும் 389.

உயிர்கலந்தான் 505.

உயிர்கெட்டு 252.

உயிர்த்த‰வா 458.

உயிர்தான் 57, 165,

உயிர்நாதா 599.

உயிர்ப்பதும் 634.

உயிர்ப்பு 617.

உயிர்ப்பெய்து 178.

உழிர்வாழ்க்கை 553.

-உயிராகி 19.

உயிராய் 190.

உயிராமின் 574.

உயிரானுய் 374.

உயிரும் 509. 557. 579.

உயிருமாய் 541.

உடுரே 4:181, 231, 389.

உரல் 200.

உரலதாக 203.

உரஸ் 198.

உரித்த 497.

உரித்து 123, 243, 283, 293.

உரிப்பிச்சன் 153.

உரிபோர்த்தல் 212.

உரிய 102.

உரியரையோன் 3:32.

உரியவன் 38.

உரியன 100.

உரியனுப் 102.

உரியாய் 128.

உரியேன் 56.

உரியேனல்லேன் 598.

உரு 2:64, 66: 4:52, 235, 597,

உருக்காநின்ற 125.

உருக்கி 1:69, 68, 188, 225,

337, 388, 507, 542, 543,

559, 599.

உருக்கும் 62, 177, 185, 237,

248, 328, 532, 603.

உருக்குவர் 337.

உருக்கொண்டு 526.

உருக் 15, 23, 158, 316, 362,

387, 391, 484, 516, 552,

556, 595, 599.

உருகா 160, 378, 490.

உருகாதால் 25.

உருகாதே 426.

உருகாதேன் 60.

உருகி 4:61, 7, 35, 99, 104,

249, 385, 419, 437, 443,

452, 492, 523, 524, 607.

608, 615.

உருகும் 1:57, 23, 25, 60.

உருகுவது 3:175, 40.

உருகுவேன் 191.

உருகேன் 18, 22, 149, 397,

104.

உருச்செய்து 3:176.

உருத்திரநாதன் 298.

உருத்து 560.

உருத்தெரியா 475.

உருமும் 522.

உருமூன்றுமாகி 280.

உருவ 3:88, 4:7, 96; 169,454.

உருவம் 235, 335, 477.

உருவமும் 4:193. உருவமும் ஆயபிரான் 236. உருவமே 394. உருவறியாது 524. உருவறியோம் 221, 239. உருவறிவார் 594. உருவாகி 590. உருவாகிய 354. உருவாய் 324, 624, உருவாய் 597. உருவி 449,654. உருவு 524. 624. உருவுகொண்டு 2:93. உருவும் 2:23. உருவே 391. உருள்கிலேன் 43. உரை 4:124, 477, 626. உரைக்குமாறு 388. உரைக்கேன் 446. உரைத்தான் 270. உரைதடுமாறி 4:83. உரைப்பன் 1:20. உரைப்போம் 173. உரைமாண்ட 326. உரையாட 240. உரையாய் 356, 357, 359. உரையுணர்வு 4:124, 388. உரையேன் 18. உரோமங்கள் 128. உரோமம் 4:83, 441. உலக்கை 198, 200, 203. உலகங்கள் 200. உலகத்தவர் 513. உலகநெறி 643. உலகம் 91. 422, 447, 629, 641. உலகமெல்லாம் 237. உலகமெலாம் 200.

உலகர் 4:36,

உலகவர் 429.

உலகறிய 267.

உலகர்முன்னே 279.

உலக2னத்தும் 257, 267,

உலகியற்கை 274. உலகில் 220, 446, 452, 507. 609. உலகின் 4:125. உலகினில் 4:10. உலகினுக்கு 228. உலகு 4:2, 531, 585. உலகும் 1:41, 2:4; 80, 474, 619. உலகுக்கு 374. உலகுக்கும் 444. உலகுடைய 478. உலகெலாம் 457. உலகேழ் 317. உலகேழும் 181. உலப்பிலா 337. 481, 542. உலர்ந்துபோனேன் 483. உலவா இன்பச்சுடர் 483. உலவா ஒருதோழன் 164. உலவாக்காலம் 58. உலவாதே 57. உலவுசடை 544. உலவுசோதி 335. உலவுசோலே 335. உலறிடேன் 26. உலா நீற்றன் 519. உலாம் 517, 519, 522. உலோகாயதன் 4:56, உவந்ததார் 364. உவந்து 625. உவப்பதும் 448. உவமனினிறந்தன 43. 426. உவமிக்கின் 120. உவலேச்சமயங்கள் 251. உவாக்கடல் 3:169. உழல்வேன் தண் 427. உழல்வேஞே 57. உழலப்பண்ணுவித்திட்டாய் 497. உழவர் 3:94. உழன்று 246. உழிதருகால் 12. உழிதருகாலும் 2:12.

உழிதருமே 11. உழுகின்ற 109. உழுவை 521. உழுவையின்தோல் 11. உழைத்தனனே 149. உழைத்தால் 494. உழைதருநோக்கியர் 150. உள் 1:9, 57; 2:48; 158, 386, 526, 537, 540, 557, 559. உள்கி 60. உள்குவார் 181, 461. உள்நின்று 337. உள்நெக 217. உள்புகுந்த 559. உள்புகுந்தான் 279, உள்புகுந்து 291, 475. உள்மதர்த்து 4:31. \_\_ உள்ள 159. உள்ளக்கருத்தினே 396. உள்ளகம் 3:169. உள்ளத்தார் 185. உள்ளத்தின் 192. உள்ளத்து 1:68, 2:7, 3:112, 128: 4:142, 233, 378, 392, 438, 538. உள்ளத்துள்ளாய் 118, உள்ளத்தே 484. உள்ளத்தை 492. உள்ளது 217. உள்ளதேவர்கட்கும் 286. உள்ளந்தாணின்று 25. உள்ளப்படாத 230. உள்ளப்பிழை 226. உள்ளம் 3:121; 5, 10, 60, 83, 117, 158, 216, 339, 342, 344. 349. 413. 517. 526, 553, 603. உள்ளம்கொண்ட 285. உள்ளம்கொண்டோர் 3:176. உள்ளமதே 524. உள்ளமலமுன்றும் 627.

உள்ளமும் 252.

உள்ளவற்றை 559.

உள்ளவன் 127. உள்ளவனே 127. உள்ளவா 46, 157. 386. உள்ளவாசகம் 245. உள்ளனவே 128. உள்ளாய் 118, 124, 372. உள்ளார் 1:94; 393. உள்ளானே 1:70. உள்ளான 181. உள்ளிட்ட 261. உள்ளிருக்கும் 181, 185. உள்ளுதலும் 230. உள்ளும் 527. உள்ளுருக 552. உள்ளுருகி 191, 443, 493. உள்ளுருகேன் 149. உள்ளுற 636. உள்ளெறும்பு 113. உள்ளே 30, 178, 192, 437, 602. உள்ளேன் 6, 106. உள்ளொளி 326, 542. உள்ளொளியாட 240. உளக்கருவை 45. உளகறுத்து 39. உளத்து 481. உளதாய் 228. உளம் 4:61: 39, 176, 239, . 326, 452, 475, 505, 639. உளம்குளிர 249. உளம்பிரியான் 505. உளர் 164. உளரோ 507. உளன் 164. உளனுய் 251. ~ உளார் - உள்ளார் 176. உளுத்து 432. உளேற்கு 118. உளந்தன 294. உளேயா அன்பு 3:150. உரோர்க்கு 45. உற்ற 2:20. உற்றஆக்கை 434.

உற்றசீரடி 315. உற்றசெல்வம் 224. உற்றநாள் 103, உற்றவர் 3:129. உற்குர் 164. உற்றுரை 556. உற்று 42,79,83, 127, 224, 548. உற்றேன் 441. உறக்கடவேணே 650. உறக்கமோ 162. உறநின்றது 260. உறவிெரும் 478. உறவு 393, 557. உறவும் 522. உறவே 4:181. உருஅருண 400 உறுகின்றேன் 419. உறுசிந்தை 393. உறுசுவை 461. உறுதி 448, 494. உறுதுணே 555. உறுதுயர் 233. உறுப்பும் 58. உறுபுனனில் 25. உறுபூண்முலே 107. உறுபொருள் 434. உறும் 3:55.45.129.160,634. உறுமாறே 94. உறுவேண் 107, 134. உறைகோயில் 348. உறைகோயிலும் 373. உறைசிவபெருமானே 366-369. 371. உறைசிவனே 386, 388 - 390, 392-395. உறைப்பவர்க்கு 3:129. உறை 366. 368. 369. 388, 390, 592, 446 - 455, 507, 527. உறையும் 4:145;506,509,511. 550, 556, 619. உறையுள் 617.

உறைவாய் 107, 375, 504. உறைவான் 505, 512. 🗸 உன் 1:32: 1; 18, 21, 30, 85. 86, 87, 91, 93, 98, 99, 100, 115,117,118,119,146,160, 163, 313, 328, 376, 380, 383, 384, 385, 398, 406-415, 419, 423, 424, 454, 466, 491, 501, 502, 544, 545,546, 556,597, 598, 599,600,652. உன்கண் 81. உள்கருணே 484. உன்கழல் 165. உன்பரிசு 1:37. உன்மத்த 11, 345. உன்மத்தன் 485, 506. உன்றன் 29, 59, 376, 395, 421, 487, 499, 645. உன்றிருநாமம் 384. உன்றுணே 352. உன்னடி 402. உன்னடியார் 163, 493, 634. உன்னடியார்போல் 15. உன்னடியாரை 61. உள்ளடியான் 86. உன்னடியேற்கே 494. உன்னடியேன் 12. உன்னருள் 16, 110, 184. உன்னருள்வழி 400. உன்னற்கரிய 333. ⊉\_ன்னற்கரியசீர் 341. உன்னற்கரியான் 161. உன்னுல் 642. உன்னி 353. உன்னியே 576. உன்னுடைய 501. உள்ளே 5, 20, 26, 30, 70, 87, 88, 92, 94, 120, 148, 154 163, 352, 385, 388-392 414, 448, 457, 461, 497, 498, 534-543, 598, 600, 641, 644.

உன்னேயல்லாது 6, 555. உள்னெளி 419. உள்னேடு 448. உனக்கல்லாது 173. உளக்கு 1:56, 9, 14, 24, 27. 102, 173, 181, 448, 538, 598. உனக்குள்ள 490. உனக்கே 160, 173. உனது 374. 2\_2m 7, 39, 47, 48, 58, 94, 96, 99, 102, 370, 383, 400-402, 467, 470, 471, 511, 513, 542, உ்ணக்காண்பான் 58. `உணயல்லாது 555. ஊக்கம் 3:24. ஊசல் 327-335. ஊசலாட்டும் 574. ஊட்டமறுத்தனன் 109. ஊட்டு 268. ஊட்டும் 542. ஊடகத்தே 15. ஊடறுத்த 585. ஊடிஊடி 493. ஊடுருவும் 447. ஊடுவது 448. ஊடுவேன் 191. ஊண் 153, 266. ஊணுக 331. ஊத்தை 419. ஊதாய் 215-23 [ ஊர் 164, 358, 613, 625. ஊர்அ 91. ஊர்ச்சுடுகாட்டு 153. ஊர்த் 2:123; 69. ஹார் தியான் 183. ஊர்நாயின் 60. ஊர்வதென்னே 361. ஊர்வேண்டேன் 556. ஊரலர் 4:20. ஊராக 327.

ஊராகவும் 2:120.

ஊராமிணக்கக் குருட்டா மிணத் தாங்கு 91. ஊரும் 361, ஊரூர் 7. ஊரேருய் 57. ஊழிமுதல் 325. ஊழிமுதல்வ 4:8. ஊழிமுதல்வனுப் 162. ஊழியும் 3:3. ஊமுழ் 3:86. ஊற்றுன 1:83. ஊற்றிருந்து 3:121. ஊற்றுமணல்போல் 437. ஊற்றையேன்றனக்கு 534. ஊற 329. ஊறஊற 581. ஊறி 1:47; 33, 330, 386, 412. ஊறிநின்று 386. ஊறுதேன் 159. ஊறுபரஞ்சுடர் 640. ஊறம் 115. 351, 396. ஊன் 145; 149, 279, 513. ஊன்கழியா 146. ஊன்கெட்டு 252. ஊன்சுவர் 432. ஊன்தங்கி 328. ஊன்தழைகுரம்பை 3:171. ஊன்பழித்து 349. ஊன்புக்க 268. ஊன்புக்கு 475. ஊன்வந்து 178. ஊனகமாமமு 211. ஊனம்.2:105. ஊனமில்யோனியின் 4:12. ஊனமுதம் 315. ஊஞ்கி 19. ஊஞய் 190. ஊஞர் 59, 216, 505. ஊகுரும் 553. ஊனில் 44. ஊனின் உருக்கி 542. ஊனெலாம் 23. on Gor 160, 492, 497.

ஊன் 42. ஊஊ நாடகம் 99. ஊ&எயும் 125, 188. எக்காரணமே 106. எக்காலம் 15. எக்காலத்துள்ளும் 527. எங்கள் 33, 72, 528. எங்கள் அப்பன் 207. எங்கள் அமரன் 596. எங்கள் அரனே 511, 512. எங்கள் ஈசன் 594. எங்கள் உத்தமனே 6. எங்கள் சிவலோகா 87, 495. எங்கள் செல்வம் 213. எங்கள் திருப்பெருந்துறை 581. எங்கள் நாயகமே 644. எங்கள் நாயகனே 458. எங்கள் பரன் 509. எங்கள் பராபரன் 201. எங்கள் பிராட்டி 167. எங்கள் பிரான் 596. எங்கள் பிறப்பு 175. எங்கள் பெருந்துறை 356, 363. எங்கள் பெருமான் 1:48, 173, 347, 598. எங்கள் மன்னனே 12. எங்கள்முன் 370. எங்கள் வீட‰ேயே 65. எங்களே 372. 639. எங்கு 63, 534-543. எங்கும் 1:53, 3:115; 162, 187. 197, 322, 590, 638, 640. எங்கும்தேட 11. எங்குயிலாததோரின்பம் 171. எங்கூத்தன் 196. எங்கூத்தா 4:156. எங்கெழிலென்ஞாமிறு 173. எங்கோமாற்கு 626. எங்கோமான் 170. எங்கோவே 496. எங்கோன் 2:40,163,173,196. எங்கோனும் 167. எச்சத்தார் 547.

எச்சம் 512. எச்சன் 189, 278, எச்சனுக்கு 259. எச்சனும் 289. எச்சனேயும் 259, 323. \_எஞ்சா 3:76. எஞ்சாது 2:14. எஞ்ஞான்றுகொல் 7. எஞ்ஞான்றும் 625. எஞ்ஞானம் 1:39. எட்டா 1:22. எட்டாத 575. எட்டிணேடிரண்டும் 53. எட்டுத்திங்களில் 4:22. எடுக்களொட்டோம் 199. எடுத்த 168. எடுத்தான் 312 எடுத்து 446. எடுப்பார் 199. எடுமின் 197, எண்குணம் 472. எண்குணமானவை 639. எண்ணக்கடவேனே 502. எண்ணகத்தாய் 374. எண்ணந்தான் 29. எண்ணம் 651. எண்ணமே 450. எண்ணரிய இன்னருளால் 192. எண்ணது 502. எண்ணி 8, 31, 158, 465, 581, எண்ணிக்கொடு 157. எணணில் 398. எண்ணிலி 321, 637. எண்ணிலேன் 431. எண்ணிறந்து 1:24. எண்ணுடைமூவர் 321. எண்ணுதற்கு 1:22. எண்ணும் 502. எண்ணெயும் 50. எண்தோள் 494, 500. எண்பட்ட 278. எண்வகையாய் 317.

எத்தஞகி 580. எத்தனே 541. எத்த2னயானும் 600. எத்தனேயும் 558, எத்தனேயோ 222, 321, 325. எத்துக்கு 495. எத்தோ 157, எதிர்தாமரைத்தாள் 49. எதிர்ந்தார் 527. எதிர்ந்து 602. எதிர்ப்படுமாயிடினே 635. எதிர்வது 138. எதிரெழுந்து 157. எது 372. எந்தம்பிறனி 3:73. எந்தமராம் 355. எந்தமை 2:102. எந்தரம் 197. எந்தரமும் 177, 335. எந்தாய் 4:145; 8, 28, 29, 64, 67, 125, 133, 137, 276, 381, 459. எந்தை 1:11, 34, 75, 321, 428. எந்தைபாதம் 80. எந்தைபிரான் 119. எந்தைபெருமான் 55. எந்தைபெருமானே 28. எந்தையாய் 51. எந்தையாய 83. எந்தையெந்தாய் 276, எந்தையெம்பிரான் 40. எந்தையே 50, 395. ஏத்தையை 36. எத்தாட்டவர்க்கும் இறைவர 4:165. எந்நாள் 411, 504. எப்பணியும் 173. எப்பாலவர்க்கும் 417, எப்பிறவியும் 186. எப்புறத்தது 80. எப்புன்மையரை 14.

எப்பொருளும் 3:48; 529. எப்பேரது 138, 156, 411. எப்போதும் 217, 361, 444, எம் 1:77, 3:85; 22, 37, 85, 173, 207, 376, 378, 395, 422, 467, 514, 539, 546, 600, 602. எம் அண்ணு 4:149, எம் அமுதே 402. எம் இறை 2:96, 3:104, 430. எம் ஈசன் 584. 593. எம் ஈசா 4:186. எம் உடையானே 15. எம் உயிரும் 579. எம் எந்தாய் 4:158. எம் ஐயா 1:85. எம் கண் 173. எம் கணவர் 163. எம் கோவே 495." எம் தரமும் 175. எம் பணிகொள்வான் 580. எம் பரம்பரனே 9. எம் பரமா 445. எம் பரனே 446. எம் பாவாய் 155-174. எம் பிராட்டி 170. எம் பிராற்கு 196. எம் பிரான் 11, 13, 14, 26, 40, 51, 69-71, 76, 77, 81, 82, 97, 98, 103, 105, 148, 202, 230, 256, 322, 465, 466, 515, 576, 584, 585. எம்பிரானும் 522. எம்பிரானவாரே 587-596. எம்பிரானே 70. எம்பிரானுடு 204: எம்புண்ணியன் 587, 593. எம்புயங்கப்பெருமான் 603, எம்பெம்மான் 514. எம்பெருமான் 1:31, 50; 16, 27-29. 32. 33. 63. 169. 207, 271, 273, 281, 356, 366, 368, 369, 370, 371,

எப்பொருட்கும் 186.

372, 374, 423, 437, 592. 595, 622. எம்பெருமானென்று 423. எம்பெருமானே 419, 447-551, 601. எம்பெருமாகோ 205. எம்பேரருளாளன் 589. எம்பொருட்டு 534. எம்மண்க்கும் 222. எம்மானே 16, 55, 58, 88, 485, 496, 500, 599. எம்மை 12, 160, 170, 196. 343, 370, 582. எமக்கு 157, 163, 173, 476, 190, 316, 368, 459. எமக்கும் 160. எமக்கோ 10. எமதார் 603. எமை 3:106; 165, 371, 372, எமைஆளுங்கொண்டு 580: எமைவைத்திடும் 582. எய்ப்பீடத்து 538. สพ์บันิคิดตอบัน 143. ஏய்ப்பினில்லைப்பனே 102. ஏய்ப்பினில்லவப்பு 3:105. எய்த்த 4:7. எய்த்தனன் 410. எய்த்து 120, 651. எய்த்தேன் 421, 485. எய்த்தேன் 188. எய்த 2:139; 180, 199, 239, 596. எய்தல் 79, 81, 83, 212. எய்தவந்திலாதார் 2:132. எய்தவும் 2:137; 375. எய்தவே 80. எய்தி 4:57; 68, 151, 263, 469, 474, 476. எய்திடல் 42. எப்திடாத 83, எய்திடும் 659. எற்கியும் 2:12.

எய்திற்றிலேன் 9. எய்தினர் 2:137. எய்தினர்க்கு 3:101. எய்தும் ஆது 29. எய்துவது 634, 636, 637, 640, எய்ய 297. எய்யாது 423. எய்யாமல் 165. எயில்கும் 554. எயிறு 3:31, 212. arfl 153, 321, 520. ஏரிச்டை 430. எரித்த 4:221; 268, 398, 462. எரித்தவர 280. எரித்தாய் 114. ாரித்தானே 449. எரித்திட்டு 189, எரிப்பிச்சன் 153. எரிமுன்று 280. எரிய 140. எரியாடிய 430. எரிமில் 2:132. எரியீன் 3:158. 🗻 எரியும் 142, 519. எரியை 323, 543. எல்லா அல்லஃயும் 608. எஸ்ஸா உயிர்க்கும் 74, 174. எல்லா உயிர்கட்கும் 389. எல்லா உழிருமாய் 541. எல்லாப் புறப்பும் 1:31. **எல்லாப்பொருள் 164**. எஸ்லாம் 1:37; 10, 20, 32, 38, 70, 419, 132, 165, 180, 198, 119, 203, 223, 224, 276, 305, 387, 485, 489. 495, 498, 544, 561, 604. 609, 626, 631, 644, 646. 649. எல்லாமும் 500. எல்லார்க்கும் 256. எல்லாரும் 85, 87, 157, 227, எல்*சி*ரும் 60*6*.

எஸ்லே 507.

எல்லே 80. எல்ஸேமூவுலகும் 449. எல்2லமில் 52, 136. எல்2லயில்லாத 576. எல்ஸேயில்ஸே 98. எல்லேயிலாதன 639. எல்‰யிலாதானே 1:24. எல்லோம் 157. எல்லோமும் 161, 166. எல்லோரும் 476. எலாம்-எல்லாம் 38, 46, 516, 518, 543, 640. எலும்பு 217, 265, 419. எவ்வம் 31. எவ்வமே 45. எவ்விடத்தான் 149. எவ்விடத்தோம் 229. எவ்வயிர்க்கும் 74, 255. எவ்வுருவும் 347. எவ்வெவர் 2:95. எவர்கண்டனர் 149. எவரும் 7 . எவை 554. от 10 4:1. 458. எழ எழ 367. எழில் 283, 333. எழில்கொள்சோதி 584. எழில்தகை 3:158: 366. எழில்பெற 2:3, 2:114. எழில்பெறும் 2:140. எழிலது 2:84. எழிலார்பாதம் 444. எழிலென் 173. எழிற்கடர் 197. எழு 461. எழுகின்ற 391, 392. எழுகேன் 58. 88. எழுகோகழி 630. எழுசிந்தையை 340. எழுதருசுடர் 433. எழுதருநாற்றம் 434. எழுதாய் 634. எழுந்த 262, 393.

எழுந்தகுள் 637. எழுந்தருளப்பெறில் 638-640. எழுந்தருளப்பெறிலே 636. எழுத்தருளாயே 366-375. எழுந்தருளி 97. 171. எழுந்தருளியும் 2:28. எமுந்திட்ட 435. எழுந்து 3:87; 157. 470, 201. 222, 366-375, 534-543. எழுந்தும் 178, 443. எழுப்புவன் 160. எழுப்ரஞ்சோதி 386. எழும் 136, 639. எழும் ஓசை 638, 641. ஏள்ளும் 50. எள்ளேன் 6. எளி 372. எளிகாய் 4:10 எளிமையாகி 95. எளிய 4:3: 176. எளியவன் 428. எளியான் 39. எளியாய் 368. ஏளியையாய் 543. எளிவந்த 119. எளிவந்து 3:117; 192, 420. எற்புத்துளேதொறும் 3:175. எற்றினுக்கு 399. எற்றுண்டு 31. எறிந்து 3:74. எறிப்ப 205. எறிய 409. எறியது 3:11. எறியும் 527. எறும்பிடை 129. எறும்பீருக் 4:11. எறும்பு 113, 128. என் 1:33, 69, 82; 4:121; 6, 46, 22, 43, 44, 63, 64, 73, 76, 77, 83, 85, 94, 97, 103, 112, 117, 120, 123, 144, 145, 173, 218, 219, 226, 236, 241, 275, 277,

372, 374, 423, 437, 592, 595, 622. எம்பெருமானென்று 423. எம்பெருமானே 419, 447-551, 601. எம்பெருமாகா 205. எம்பேரருளாளன் 589. எம்பொருட்டு 534. எம்மனேக்கும் 222. எம்மானே 16, 55, 58, 88, 485, 496, 500, 599. எம்மை 12, 160, 170, 196. 343, 370, 582. எமக்கு 137, 163, 173, 176, 190, 316, 368, 459. எமக்கும் 160. எமக்கே 10. எமதார் 605. எமை 3:106; 165, 371, 372, 375. எமைஆளுங்கொண்டு 580. எமைவைத்திடும் 582. எய்ப்பிடத்து 538, எய்ப்பில்லைப்பு 143. எய்ப்பினில்லைப்பனே 102. எப்ப்பினில்வைப்பு 3:105. எய்த்த 4:7. எய்த்தனன் 410. எய்த்து 120, 651. எய்த்தேன் 421, 485. எய்த்தேகோ 188. எய்த 2:139; 180, 199, 239, 596. எம்தல் 79, 81, 83, 212. எய்தவந்திலாதார் 2:132. எய்தவும் 2:137; 375. ஏய்தவே 80. எய்தி 4:57; 68, 151, 263, 469, 474, 476. எய்திடல் 42. எய்திடாத 83, எய்திடும் 639. எய்தியும் 2:12.

எய்திற்றிலேன் 9. எய்தினர் 2:137. எய்தினர்க்கு 3:101. எய்தும் ஆறு 29. எய்துவது 634, 636, 637, 640, எய்ய 297, எய்யாது 423. எய்யாமல் 165. எயில்குழ் 554. எயிறு 3:31, 212. எரி 153, 321, 520. ஏரிசடை 430. எரித்த 4:221; 268, 398, 462 எரித்தவர 280. எரித்தாய் 114. ளரித்தானே 449. எரித்திட்டு 189, எரிப்பிச்சன் 153. எரிமுன்று 280. எரிய 140. எரியாடிய 430. எரியில் 2:132. எரியீன் 3:158. 🚗 எரியும் 142, 519, சரியை 323, 543. எவ்லா அல்ல&லயும் 608. எல்லா உயிர்க்கும் 74, 174. எல்லா உயிர்கட்கும் 389. எல்லா உழிருமாய் 541. எல்லாப் அறப்பும் 1:31. ஏஸ்லாப்பொருள் 164. எல்லாம் 1:37; 10, 20. 32. 38, 70, 119, 132, 165, 180, 198, 119, 203, 223, 224, 276, 305, 387, 485, 489, 495, 498, 544, 561, 604, 609, 626, 631, 644, 646, 649. எல்லாமும் 500. எல்லார்க்கும் 256. எல்லாரும் 85, 87, 157, 227,

எல்கிரும் 606.

எல்லே 507.

எல்லே 80. எல்ஸேமூவுலகும் 449. எல்2லயில் 52, 136. எல்2லயில்லாத 576. எல்ஸேயில்ஸே 98. எல்லேயிலாதன 639. எல்ஃபிலாதானே 1:24. எல்லோம் 157. எல்லோமும் 161, 166. எல்லோரும் 476. எலாம்-எல்லாம் 38, 46, 516, 518, 543, 640. எலும்பு 217, 265, 419. எவ்வம் 31. எவ்வமே 45. எவ்விடத்தான் 149. எவ்விடத்தோம் 229. எவ்வுயிர்க்கும் 74, 255. எவ்வருவம் 347. எவ்வெவர் 2:95. எவர்கண்டனர் 149. எவரும் 7. எவை 554. எழ 4:1, 458. எழு எழு 367. எழில் 283, 333. எழில்கொள்சோதி 584. எழில்நகை 3:158; 366. எழில்பெற 2:3, 2:114. எழில்பெறும் 2:140. எழிலது 2:84. எழிலார்பாதம் 444. எழிலென் 173. எழிற்கடர் 197. எமு 461. எழுகின்ற 391, 392. எழுகேன் 58, 88. எழுகோகழி 630. எழுசிந்தையை 340. எழுதருசுடர் 433. எழுதருநாற்றம் 434. எழுதாய் 634. எழுந்த 262, 393.

எழுந்தருள 637. எழுந்தருளப்பெறில் 638-640. எழுந்தருளப்பெறிலே 636. எழுந்தருளாயே 366-375. எழுந்தருளி 97, 171, எழுந்தருளியும் 2:28. எழுந்திட்ட 435. எழுத்து 3:87; 157. 470, 201, 222, 366-375, 534-543. எழுந்தும் 178, 443. எமுப்புவன் 160. எழுப்ரஞ்சோதி 386. எழும் 136, 639. எழும் ஓசை 638, 641. எள்ளும் 50. எள்ளேன் 6. எளி 372. எளிதாய் 4:10 எளிமையாகி 95. எளிய 4:3; 176. எளியவன் 428. எளியான் 39. எளியாய் 368. எளியையாய் 543. எளிவந்த 119. எளிவந்து 3:117; 192, 420. எற்புத்துளேதொறும் 3:175. எற்றினுக்கு 399. எற்றுண்டு 31. எறிந்து 3:74, எறிப்ப 205. எறிய 409. எறியது 3:11. எறியும் 527. எறும்பிடை 129. எறும்பீளுக் 4:11. எறும்பு 113, 128. என் 1:33, 69, 82; 4:121; 6, 46, 22, 43, 44, 63, 64, 73, 76, 77, 83, 85, 94, 97, 103, 112, 117, 120, 123, 144, 145, 173, 218, 219, 226, 236, 241, 275, 277,

284. 316, 325, 341, 342, 349, 364, 366, 380, 390, 391, 399, 401, 407, 408, 417, 431, 436, 439, 440, 441, 442, 443, 445, 466, 474, 476, 498, 504, 509, 534.539, 540, 543, 544, 547, 550, 563, 564, 565, 597, 617, 619, 620, 621, 622, 632, என்கடவேன் 16. ஏன்கண் 84. என்கணிலே 412. என்கணே 98. என்கருத்து 376. என்கிளியே 361. என்கின்ற 474. என்குறிப்பே 138. என்கை 173. என்கொங்கை 173. என்கொண்டு 92. என்கொண்டெழுகேன் 58, 88. என்கொல் 112. என்கொலோ 79. என்கொள்கை 49. என்கோ 511. சின்சிந்தை 1:17, 470, 562. என்சிந்தையும் 229. என்சிறுமை 13. என்செய்கேன் 379, 401, 616. என்செய்தாய் 471. என்செவி 399. என்சொல்கி 19, 27, 29, என்நாயகமே 642. என்பணி 636. என்பது 84, 237. என்பதுகாண் 360. என்பதும் 82. என்பதோர் 4:42. என்பரம் 387. என்பராய் 399. என்பவர் 120.

என்பாய் 156.

என்பாய்போல 26. என்பார் 383, 384, 616. என்பார்கட்கு 193. என்பால் 395, 645. என்பாலே 550. என் பிழைக்கு 412. என்பிழைக்கே 154. என்பிறவி 55, 332. என்பின் 507. என்பிணயும் 125. என்பு 3:150; 35. 417. 543, என்புநைந்து 4:80. என்புருக்கி 544. என்புருக்கும் 532. என்யுன்மைகளால் 601. என்பெருங்கருணே 101. என்பெலாம் உருக்கி 543. என்பெலாம் உருக 516. என்பே 599, என்பேன் 27, 642. என்பொல்லாமணியே 14. என்பொலாமணியை 516. என்போல் 41. என்போலும் 67. என்மணியே 110. என்மனத்தே 233, 624. என்முகம் 418. என்முன் 568. என்வாழ்வு 633. என்னின்யை 188. என்ற 138, 218, 223, 242, 324, 440. என்றபோது 75, என்றலால் 96. என்றலும் 160. என்றலே 636. என்றலேமீது 638. என்றவர் 3:145. என்றவரவரை 19. என்றன்மையே 62. என்றன்வாயால் 423. என்றன்ற2ல 423.

என்றன் ஊ 123, 152, 395. என்றனக்கு 4: 99. என்றனக்கும் 379. என்றனக்கே 61. என்றனே 497, என்முதை 222. என்றுல் 62, 93. என்முன்கெட்டது 496. என்றிங்கு 4:172. என்றிட்டு 557. என்றிரண்டு 242. என்றிருந்தேன் 495. என்றுரிசும் 653. என்று 2: 136; 3: 131, 139; 4: 8, 68, 77, 82; 8, 26, 28, 29, 31, 41, 42, 45, 46, 72, 78, 81, 85, 86, 188, 96, 97, 112, 149, 152, 157, 159, 161, 173, 198, 202, 219, 231, 243, 253, 271, 296, 297, 299, 300, 308, 311, 312, 324, 331, 343, 355, 356, 358, 375, 379 - 383, 385, 400 - 403, 416, 423, 426 - 429, 437, 445, 446, 448 - 452, 456, 465, 478, 485, 487, 489, 491, 494, 497, 546, 549, 581, 598, 600, 602, 632, 645, 650, 652, 653. என்றுகொல் 47. என்றுகொல்லோ 436 - 445. என்றும் 78, 126, 314, 357. 451, 530, 546, 631, 634. என்றென் 3: 26; 143, 500. 524, 571. என்றென்று 1: 85: 150, 382. 441, 444, 465, 584. என்றென்றே 16, 28, 169. என்றே 8, 161, 200, 234,302, 496. என்লுழுகுலமே 132. என்றே 492, 645.

Ð

என்றேழி 155. என்ன 27, 46, 79, 84, 88, 162.163, 170, 141, 241, 243, 389, 418, 420, 425, 459, 513, 515, 345. என்னடியானென்று 427. என்னத்தன் 157, 333. என்ன தவம் 265. . என்னதாம் 75. என்னதோ 501. என்னப்பட்டு 603. என்னப்பன் 193, 218, 256. என்னப்பனே 119. என்னபாவம் 8. என்னமாயம் 603. என்னமுதே 602. என்னரையன் 161. என்னஎயோ 646. என்னு 161. என்னுகம் 283, 291, 636. என்னுதே 225, 233. என்ரைமுதேயோ 420. என்ரைமுதை 438. என்றுரோ 371, 377, 378. எள்ளுவிடில் 377, 646. என்னுளே 161, 193. என்னில் 3:179. என்னின் 122, 141, 152. என்னின்று 377. என்னுடல் 390. என்னுடை 207, 428, 465. என்னுடைநாயகன் 635. என்னுடைய 245, 276. என்னுடைய சிந்தையே 625. என்னுடையன்பே 386. என்னுடையிருள் 2:6. என்னும் 1:52, 3:43, 4:38, 4:40, 4:48, 4:54; 5, 10, 31, 148, 203, 220, 242, 336-345, 416, 477, 655. என்னுமது 267. என்னுயிர் 599, என்னுயிர்த்த2வைா 458.

என்னுமிரே 231. என்னுள் 51, 190, 386, 636. என்னுள்ளத்தின் 192. என்னுள்ளம் ஆர் 216, 252, 339, 344. என்னுள்ளே 288, 602. என்னுளக்கருவை 45. 176, 239, 475, என்னுளம் 639. என்னூடகத்தே 13. என்னெஞ்சில் 1:2. என்னே 17. 31. 161, 301, 339, 344, 361, 306, 644, என்னேடி 256, 259-262, 267, 268, 271, 272. என்னேயென்னே 155. என்னேரணமேன் 641. என்னேர்கோயோர் 3:147. जन्मे का 1:43, 1:74, 2:129; 5, 13, 26, 28, 32, 36, 40, 43, 62, 63, 68, 70-72, 75, 88, 98, 99, 101, 105, 107-110, 112, 114-116, 119, 120, 123, 131, 133, 136-139, 144, 152, 153, 154, 188, 216. 218. 222-224, 227, 230, 238, 242, 255, 276, 282, 283, 316, 381, 383, 385, 386, 397, 403, 416, 420, 440, 444, 447, 479, 480, 500, 503, 574, 599, 620, 624, 638, 648. என்னயாண்டருளும் 595. என்னேயாண்டாய் 25. என்ணயுடைப்பெருமான் 636, 637. என்கோயும் 3:179, 4:129; 34, 153, 186, 218, 241, 243, 333, 355, 369, 575, 597, 651. என்னேவந்து 573. எள்ணுடு 75. eren 3:62; 129, 370, 372,

398, 422, 471, 479, 512, 514, 534-543, 557, 580, 631, 634, 637. எனக்கருதி 313. எனக்கநிய 274. எனக்கு 3:117, 119, 162, 176; 4:93: 98, 101, 102, 120, 127, 143, 268, 273, 329, 345, 392-394, 403, 448, 455. 500, 503, 511, 512, 544, 552, 621, 648, 649. 656, எனக்கும் 10, 77. எனக்கே 115. 305. எனக்கேட்டு 23. எனத்தன் 638. என தரசே 311. எனது 19, 477, 487, 507, 509, 512, 553, 571. எனதெனும் 569. எனதே 64. எனப்பெற்றேன் 553, எனல் 513, எனவே 128, 372. எனவோங்கி 1:35. எனன்பு - என் அன்பு 634. எனில் 508. எனின் 370. எனினும் 106. எனும் 3:57, 4:37, 4:56; 567, 640, எ கோ 3:63, 3:164; 14, 36, 37, 47, 50, 53, 54, 66, 80, 85, 87, 97, 103, 121, 244, 245, 377, 389, 398, 399, 404, 419, 429, 433, 444, 445, 471-474, 485, 486, 506, 535, 538, 599, 602, 637, 640, 648, 651, 653. எ2ரைஉய்யக்கொண்ட 583. எ2ேனக்கலந்து 84. எ&எச்செய்தது 3:164. எணேத்தான் 507. .

எ2ேனத்தது 80. எணேத்து 80. எணேநோக்குமின் 579. எணப்பணி 96. எணப்பல 3:27, 4:27 :58. எணப்பலகோடி 3:27. எணப்போற்றி 104. எனேயாண்ட 354. எண்யாண்டு 572, 576. எ2னயாளுடைநாயகன் 634. எண்யுடையாய் 366. ஏக 76. ஏகம்பத்தின் 2:77. ஏகம்பத்துறை எந்தாய் 4:151. ஏகம்பம் 288. ஏகம்பர் 295. ஏகம்பன் 198, 199. ஏகள் 1:5; 29. ஏகுவது 635. ஏங்கவும் 2:139. ஏங்கி 4:80 ஏங்கினர் 2:139. ஏசப்பட்டேன் 86. ஏசற்று 380, 489. ஏச்ரு 465. ஏசறுவேன் 154. ஏசாநிற்பர் 381. ஏசாரோ 380. ஏசினும் 154. ஏசுமிடம் 156. ஏசுவனே 153. ஏடர்க‰ர 590. ஏடி 301. ஏண் 88. ஏத்த 1:49, 95; 10, 347, 422, 581, 591, 593, 629. ஏத்தமாட்டா 523. ஏத்தாதே 29, 547. ஏத்தி 116. 437, 444, 516, 5 19, 520, 521, 552, 602, ஏத்திசைப்ப 361. ஏத்தினன்காண் 271.

ஏத்தினும் 154.

穷

4...

ஏத்துதற்கு 156. ஏத்தேன் 17, 18, 430. ஏதங்கள் 370. ஏதமிலாத 357. ஏதமே 427, 471. ஏதாமணியே 444. ஏதில்பெரும்புகழ் 594. ஏதிலர் 365, 471. ஏதிலர்க்கு 3:104. ஏது 98, 164, 273. ஏது அவன் ஊர் 164. ஏது அவன்பேர் 164. ஏதுகொண்டு 98. ஏ தும் 16, 219, 225, 287, 422, 470, 482, 629, 642. ஏதேனும் 155, ஏந்தி 2:81; 113, 191. ஏந்திய 210. ஏந்தும் 211, 613. ஏமாந்திருப்பேண் 38. ஏமாறி 234. ஏய்ந்த 197, 568. ஏய 80. ஏயும் 16 ஏர் 106, 243, 356, 425, 504. ஏர்காட்டும் 365. ஏர்தரும் 347. ஏர்நகையார் 131. ஏராரும் 327. ஏருருவப்பூம்புனல் 169. ஏல் 155-174. ஏல 2:129. ஏலக்குழலி 159. ஏலம்-மயிர்ச்சாந்து 98. ஏல்வார்குழலிமாரிருவர் 458. ஏலுடைத்தாக 2:114. ஏலும்-ஏற்கும் 98. ஏவல் 377. ஏவற்செயல் 592. ஏவுண்டபன்றிக்கு 592. ஏழ்சுற்றம் 4:118. ஏழ்தலம் 4:7. ஏழ்பொழிற்கும் 357.

ஏமில் 162. ஏமினக்க 346. ஏழினும் 164. ஏமு திங்களில் 4:21. ஏழும் 181. ஏமலகம் 347. ஏழுலகு 444. ஏமுலகும் 351. ஏழென 317. ஏமை 212. ஏழைத்தொழும்பனேன் 325. ஏழைபங்கா 496. ஏமைபங்காளணேயே 162. ஏமைமை 431. ஏழையர்க்கே 575. ஏற்றன் 519. ஏற்ளுர் 3:158; 362. ஏற்றி 176. 179. 366. ஏற்றிய 3:107. ஏற்றினன் 3:175. ஏற்றின் 53. ஏற்றும் 616, 620, 647. ஏற்றுயர்கொடி 366. ஏற்றுவந்து 49, 533. ஏற்றுவித்த 222, 656. ஏற 643. ஏறத்துறந்தும் 2:6. ஏருதே 268, 365. ஏறி 327, 333, 589, 590, 623. ஏ நியவாறு 268. ஏறினர் 4:47; 409. ஏறிரை 302. துறு 71. ஏறுடை ஈசன் 2:25. ஏறுடையான் 634. ஏறுண்டு 570, 571, 573. ஏறம் 613. ஏறுமாடம் 329 ஏமே 56. ஏனக்குருளே 4:166. ஏனத்தொல்லெயிறு 3:31. ஏனம் 4:6, 564. 97801 42.

ஏனோடரும் 99. ஏனேப்பிறவாய் 188. ஏனேர்க்கு 4:117. ஏனேர்க்கும் 160. ஏனேரும் 177. ஐஞ்சு 115. ஐந்தாகி 482. ஐந்தாய் 4:137. ஐந்தால் 133. ஐந்தின் 386. ஐந்தினேடைந்து 634. ஐந்துடையாய் 1:49. ஐந்தும் 1:55. ஐம்பலப்பக்களே 3:70. **ஐம்புலன் 3:136, 4:3: 107.** ஐம்புலன்கள் 30, 74, 80, 116. ஐம்புலன்களால் 83. ஐம்புலன்களுக்கு 136. ஐம்புலஞயசேறு 437. ஐம்புலனுக்கும் 379. ஐம்முகங்களால் 2:20. ggw 77. ஐயம் 344. ஐயர் 613. ஐயர்பிராண 206. ஹயன் 203, 207, 359, 590. 650,654. ஐயனே 76, 396, 400, 462, அயண் 206. mwr 1:35, 85; 4:174; 83, 61. 83, 165, 231, 423. ஐயாற்றரசே 423. ஐயாறதனில் 2:85. ஜயாறமர்ந்தானே 187. ஐயாறன் 195. ஐயோன் 3:45. ஐவர் 533, 564. ஐவாயரவம் 139. ஓக்க 75. ஓக்கும் 399. ஓட்டாத 221. ஓட்டேன் 510. ஓட்டோம் 199.

ஹிக்கினன் 3:16. ஒடுங்க 129, 324. ஓண்கண் 240, 640. ஒண்கதிர் 527. ஒண்டழல் 353. எண்டிறல் 4:56. ஒண்டிறல்யோகிகளே 614. எண்ண 396, 550. ஒண்ணத 99. ஒண்ணித்தில நகையாய் 158. ஒண்படம் 135. ஒண்பொருள் 3:118; 46. ஒண்மலர் 43. ஒண்மலர்த்திருப்பாதம் 426, ஒண்மையனே 125, 126. ஒறைத் 469. இணுத்து 469. **ஒத்தபின் 466**. இத்தபூண் முகுல்பீர் 333. ஓத்தன 7. ஓத்தால் 492. ஒத்திருந்து 45. இத்திருந்தேன் 420. ஒத்து 113, 125, 188, 380. இத்துச்சென்று 429. ஓப்ப 423. ஓப்பது 38, 218. **வப்பனே 102, 461.** ஒப்பாம் 609. ஓப்பாய் 120, 150, 161, **வப்பாரை 442.** ஒப்பில் 65, 72, 218, வப்பிலா 536. ஒப்பிலாதவனே 133. ஓப்பிலாதன் 426. ஓப்பு 185, 538. ஓப்பு ஆடாச்சீர் 361. ஓப்புவித்த 185. ஓர் அன்பு 469. ஓர் தண்பொருள் 46. ஓர் கற்பு 471. ஓர் கைம்மாறு 387. 395. ஓர் நாணம் 469.

3

**வர் பேகமின்**மை 82. മന 3:79: 302, 505. ஒருகால் 169. ஒருங்கிய 4:31. ஒருங்கு 544. ஒருங்குடன் 2:105: 294. <u> இருத்தரும் 3:161.</u> ஒருத்தன் 349, 621. ஒருக்களே 457, 653. ஹக்கி 61, 261. ஒருதலேவா 113. ஒருதோழம் 164. ஒருநாமம் 235. ஒருப்படுகின்றது 368. ஒருப்படுகின்றேண் 429, 431. ஒருப்படுமின் 603, 607, 609. ஒருபாகம் 21. 261. ஹருபாகா 404. ஓருபால் 164, 369. ஒருபொழுதும் 598. ஒருமதி 4:15. ஒருமருந்தை 158. ஒருமுதல் 2:93. ஒருமுதல் 478. ஒருமுவர் 297. ஒருமையின் 4:16. இருவ 4:124, 125: 71. ஒருவர் 169, 616, ஒருவரை 524. ஒருவரையன்றி 524. ஓருவன் 2:67, 3:43, 4:75, 129; 103. 161, 180, 598. ஒருவனுமே 317. ஓருவனே 45, 72; 162, 780, 394, 447, 538. ஒருவா ஒருவனே 425. ஒல்கா நிற்கும் 385. ஓல்லகில்லேன் 3:167. ஒல்லே 68, 93, 179, 311, 490. ஓவ 2:53; 114, 155. ஒலிக்கே 292. ஒரிதரு 2:146. ஓலிப்ப 187. 208.

ஒவ்வாத 251. ஓழிக்கும் 566. ஓழித்திடு 70. ஓழித்து 2:129: 400. ஒழிந்த 248, 623. ஒழிந்தக்கால் 644. ஒழிந்தனனேல் 267. ஓழிந்தார் 389. ஒழிந்தால் 383, 645. ஓழிந்தான் 233. ஓழிந்து 4:69; 238. ஓழிந்தே 489. ஓழந்தேன் 275, 377.489,601. ஓழிந்தோம் 165. ஓழிய 478. ஓழியச்செய்த 3:118. ஒழியவும் 106. ஓழியா 488. ஒழியாவண்ணம் 233, 504. ஓழியான் 385. ஓழிவதே 494. ஒழிவறநிறைந்த 4:215.534. ஒழிவறநிறைந்து 3:116. ஓழிவித்திடும் 584. ஒழுகிய 432. ஒள்ளிய 3:177. ஓளி 3:125; 115. 126, 172. 419, 421, 460, 461, 481, 542,621. ஓளி ஓளி 368. ஓளிக்கும் 1:68, 3:141; 146. ஓளிசெய் 95. வளிசேர் 172. ஒளித்தாய்க்கு 149. ஓளித்து 305. ஓளித்தும் 3:126, 127, 129, 130, 132, 135, 138, 139, 145. ஓளிதிகழ் அந்தணன் 192. ஓளியாக்கி 574. ஒளியாகி 19. ஓளியாய் 1:23. 80: 393. 452. ஒளியானோ 1:68.

ஒளியென்று 426. ஓளியே 537. ஒளிர்கின்ற 108, 538. ஓளிவந்த 119, 128, 192. ஓளிவள*ர்சோதி* 593. ஓளிவிளக்கே 456. ஓற்றி 3:127、 ் ஒற்றிவை 122. ஒற்றுமை 3:128. ஓற்றைக்கலே 144, ஒற்றைச்சேவகள் 533. ஒறுத்தன்றே 553. ஒறுத்தால் 495. ஒறுத்து 110. ஒன்பதில் 4:23. ஒன்பது 1:54. ஒன் மல்லன் 164. ஒன்றல்லா 55. ஒன்றவொன்ற 2:13, 2:131. ஒன்றனுக்கொன்று 3:3. ஒன்கும் 392. ஓன்ருய் 4:141: 222. ஒன்றி 4:82. ஒன் நில்ஜே 392. ஒன்றினெடொன்றும் ஓர் ஐந்தி ெஞடு ஐந்தும் 634. ஒன்று 3:3, 36, 139, 4:219; 31, 32, 35, 66, 101, 108. 111, 173, 395, 491, 498. 499. ஒன்று நீயல்&ல 392. ஒன்றும் 55, 173, 295, 346, 480, 481, 486, 495, 496, 642, 647, 649. ஒன்றும்வண்ணம் 81. ஒன்றுமாறு 147. ஒன்றுமில்லாற்கு 235. ஒன்றுமிலாதவரை 524. ஒன்றுமிலோம் 563. ஒன்றெழியாவண்ணம் 233. g 1:85, 1:91. ஓங்காரத்துட்பொருகோ 654. ஒங்காரமாய் 1:33.

481. ஓங்கும் 363. ஓங்குமதில் 591. ஓங்குவிக்கும் 1:10. ஓங்கெயில் 554. ஒச்சுவார் 200. ஓசை 639. ஹசையால் 574. ஓசையில் 638. ஓட்டா 3:88. ஓட்டுகந்த 189. ஓட்டுகந்து 188. ஓட 326, 525. ஓடாமே 305. ஓடாவண்ணம் 332. фц 2:135. ஓடியவா - ஓடியவாற்றை 298. ஓடிவ்ம்மின் 508. ஓடிற்றிலேன் 149. ஓடும் 557. ஓத்தானே 551. ஓத 470, 471. ஓதம் 546. ஓதவுலவா 164. ஓதி 573, 593. ஒம்புகின்றேன் 542. <u> ஒம்புதற்பொருட்டு 44.</u> ஒய்விலாதன 43. ஓய 1:20. ஓயாதே 42, 181. mi 48, 100, 132, 156-174, 264, 277, 367, 393, 434. ஓர் அம்பே 298. ஓர் அற்புகம் 567. ஓர் அன்பன் 27. ஓர் அன்பின்மை 218. ஓர் ஆனந்தம் 531. ஓர் இடையூறு 500. 608. ஓர் இயல்பொடும் 568. ஓர் இருளில் 389. ஓர் இன்பம் 171. ஓர் இன்பமே 466.

-

ஓங்கி 1:35, 3:86, 3:151; 353, ஓர் இன்பவெள்ளத்து 526. ஓர் உருவம் 235. ஓர் உருவாய் 597. ஓர் உருவே 391. ஓர் உன்மத்தன் 485. ஓர் ஐந்து 1:49. ஓர் கனியே 537. ஓர் காரணம் 429. ஓர் காலம் 607. ஓர் கோலமே 47. ஓர் சித்தம் 4:42. ஓர் துணே 425, 455. ஓர் தெய்வம் 514. ஓர் நெறி 414. ஓர் பங்க 69. ஓர் பங்கினர் 344. ஓர் பரிசு 498. ஒர் பற்று 4:155. ஓர் பாகம்வைத்த 578. ஓர் புரிசடை 428. ஓர் பூ 322. இர் பூவினில் 217. ஓர் பொருளாக்கி 656. ஓர் மருந்தே 444. ூர் மும்மலம் 472. ஓர் வல்வினே 435. ஓர் வளம் 505. ஓர் வார்த்தை 397, ஓர் வேடம் 339. ஓர் வேதகம் 633. ஓராதார் 1:68. ஓரியூரின் 2:69. ஓரொருகால் 169. ஓலமிட்ட 3:150. ஒலமிட்டு 79, 404, 437, 457. ஓலமிட 279. ஒலமிடினும் 159. ഏപ്പ 242. ஓவா 169. ஓவாது 484, 603. ஓவி 353.

ஒவியமங்கையர் 594.

ஓவீன 368.

கடந்தார்தம்மை 28.

கடந்து 223, 353, 591.

கடந்தான் 506.

கடம்பூர் 2:83, 4:160. கங்கணம் 213. கடமை 70. கங்காளம் 265. கடல் 4:10, 38; 43, 136,251, கங்குல் 173. 284, 432, 437, 484, 515. கங்கை 4: 146; 68, 407. 641. கங்கை இரைப்ப 208. கடல்கிடந்தோன் 403. கங்கை நீர் 464. கடல்புக 2:135. கங்கைபொங்கிவரு நீர் 130. கங்கையாய் 404. கடல்வாய் 409. கடல்வாயமுது 511. கங்கையம் 195. கடலமுதே 374. கச்சற 4; 32. கடலாயவெள்ளம் 24. கச்சி 198. கடலில் 552, 628. கச்சை 3: 96; 213. கடலின் 117.509. கச்சையனே 135. கசிந்து 1: 57; 39, 158, 332. கடலினுள் 117. கடலுக்கே 223. 452, 557. கசிந்துருக 316, 387, 556, 595. கடலுள் 246. கசிந்துருகேன் 548. கட்ணென 4:66. கட்ஸே 4:150; 30, 404, 489, கசியாதேன் 10. 535. கசிவது 4: 66. கடலே 170. கட்கு 48. கடலி **527**. கட்டமும் 4:22. கடவுள் 3:14,16,96;4:89,217: கட்டமே 52. 68.535. கட்டழிக்க 1:88. கடவுளானே 67. கட்டனே ஊயம் 467. கடிசேரடியே 606. கட்டி 1:52, 3:89; 40. கடித்தவாயிலே 569. கட்டிய 213. கட்டியுமாய் 190. கடிந்த 179, 388. கடிந்து 2:123: 392. கட்டு 53. கடிநாய்கள் 592. கட்டுவிக்க 479. கடிப்ப 145. கடக்க 532. கடிப்போது 129. கடக்களிறு 3:156. கடிபொழில் 354⁄. கடக்கும் 564. கடிமலர் 367. கடகரியும் 268. கடிமலரால் 442. கடத்தலுமே 326. கடந்த அப்பன் 519. கடிய 531. கடியன் 233. கடந்த இன்பமே 386. கடியார் 424. கடந்ததொல்லோன் 3:40:111. கடியேன் 87. கடந்தபோகமே 537. கடந்தாய் 4:133; 135. கடியேனுடைய 484. கடந்தார் 641. கடுந்தகையேன் 116.

கடுந்தழற்பிழம்பு 462.

கடுமுரண் ஏனம் 4:6.

கடும்பகல் 4:28.

கடுவிடம் 4:57. கடுவினேயை 484. கடைக்கண் 516. கடைக்கண்ணுள் 549, 652. கடைக்கணித்து 239. கடைக்கூறை 614. கடைக்கொண்டு 606. கடைத்தலேமுன் 321. கடைதிறவாய் 157, 159. கடைப்பட்ட நம்மை 202, 277. கடைப்பட்டதாயே‰ா 476. ் கடைப்படும் 43, 633. கடைபட்டேனே 436. கடைபடா 535. கடைமுறை 3:178. கடையவனே 2ன 105. கடையன் 27, 95. கடையளுமினேன் 101. கடையாம் 501. கடையாய் 1:60: 641. கடையாய 467. கடையானேன் 60. கடையேன் 4:111. கடையேண் 626. கண் 46, 173, 204, 207, 410 496,500,516. கண் இண் 206. கண்கள் 76, 460, 502, 523, 581, 633, 635. கண்களால் 570. கண்களிகூர 4:83; 601. கண்களில் 240. கண்கெட்ட 57. கண்சுமந்த நெற்றிக்கடவுள் 182. கண்ட 4:60: 539. கண்டகர்தம் 564. கண்டத்தன் 330. கண்டத்து 402. கண்டதில்லே 236. கண் டது 45, 54, 437. கண்டபின் 218. கண்டம் 183, 442.

2

கண்டவண் 11. கண்டறியா 210. கண்டன் 150. கண்டனம் 3:141. கண்டனர் 149. கண்டண் 206. கண்டாமே 426-435. கண்டாய் 4:111; 9, 105-154, 416-425, 446-455, 485. கண்டாயே 55. கண்டார் 485, 489. கண்டாரும் 626. கண்டால் 514-523. கண்டிலம் 295. கண்டிலேன் 45. 46. கண்டீர் 525. கண்டு 1:32; 27, 60, 68, 92, 370,601,633, கண்டுகண்டு 339. கண் நகொண்டு 106.391.424. கண்டுகொள் 581, 598. கண்டுகொள்ளே 5. கண்டும் 13, 46, 52, 56, 119. கண்டே 545. கண்டேன் 3: 58; 502. கண்டேனும் 88, கண்டேனே 473 - 482. கண்டோன் 3: 24, 54; 60. கண்ணகத்தே 374. கண்ணப்பன் 218. கண்ணராகி 517. கண்ணனும் 459. கண்ணேனே 457.~ கண்ணுய் 25. கண்ணர் 4: 150; 172, 445, கண்ணர்கழல் 184. கண்ணுர்தம் 425. கண்ளூர் நுதலோய் 502. கண்ணர 53, 87, 172, 253, 545. கண்ணுல் 3: 58; 549, 573. கண்ணள் 487, 611. கண்ணி 3:64; 13,77, 96, 186.

கதிர் 527.

கண்ணிண 30, 424. கண்ணிணேயும் 25. கண்ணிதன்பங்கன் 245. கண்ணியர் 23, 107, 371, 411. கண்ணிலிகாலம் - எல்லேயற்ற காலம் 637. க*ண்ண*ின் 507. கண்ணின் நீரை 468. க(ண்)ணிஞர் 412. கண்ணிர் 5, 196, 337, 441. கண்ணிரருவி 442. கண்ணுக்கு 158. கண்ணுதல் 321. 514. கண்ணுகலான் 1:21. கண்ணுதலே 501. கண்ணுற 391. கண்ணே 4: 127. 4: 187. கண்ணே 305. கண்ணேத்துயின்று 158. கண் நீர்மல்க 244. கண்பனிப்ப 169. கண் மடந்தையர் 640. கண்மடவீர் 327. கண் மரம் 399. கண்முதற்புலன் 3:113. கணக்கது 634. கணக்கு 466. கணங்களாய் 1: 28. கணங்களெல்லாம் 199. கணம் 3: 80: 586. கணவர் 163. கணவர 494. கணிலே - கண்ணிலே 412. கணேக்கும் 23. கணேகிழித்திட 44. கதவது 607. கதவம் 610. கத்தியும் 4:7**3** . ## 146, 508. கதிக்கும் 563. கதியது 4:72. ககியிலியாய் 11.

கதியே 4:10*8.* 

கதிர்க்கும் 563. கதிர்த்து 4:32. கதிர்முடி 4:4 கதிர்வந்து 172. கதிரின் 3:5. கதிரை 525. கதிரோன் 189. கதுவ 134, 140. கம்பம் 76. கம்பித்து 4:61; 131. கமலங்கள் 366, 371. கமலச்சேவடி 391. கமலத்தயன் 439. கமலத்திரனன 406. கம்ஸத்து 554. கமலநான்முகனும் 459. கமலப்போதினில் 593. கமலபாதம் 97, 628. கமலம் 167, 171, 172. கமலமே 216. கமழ்சடை 521. கயக்க 472. கயந்த2ன 212. கயல்மாண்டகண்ணி 245. கயற்கண் ணுள் 487. கமிலாயம் 144. கமிலேப்பரம்பரகோ 138. கமி‰புகுநெறி 465. கமிலேமலேயாய் 4:167. கமிலேமாமல் 404. கமிறுக் 327, 417. கரணங்கள் 223, 631. கரணங்களே 223. கரத்தர் 340. கரந்தகள்ளமும் 2:55, 2:65. கரந்தது 391. கரந்து 2:92; 10, 413. கரந்தும் 166, 172. கரப்ப 3:71; 172. கரப்பவை 3:15. கரப்பாய் 445. கரப்போன் கரப்பவை 3:15.

கரம் 1:9; 323. கரமலர் 4:84. கரிக்குன்று 123. கரிதாய் 136. கரிபோல் 136. கரிய 23, 69. கரியாக 470. கரியாய் 135. கரியான் 183. கேரியினூரி 153. கரியும் 268. கரியே 135. கரு 475. கருக்கெட 305. கருங்கண் 141, 207. கருங்குருவிக்கு 4:209. கருங்குழல் 4:30. கருங்குழலி 171, கருங்குழலினர் 570. கருடக்கொடியோன் 416. கருணுகரனே 132, 144. கருணைலய<del>ன்</del> 436. கருணே 67, 98, 175, 218, 481, 496. கருணேக்கடல் 484, 636. கருணேக்கடலாய் 591. கருணேக்கடலின் 117, கருணேக்கடலினர் 337. கருணேக்கடலுக்கே 223. கருணேக்கண் 1:21. கருணேக்கழல் 253. கருணேக்கையில் 108. கருணேகாட்டி 595. கருணேசெய்து 330. கருணேத்தடங்கடல் 249, 552. கருணேத்தேன் 180, 561. கருணப்பேராறே 1:66. கருணேமட்டு 137. கருணம்ஸேயே 4:194. கருணமாகடலே 535. கருணேயன் 2:107. கருணேயால் 574.

கருணேயாளன் 618, 624.

₩

`கருணேயாளனே 10**1**. கருணேயின் 3:60, 74: 367. கருணேயினை 105, 225, 243. 316, 318, 331, 475, 487, 551, 598, 603. கருணேயும் 227, 375. கருணேயே 452. கருணேயை 531. கருணேயொடு 204. கருணேயோடும் 602. கருணேவான்தேன் 3:180. கருணேவெள்ளத்து 179, 329. கருணேவெள்ளம் 230. கருத்தில் 560. கருத்தின் 1:75. கருத்தினில் 635. கருத்தினுள் 39. கருத்திண 396. கருத்து **370.638**. கருத்துடைக்கடவுள் 3:16. கருத்துறும் 634. கருத 4:171. கருதரிய 528. கருதலும் 4:43. கருதா 3:15. கருதி 231. 313. 432, 611. கருதுகின்றிலேன் 96. கரும்பணக்கச்சை 3:96. கரும்பின்கட்டி 190. கரும்பின்தெளியை 59, 209. கரும்பின்தெளிவே 59 194. கரும்பின்தேறல் 42. கரும்புதருசுவை 544. கரும்புமட்டு 84. கரும்பே 374. கருமாமுகிலின் 3:67. கருமால் 436. கருமுகில் 4:127. <del>கருமுருட்டு ஏனம் 564</del>. கருவாய் 228. கருவார்கோதியில் 2:55. கருவும் 627. கருவெந்துவீழ 239.

கருவேர் 236. கருவை 45. கரைகாட்டி 31. கரைசேர் 3:91, 380. கரைமரம் 107. கரைமாண்ட 326. கரையது 4:81. கல் 25. கல்நார் 4:97: 43. கல்நாருரித்து 283. கல்தெஞ்சு 225. கல்மனம் 41. கல்லாட<u>த்து</u> 2:11. கல்லாத 476. கல்லாமனத்து 179. கல்லாமனத்தேன் 60. கல்லாய் 1:28. கல்லே 98. 129. கல்வகைமனத்தேன் 52. கல்வி 2:5; 220. கல்விஞானம் 406. கல்வியென்னும் 4:38. கலக்க 3:180; 200. கலக்கம் 220, 509. கலக்கு 637. கலக்குண்டு 31. கலங்க 132, 363. கலங்காமலே 468. கலங்கி 134, 612, கலங்கிடுங்காண் 267. கலங்கிடுகின்றேன் 404. கலங்கியே 570. கலங்கிற்று 300. கலங்கினேன் 468. கலசம் 315. கலதியிவன் 233. கலந்த 1:57. கலந்தது 77. கலந்தால் 1:46. கலந்தான் 505. கலந்து 2:11. 2:131, 4:6; 84, 105, 119, 245, 452, 483, 493,603.

கலந்து ஆர்ப்ப 167. கலந்தே 508. கலப்பு 3:23. கலம் - பணே 151. கலவியிலே 655. கலன் 168. கலனுட 168.` கலாபேதத்து 4:57. கலிங்கத்தர் 342. கலிமதுரை 182. sa 256, 323. கலேஞானம் 548. க‰ஞானிகள் தம்மொடு 431. க‰த்த‰யாய் 144. கஸேநவின்ற 267. கணேயார் அரிகேசரியாய் 190. **கலேயே 537.** கவசம் 613. கவடுவிட்டு 222. கவந்தியுமே 557. கவர்ந்து 489, 596. கவர்வரால் 342. கவரி 195. கவ**ஃலகெடுத்து** 251, களித்த 213. கவிமின் 613. கனவத்தலே-சூலம் 4:187. கழல் 1:10, 1:22, 4:129; 21, 39, 52, 59, 76. 98, 104. 119, 146, 160, 165, 184, 188, 243, 253, 403, 409, 414, 501, 502, 508, 524, 540, 545, 548, 603, 633. கழல்கண்டு 92. கழல்கள் 1:7. 8,9, 59; 29, 155, 174, 250, 285, 521, 604,641. கழல்காட்டி 571, 575, 576. கழல்சேவடி 416. கழல்சேவடிகள் 423. கழல்பாடி 172. கழ**லிணே 400, 568**. கழலிணேகள் 251, 283, 544.

கழலிணேய்டி 396. கழலுக்கே 225, 233. жуСю 131, 191, 526, 534, 557,650,655. கழலோன் 244. கழற்கண் 78. கழற்கணே 75, 77. கழற்கீழ் 22. கழற்கு 5, 10, 35, 40, 98. கழற்கே 208, 502, 606, 611. கழற்யே 569, கழித்து 400, 527, கழிதருகாலமும் 12. கழிந்தவனே 147. கழிந்து 489, 645. கழிப்புண்டு 641. கழிய 1: 45. கழியா 146. கழியாத்தொழும்பு 47. கழியாது-நீங்காது 630. கழிவில் 531. கழுக்கடை 2:110: 525. கழுக்கடைகாண் 362. கழுக்குன்றிலே 466 - 472, கழுக்குன்று 2: 89. கழுதொடு 11. கழு தீர்மால 2:113, 4:216. கழும் 423. கமுமணியே 131. கழுமலம் 2: 86, 2:88. கழுவ 359. கமுவுவார் 167. கள்வன் 225, 233, கள்வனே 10. கள்வனேண 28. கள்ளத்துளேற்கு 118. கள்ளப்படாதகளி 230. கள்ளப்புலக்குரம்பை 1:88. கள்ளமும் 2:55 2:65. கள்ளும் 50. கள்ளேன் 106. களங்கொள 4:171. களவறுத்து 39.

களவிலாவானவர் 480. – களி 380. களிகூர்தரு 633. களிகூர்வது 633, களிகூர 4:85; 169, 424, 502, 601. களித்தனன் 391. களித்திடும் 637. களித்திருந்தேன் 483. களித்து 137, 398, 435, 504, களிதருதேனே 374. களிப்ப 205. களிப்பன 633. களிப்பார் 384. களிப்பாரா 493. களிப்பெலாயிக் 404. களிப்பேன் 3:121. களியாதத்ளி 118. களிவந்த 119, 230. களிறு 3:156, 4:37, களிறும் 521. களிறென 3:178.-கணந்த 486. கணேந்தாய் களேந்தர்ய் 133. ຸ கணந்திட்டு 68, களேந்து 123, 484, 559. களேயாய் 137. களோயாய 137. களேயும் 4:101. கற்பகம்நாட்டி 197. கற்பமும் 3:54. கற்பனவும் 556. கற்பண் 382. *∙* கற்பித்து 382. கற்பு 471, கற்பொடிகாண் 257. கற்போலும்நெஞ்சம் 316. கற்றறியேன் 548. கற்றிலாதவரை 514. கற்று 4:73; 556. கற்ருங்கு 508. கற்றுரை 556.

கற்றைச்சடை 208. கற்றைவார்சடை 514. -கறங்கவும் 2:108. கறங்கோ‰ 242. கறந்தபால் 1:46. கறுத்து 39. கறைக்கண்டனே 136. கறைபிடற்றன் 223. கறையின் 139. கறையுரலே 198. கன்குய் 224. கன்ருல் விளவெறிந்தான் 341. கன்றை நிணந்தெழு தாயென 634. கன்னலின் 12. கன்ன ஃுயும் 125, 188. கன்னலொடு 1:46. கன்னற்கனிதேர்கனி 3:178. கன்ஞருரித்தல் 4:97, கன்னேரணயமனம் 641. கன்கக்குன்று 4:98. கன்கம் 2:39. கனலும் 12. கனவிலும் 4:74, 143; 210. கனவேயும் 244. கனி 98. கனிதருசெவ்வாய் 2:142. கனிதேர் 3:178. கனிய 388, 543. கனியே 4:97, 108; 537. கனியை 31. கனிவாய் 208. கனிவித்து 138. கணேகழலோன் 244. கணேய 442. காக்கும் 1:77; 3:14. காசு 198. காட்சி 2:88, 3:2, 113; 380. காட்சியுள் 3:138. காட்சியே 539. **STLL 1:21, 3:75.** காட்டகத்து 628. காட்டாதன 32, 180.

காட்டாய் 368, 402. காட்டாயேல் 383. காட்டி 1:59, 3:149; 29, 31, 32, 43, 98, 180, 184, 202, 354, 355, 373, 400, 503, 531, 540, 568, 571, 573, 575, 688, 595, 597, 599. 643. காட்டிடை 11. காட்டிய 2:30, 34, 43, 49, 51, 53, 82, 581, 584. காட்டியவாறன்றே 546. காட்டியும் 2:84, 104. காட்டில் 592. காட்டினர் 4:5 L. காட்டினுய் 466-472. காட்டி 2ன 544. காட்டு 131. காட்டும் 115, 206, 210, 365. காட்டுவித்திட்டு 654. காட்டை 123. காடது 2:65. காடு 30, 266, 629. காண் 159, 165, 175, 176, 194, 256, 257, 259, 263, 321, 359, 360, 362, 603, 624,630. காண்க 3:29-65. காண்கிலா 80. காண்கிலார் 341. காண்டற்கு 176. காண்டும் 3:131. காண்டொறும் 217. காண்பதே 47. காணபரிய 1:78; 244. காண்பாரோ 21. காண்பான் 58, 440, 483. காண்பானுய் 17. காண்பு 175, 178, 192, 314. **жист** 64, 200, 386, 417, 421, 424, 476, 600. காண மாட்டா 416, 440. காணல் 47.

காணவும் 601. காணவே 53. காணற்க 173. காணு 3:38. 4:9; 56, 397; 515, 518. காணுச்சிவபெருமான் 623. காளுத 174, 328, 331. காணுமலே 159. காணுய் 23. காணுநாள் 449. காணும் 87, 631. காணும் கரணங்கள் 631. காணுமது 601. காணுமாறு 87, 88. காணே டி 255, 257, 258,263-265, 270. காணேன் 43, 88, 401, 425, 457. காணேனே 87. காணெணுத 469. காத்தருளி 650. காத்து 12. 29. 32, 34, 59, 60, 186, 238, 418, 535, 644. காத்தும் 166. காதல் 33, 528, 639. காத்ல்பெருக 595. காதலர்க்கு 3:105; 357. காதலன் 2:113, 3:103. காதலால் 471. காதலித்தான் 265. காதனில் 208. காதலின் 655. . காதார்குழை 168, 187. காது 332. காந்தள் 3:75. காப்பவனே 12. காப்பவை 3:14. காப்பாய் 1:42, 4:100; 445. காப்பாண 24. காப்போற்காக்கும் கடவுள் 3:14. காபாலி 284.

காம்பு 198.

-

காமச்சுறவ 409. காமப்பெருங்கட‰ 326. காமவான் சுறவின் 31. காமன் 323, 458. காய்கதிரோன் 323. கர்ய்சின ஆலம் 154. காய்ந்த 462. காயத்திடுவாய் 501. காயத்துள் 581. காயப்பிறப்போடு 242. காயம் 145. காயமாயத்தை 400. காயவாழ்க்கை 65. காயாகி 562. காமில் 257. கார் கரப்ப 172. ... கார் மயில் 4:30. கார் மலரால் 167. கார்முகில் 459. காரண 4:224. காரணம் 429, 448, 634. காரணமாய் 473. காரார் 284. காரிகையார்கள் 633. காருடை 354. காருறுகண்ணியர் 107. கால் 2:135; 135, 327, 391. கால 83. காலங்கள் 483. காலத்துள்ளும் 527. காலத்தே 475. காலத்தை 158. காலந்தான் 492. காலம் 12, 58, 265, 527, 528, 542,603,607,637. காலமும் 12. காலமெல்லாம் 325. காலமே 47, 470. காலன் 323. காலஞர் உயிர்கொண்ட பூங்கழ லாய் 404. காலணே 212, 462. காலாந்தரத்து 265.

காலால் 31, 212, 462. கிழித்திட 44. காலின் 3:24. கிழியீடு 565. 🧸 காலும் 2. കുന്നോ 397. æπ‰ 4:26, 28; 442. காலொடு 74, 124. காவல்கொண்டு 297. கிளவி 517. காவலனே 1:77 காவாய் 4:98; 494. கிளியஞர் 517. காவிசேரும் 487. கிளியும் 232. காளிக்கு 2:142; 267. கான் நின்று 178. காளகத்தே 564. கானப்புலி 3:32. கிற்பள் 45. கானவன் 633. கிற்றவா 38. காஞர்புலி 266: கிற்றிலேன் 45. கிஞ்சுகவாய் 360. கிஞ்சுகவாயவள் 2:15. கிடக்கின்றேண் 31. கிடத்தியால் 161. கிறியும் 576. கிடந்த 1:60. கிறியெலாம் 36. கிடந்தணைய 37. கிடந்தாள் 155. கீடமாய் 188. கிடுந்து 149, 251, 410. 488, கீதங்கள் 570. 535, 575, 611. கீதம் 346. கீர்த்தி 182, கிடந்தும் 26, 443. கிடந்தேண் 231. கிடந்தோன் 403. கீழ்செய் 565. கிடப்பது 438. கிடப்பறிவார் 592, 595. கீழ்மேல் 440. கிடப்பன 3:109. கீழ்மேலாக 25. கிடப்பேற்கு 565. சிடப்பேனுக்கு 480. கீழ்மையும் 576. கிடப்பேணே 570. 573, 574, கீழ்மையே 95. 576, 643. கிடாஅய் 3:109. கீழாம் 622. கிண்ணம் 96. கீழாய் 3:50. கிராதவேடமொடு 2:15. கீழுளும் 50. கிருமி 4:14. கீறிலாத 95. கில்லேன் 69. கீறுகின் நிலே 37. கில்லேனே 37. **கீறேன் 41**. கிழவோன் 3:19. குஞ்சி 76. குஞ்சியர் 340. கிழவோனே 2:146.

கிள்ளாய் 362, 363, 364. கிளீர்கின்ற 527. கிளரும் - வீளங்குகின்ற 192. கிளரோளியை 482. கிளிமொழியார் 157. கிளியே 361, 365. கிளிவந்தமென்மொழியாள்192. கிளேயிலான் 38. கிறிசெய்தவா 282. கிறிசெய்தவாறு 180. கிறிமுறுவல் 517. **ஃடம்புரையும் 3:19.** Sý 1:94: 164, 287, 501. கீழ்ப்படுத்தாய் 36. கீழ்மேலாய் 454. கீழண்டமுற 260.

குட்டம் 3:78. குடநாடு 2:27. குடர்நெடுமாணே 134. குடி 430, 535, 539. குடிகெடினும் 6. குடிகேடு 525. குடியல்லேம் 34. குடியாக்கொண்ட 2:8 குடில் 3:160; 435. குடிலே 1:54. குடுமி 334. குடை 613. குடைந்து 34, 165, 166. குடையும்புனஸ் 167. குண் டலங்கள் 332. குணங்கள் 634, 635, 650. குணங்கள்தாம் 389. குணங்களால் 571. குணங்களும் 572. குணங்கர 281. குணங்கொண்டு 194. குணக்கடல் 572. குணம் 2:3; 286, 313, 314, 331, 335, 346, 470, 639. குணம்பரவி 282. குணமாக 587. குணமாம் 496. குணமிலி 150. குணமும் 561. குணமுமிலார் 560. குணமே 4:114. குதுகுதுப்பு 138. குதுகுதுப்பே 137. குகிரை 2:36, 2:45; 544. குதிரைச்சேவகள் 2:45. குதிரைப்பரி 647. குதிரையின்மேல் 194, 525. குதிரையைக்கொண்டு 2:27. குப்பாயத்தர் 342. குப்பாயம் 417. கும்பிக்கே 413. குமண்டையிட 557. குமரன்தன்தாதை 310.

-

குயில் 302, 368. குமிலே 346-352, 354, 355. குயிற்பிள்ளாய் 353. குரம்பை 1:88; 58, 406.. குரம்பைகொண்டு 3:173. குரம்பைதோறும் 3:172. குரம்பையில் 433, 535, 584. குரவு 430. குரவுவார்குழல்மடவார் 21. குருகினத்தால் 167. ජල්ල 162. குருகுகள் 368. குருட்டா 91. குருந்தம் 436-465. குருந்தமேவிய 462. குருந்தின்கீழ் 1:61. குருநீர் 130. குருபரன் 4:76. குருமணி 1:3, 4:91. குருமணியே 418, 644. குருவனே 72. குருளே 4:166. குரைகடல் 511. குரைகடல்வாய் 262. குரைகழல் 403. குரைகழல்கள் 285. குரைகழற்கே 556. குலத்தரன்றன் 164. குலத்தினும் 43. குலம் 133, 220, 447. குலம்பாடி 254. குலமஞ்ஞை 328. குலவி-வளேத்து 170. குலாத்தில்லே 557-566. குலாம்-குலாவும் 402. குலாவியே 571, குலாவுதில்2ல 477. குலாவு நீதி 587, குலரவும் 588. குலுங்க 304. குவலயத்து 334. குவலயமும் 166. ക്രവാണ 167.

குவனக்கண்ணி 3:64. குவாஅல் 3:124. குவிந்து 638. குவிமலராய் 562. குவிமு‰மேல் 653. குவிமுலேயாள் 554. குவிவார் 1:9, 1:10. குவைப்பதி 4:188. குழதன் 3:12. குழகா 503. குழல் 4:30; 456, 653. குழல்புரள 187. குழல்போல் 413. குழல்மங்கை 578. குழல்மடந்தை 460. குழல்மடவாள் 21. குழல்மாது 228. குழல்மேல் 166. குழலாட 168. குழலார் 430. குழனி 159, 171. குழனிமார் 458. குழகியொடு 2:80. குழலினீர் 314. குழரு 3.85. குழாங்கள் 4:48; 560. குழாம் 168, 201, 246, 329. 331. குழும் 379. குழை 187. குழைத்த 4:220. குழைத்தாயே 503. குழைத்தால் 494. குழைந்து 4:67; 154, 334. குழையாட 168. குழையும் 232. குழையேன் 18. குளத்தின் 3:91. குளவாய்கோலி 3:90. குளிக்கின்ற 526. குளித்து 146. குளிர்ந்து 227, 285; 315. குளிர்ந்தூ தாய் 232.

குளிர 249. குற்றங்கள் 194, 496. குற்றம் 133. குற்ளுலத்து 2:91: 556. குற்றுலத்தெங்கூத்தா 4:15,156. குறி 649. குறிக்கொண்டு 605. குறிக்கொள்கென்று 403. குறிகளும் 572. குறிசெய்து 282. குறிப்பறியேன் 413. குறிப்பில் 138. குறிப்பே 138, 605. குறியாய் 2:91. குறியும் 560. குறியே 4:114. குறியோன் 286. குறுக 89. குறுகிலேன் 42. குறுகினேற்கு 389. குறுந்தூறென 125. குறுவேர் 61. குறைய 322. குறையில் 158. குறையும் 163. குறையே 389. குறைவில்&ல 642. குறைவிலாநிறைவே 390. குறைவு 642. குன்றுத 222. குன்ருதசீர் 314. குன்றி 131. குன்றிடை 131. குன்று 123. குன்றே 4:98: 15, 28, 394. குன்றேயணய 496. குன்றேயணேயாய் 500. குனித்தாய் 17. குனித்து 557. குனிப்பார் 493. குனிப்புடையானுக்கே 217. குனிப்போன் 3:102. குனிமின் 196.

கூங்குமிலே 355. கூசும் 156. கூட்டம் 29, 383, 403, 424. கூட்டமும் 281. *"கூட்*டிடு 148. கூட்டிய 426-434, 574. கூட்டியவா 304. கூட்டோடே 270. கூட 59, 227. கூடம் 419. கூடல் 4:91. கூடலிலாக் குணக்குறியோன் 286. கூடவேண்டும் 104. கூடாது 642. ъ.ц. 4:46; 191, 330, 571, 572. கூடிக்கூடி 493. கூடிடும் 429. கூடிடுமேல் 525. கூடிய 427. கூடு-உடல் 59. கூடுபுகல் 361. கூடும் 557. கூடும்வண்ணம் 313, 641, கூடுமின் 508. கூடுவதே 643. சுடுவதோ 492. குடுவார் 59, கூடுவேன் 191. கடேன் 427. கூத்தன் 166, 196, 206, 331, 589,649. கூத்தனே 1:90; 47. கூத்தண 209. குத்தா 313, 418, 449, 556. கூத்தாட்டாய் 643. கூத்தாட்டுவான் 19. கூத்தாடி 271. கூத்து 18, 443. கூத்துகந்தானே 377.

கூத்துடையான் 35.

கூத்தை 649.

கூத்தொடு 3:102. கூப்பி 442. கூப்பினர் 369. கூய் 50. கூர்த்த 1:75, 4:35. ъл 33, 169, 182, 281, 483, 484, 549, 612, 652. குரிருட்கத்து 3:102. கூரை 432. கூலி 182. கூவாய் 346, 355, 418. கூவி 495. கூவிக்கொண்டு 447. கூவிக்கொள்ளாய் 417. கூவிக்கொள்ளும்நாள் 497. கூவிடுவாய் 413. கூலித்து 137. கூவிளம் 345. கூவின 368. கூவும் 416. கூவயின் 196. கூழையர் 410. கூற்றம் 49. கூற்றன் 289. கூற்று 129. கூற்றுவன் 523. கூற்றை 533. 5ap 71. கூறன் 3:64. கூறனுக்கு 566. கூறண 42. கூரு! 495. 554. கூருய் 365. கூறு - பாகம் 655. கூறுடைமங்கை 2:26. கூறுடையாள் 21. கூறுதுங்காண் 190. கூறும் 498. கூறுவதே 497. கெட்டது 496. கெட்டவின்றி 252. கெட்டவா 252. கெட்டு 252.

கெட்டேன் 221,642. கெட 1:65: 37, 166, 306, 529. 628. கெடவே 646. கெடினும் 6. 252. கெடுகின்றேன் 644. கெடுகின்றேண் 430. கெடுத்த 464, 468. கெடுத்தருள்செய் 593. -கெடுத்தாய் 36. கெடுத்து 1:6; 251, 482, 582, 595. கெடும் 627. கெடுமாகெடுகின்றேன் 644. கெடுமாறே 36. கெடுவது 37. கெடுவாய் 38. கெடுவீர் 508. 127. கெடுவேன் 3:34: 42, 413.644. கெண்டையங்கண்கள் 576. கெழுமுதலே 379. கெளிறது 2:17. கேட்க 3:147. கேட்கவும் 37. கேட்கின் 33. கேட்டலுமே 155. கேட்டவர் 3:155. கேட்டறியோம் 370. கேட்டாயோ 180. கேட்டியேல் 346. கேட்டிருந்தும் 56. கேட்டி&லயோ 162. 3年上日 25, 32, 237. கேட்டேயும் 155. கேட்ப 161. கேட்பவே 80. கேட்பார் 384. கேட்பித்து 32. கேட்போம் 372. கேட்ரும் 507. கேடா 504.

கேடாம் 261.

கேடிலாதாய் 644, GsG 24, 61, 85. கேடுபடாத்திருவடி 221. கேதக்குட்டம் 3:78. கேதங்கள் 482. கேதங்கெடுத்து 595. கேவலம் 592. கேவேடராகி 2:17. கேழ்கிளரும் 192. கேழலாய் 592. கேழில் 162. கேள் 161, 173, 186, 265, 355. கேள்வன் 207. கேள்ளி 83. கேளாதன 32. கேளாதே 32. கேளாய் 266. கேளிர் 429. கைக்கொண்டு 2:110. 4:131: 76, 96, 173. கைக்கொள்படை 362. கைக்கொளலும் 580. கைகள் 638. கைதரவல்ல 4:89. கைதான்நெகிழவிடேன் 5. கைதொழுகே 617. கைப்பிடித்து 525. கைம்மாறு 387, 626. கைம்மாறே 395. கைம்மேல் 213. கையற 3:78. கையனே 462. கையனேன் 396. கையாய் 404. கையார் 516. கையார்வளே 187. கையால் 165. 423. கையா 2ன 187. கையில் 108, 295, 579. கையினர் 369. கையினராகி 584.

கையும் 442.

கையை 300. கையே 2:146. கொக்கிறகும்பாடி 254. கொக்கு ஓத்து 380. கொங்கு 335. கொங்குண்கருங்குழலி 171. கொங்கை 2:16: 79, 131, 150, 173, 202, 208, 304. கொங்கைகள் ஆடஆட 204. கொங்கைகள்பொங்க 167. கொங்கையர் 106. கொட்க 3:12. கொட்டாமோ 235-254. கொடி 4:95; 197. 365. கொடிபோல 124. கொடிமங்கையுள் 348. கொடியார் 532. கொடியுடையாய் 366. கொடியேரிடையாள் 495. கொடியேற்கு 492. கொடியேன் 3:171; 57, 643, 648. கொடிறும் பேதையும் கொண் டது வீடாது 4:63. கொடுங்கரிக்குன்று 123. கொடுத்தி 93. கொடுத்து 380, 463. கொடுத்தும் 2:86, 2:88. கொடுபோந்து 654. கொடுமாநரகத்து 644. கொடுமை 89. கொடுவிணேயேன் 494. கொடை 530. கொடையே 531. கொண்ட 2:8, 72, 3:175; 82, 84, 285, 395, 404, 496, 526, 552, 599. கொண்டது 4:63; 395. கொண்டபின் 96. கொண்டபிரான் 650. கொண்டபுரிநூலன் 183. கொண்டருளி 2:42; 239. கொண்டருளும் 188, 226, 628.

கொண்டருளே 597. கொண்டலே 470, கொண்டன்று 299. கொண்டன்றே 557-566. கொண்டாடும் 358. கொண்டாய் 58,395, 501,503. கொண்டார் 526. கொண்டால் 496. கொண்டான் 34, 177, 522. கொண்டிருந்து 288, கொண்டி‰யோ 500. கொண்டீர் 526. கொண்டு 1:75, 2:27, 37, 64, 66, 93, 126, 3:128, 157, 173, 4:71; 11, 68, 78, 98. 116, 129, 137, 180, 182, 194, 255, 282, 342, 366, 530, 532, 539, 547, 579, 641. கொண்டோ 54. கொண்டோர் 3:176. கொண்டின் 195. கொத்துறுபோது 134. கொந்தணாவும் 355. கொந்துகுழல் 653. கொம்பர் 71. கொம்பரில்லாத 124. கொம்பணயாள் 566. கொம்பில் 562. கொம்பின் 351. கொம்பினேயே 123. கொம்மை 566. கொய்<u>து</u> 573, 582. கொய்யாமோ 275-293. கொல் 7, 112. கொல்புலித்தோல் 257. கொல்லோ 87, 379, 436. கொலார்-கொல்லார் 100. கொவ்வை 106. கொழித்து 3:84; 152. கொழுஞ்சுடர் 390. கொழுந்து 72, 108. கொழுந்தேன் 140.

கொழுநற்கு 197. கொழுமணியே 130. கொழுமணியேர்நகையார் 131. கொள் (பெயர்) 106. கோள்கின்றவாறு 575. கொள்கை 49. கொள்கையும் 1:6, 8, 2:30, 45, 72. கொள்கையே 49. கொள்பவர் 525. கொள்வயல் 370. கொள்வாய் 4:206. கொள்வான் 580. கொள்வோம் 613. கொள்ள 3:76. கொள்ளப்பட்ட 532. கொள்ளவும் 3:112, கொள்ளாது 495. கொள்ளியின் 113. கொள்ளுங்கில் 50. கொள்ளும் 237, 619. கொள்ளுமது 256. கொள்ளேயில் 4:35. கொள்ளே 5. கொள்ளேர் பிளவு - கொள்ளே யொத்த இடைவெளி 106. கொள்ளேன் 6. கோன 526. கொனலும் 550. கொளினும் 615. கொளுமாறு 372. கொளுவும் 123. கொற்றக்கு திரை 194. கொற்றச்சில 133. கொற்றச்சேவகன் 210. கொன்றவீரன் 594. கொன்றுன்காண் 270. கொன்று 212. கொன்றை 133, 279,287,345. 513. கொன்றைச்சடையான் 332,

கொன்றைச்சிவனே 16.

கொள்றைசூடி 191. கொன்றைத்தார் 168. கொன்றைபாடி 211. கொன்றைமாலே 520 கொன்றைமாஃபாடி 213. கொன்றையமா‰ 594. கொன்றையான் 50. கோக்க‰ாயும் 533. . Garaid 1:3. 4:157: 626. கோகழிக்கரசை 630. கோகழிநாத2ன 351. கோங்கலர் 554. Свиц 2:104, 3:27: 329. கோடியின் 3:4. கோடை 3:71. கோணர்பிறை 331. கோணுதலின்றி 4:70. கோத்தான் 617. கோத்தும்பி 216.234. கோதரட்டி 171, 199, 332. கோதாட்டும் 159. கோதில் 477. 587. கோதில்குலத்து 164. கோதில்பெருந்துறை 362. கோதிலா 365, 390. கோது 587. கோதுமாட்டி 403. கோதை 168. கோதையும் 335. கோபம் 3:73. கோமளத்கொழுந்து 72. கோமளத்தொடு 572. கோமளமே 124. கோமாற்கு 626. கோமான் 18, 589, 605. கோயில் 198, 348, 395. கோயில்சுடுகாடு 257. கோமில்பாடி 199. கோயில்பிணுப்பின்கோகாள் 164. கோயில்வாயிலில் 100. கோயிலா 539, 543. கோயிலும் 373.

கொன்றைச்சேவகனர் 190.

கோல்தேன் 362. கோல்வளயாக 653, கோல்வணயாள் 254. கோல 4:179; 69, 452. கோலச்சடையற்கே 310. கோலம் 2:30.72, 128, 3:149; 285, 365, 643. கோலமணியணிமாடம் 588. கோலமறையோனே 503. கோலமாலூர்தியான் 183. கோலமும் 159. கோலமுமே 232. கோலமே 47, 232. கோலமேனி 470. கோலவரைக்குடுமி 334. கோலவமகில் 348. கோலாலமாகி 262. கோலி 3:90. கோவணம் 256. கோவணமா 256. கோவார் 2:72. கோவால் 182. கோவுக்கு 201. கோவுக்கே 279. கோவும் 266. கோவே 4:157, 188; 33, 418, 495, 496, 535, 646, கோவேயோ 417. கோழி 162, 368. ்கோள் 523. கோற்றேன் 3:157; 362, 511. கோன் 1:9: 19. 173, 196. 197, 227, 302, 328, 356, 362, 365, 612. கோனவன்போல் 188. கோனவனுய் 286. கோருகி 190. கோனுய் 34. கோனும் 167, 215. Car Car 59, 389, 492, 497. Car 201 42, 209. கௌரியும் 195.

கௌவி 3:133.

சக்கரம் 322. சகத்து 575. சகந்தான் 378. சகம் 4:68. சங்கங்கவர்<u>ந்து</u> 596. சங்கம் 167. 208, 368. சங்கமத்துள் 1:30. சங்கரன் 322. சங்கரண 221. சங்கரா 65, 68, 69, 395, 398, 598. சங்கு 162, 640. சச்சையனே 134. 135. சட்டம் 467. சட்டு 256. சட்டோ 221. சடை 130, 140, 146, 196, 402, 407, 430, 514, 544. சடைக்கு 279. சடைமுடி 428. சடைமுடியான் 208,505, 508. சடையப்பன் 185. சடையவனே 105. சடையற்கே 310. சடையன் 521. சடையாய் 444, 494, 547. சடையான் 332, 335. சடையானே 555. சடையில் 261. சடையிடை 4:146. சடையுளே 68. சண்டமாருதம் 4:55. சத்திகள் 4:44. சத்தியம் 195. ச<u>க</u>ார் 27**3**. சதுர்தான் 262. சதுர்பட 2:28. சதுர்முகன்தாதை 299. சதுரப்பெருமான் 408. சதுரர் 395. சதுரன் 596. சதுராலே 18. சதுரிழந்து 4:71.

சதுரை 525. சந்தனச்சாந்தின் 4:203. சந்தனச்சாந்து 343. சந்திர் பேத்து 2:97. சந்திரனும் 289. சந்திரண் 189, 258. சந்தின் 7:89. சமயங்கள் 251. சமயவர்திகள் 4:52. சமயத்து 3:17, 3:79. சயசய 4:8, 225: 5, 66. சயம் 258. சயம்பெற 1:58. சரண் 69, 471. ## w 4:105. சரணும் 471. சரகம் 4:51, சரிந்திட 298. சரிந்திடும் 640. சலந்தரன் 272. சலமுகத்தால் 260, 261. சலமுடைய 272, சலிப்பறியா 252. சனிப்பெய்தவும் 2:139. சலியா 4:59. சவலேக்கடல் 251. சவலேயாய் 645. சழக்கனேன் 467. சாகரம் 4:25. சாடிய 298. சாத்தலுமே 322. சாத்தாய் 2:28. சாத்திரம் 4:51. சாத்திரமாம் 251 சாத்திரனுகி 2:97. சாத்தினன்காண் 256. சாத்தினெடும் 596. சாத்தோடு 607. சாதல்சாதல் 471, சாதல்பேறப்பென்னும் தடஞ்சுழி 655. சாதல் 520. *ar \$* 477, 640.

சாதியும் 319. சாந்தம்புத்தூர் 2:31. சார்ந்தமார்முலே 568. சாந்தின் 4:203. சாந்தினர் 343. சாந்தும் 232. சாமாறே 18. சாய்த்து 11. சாயல் 4:31. சாயா 4:86. சார்தலின்ல் 167. சார்தலுமே 223. சார்ந்தவர் 525. சார்ந்திலேன் 467. சார்ந்து 382. சார்வானே 18. *சார* 604. சாரமாட்டா 486. சாராமே 1:87. சாராவகை 247. சாரும் 4:71. சால 334. 421, 502, சாலப்பரிந்து 542. சாலவும் 365, சாவ 8. சாவதுவே 7. சாவாது 299. சரவாரெல்லாம் 646. சாவேன் 22. சாவேனே 22. சாழலோ 255-274. சாற்றி 525. சாற்றிய 301. சாற்று 67. சுக்கென 37, 533-543. சிகாமணி 470,639. கிட்டர்கள் 213. சிட்டன் 578. சிட்டனே 467. கிட்டாயகிட்டன் 221. சித்தத்தாறு 547. சித்தத்து 338. சித்தம் 4:42; 157, 169, 204. சித்தமலம் 648. சித்தமார் 586. சித்தமும் 3:41. சித்தமெனுங்கயிறு 479. சித்தமே 582. சித்தர்களே 614. சித்தர்குழ 580. சித்தவிகாரக்கலக்கம் 220. சித்தனே 463, 541, சித்தண 586. சித்திகள் 637. சித்தியும் 195. சிதடரொடும் 656, சித‰ச்செய்காயம் 145. சிதைத்தானே 519. சிதைய 418. சிதையாதது 495. சிந்தணே 30. சிந்தணக்கு 4:204. சிந்த2ணக்கும் 370. சிந்த2னக்கே 617. சிந்தணேயுள் 1:47; 82. சிந்தணேயை 611, 177, 491. சிந்தாதநன்மணி 325. சிந்தி 189, 197. சிந்திக்கேனே 29. சிந்திடும் 635. சிந்தித்து 624. சிந்திப்பேன் 191. சிந்திமின் 611. சிந்தியாது 82. சிந்துரச்சேவடியாண 350. சிந்தை 1:19, 62, 80, 359, 393, 399, 437, 476, 562, 640. சிந்தைக்கு 89. சிந்தைசெய்கை 83, 359, 590, சிந்தைதணே 473. சிந்தையராய் 361. சிந்தையாலும் 4. சிந்தையும் 229, சிந்தையுள் 1:17; 537, 540. சிந்தையே 82, 395, 625.

சிந்தையேன் 490. சிந்தையை 340. சிந்தையொடு 110. சிந்தைவாய்ப்பாயும் 390. சிரந்தனில் 391. சிரம் 1:10; 306, 323. சிரம்ஈரைந்து 312. சிரம்முன்றும் 280. சிராப்பள்ளி 4:154. சிரிக்குந்திறம் 237. சிரித்தேயருளல் 62. சிரிப்ப 4:68. சிரிப்பார் 384, 493. சிரிப்பிப்பன் 153. சிரிப்பீப்பனே 152. சிரியாரோ 383. சிலம்ப 161, 166, 167, 187. சிலம்பவை 570. சிலம்பி 170. சிலம்பிட 570. சிலம்பில் 170. சிலம்பு 2:53; 167, 208, 254. சிலம்பும் 162. சிலம்பொலிக்கே 292. சிலர் 484. சிலவோ 156, 161. சிலிர்சிலிர்த்து 443. சினிர்ப்ப 4:83; 441. A&N 2:81; 17. சிஸ்குலவி 170. சிஸேயனே 398. சிலேயாம்விலங்கல் 133. சிலேயால் 114. சிவகதியே 145. சிவகருமம் 319. சிவபதம் 536. சிவபதத்தை 475, 560. சிவபிரான் 580. சிவபுரத்தரசே 4:216, 387, 446-455. சிவபுரத்தார் 290. சிவபுரத்தின் 1:94. சிவபுரத்து 608, 610.

சிவபுரத்துள் 607. சிவபுரநகர் 424. சிவபுரம் 211. சிவபுரம்போல் 358. சிவபுரனே 1:63, சிவபுராணம் 1:19. சிவபெருமான் 33, 210, 279. 550,-552, 553, 590, 623. சிவபெருமானே 366-369,371, 386, 387, 534, 536-542, 597. சிவம் 237, 239. சிவம்காட்டி 180. சிவம்வேண் டார்த்மை 510. சிவமாக்கி 318, 473, 648. சிவமாநகர் 89. சிவமானவா 238. சிவமே 4:182, 4:204. சிவமேபெறுந்திரு 9 . சிவலோகக்கோன் 612. சிவலோகக்கோகோ 42. சிவலோகத்தே 606, சிவலோகன் 156, 185, 208, சிவலோகனே 467. சிவலோகண் 586, சிவலேசகா 87, 399, 491, 495, சிவன் 1:17; 13, 37, 149, 177, 241, 375, 437. சிவன்கருணே 561. சிவன்கழல் 611. சிவன்கழலே 557. சிவன் தாள் 608. சிவன் திரள்தோள் 191. சிவன்கர் 44. சிவனடிக்கீழ் 1:94. சிவனவன் 1:12. சிவனென்றே 161. சிவனௌ 3:62. சிவனே 3:56, 4:95, 4:154, 4:164; 16, 59, 90, 111, 145, 159, 191, 386, 388-

396, 398-404, 418, 446-

455, 490.

சிவண் 42, 157, 186. சிவஞெடு 204. சிவாயதம் 553. சிவானுபவங்கள் 640. சிவீகை 222, 656. சிற்றம்பலத்து 213. சிற்றம்பலத்துள் 156. சிற்றம்பலத்தே 166. சிற்றம்பலம் 179. சிற்றம்பலம்பாடி 168. சிற்றம்பலவன் 263. 268. சிற்றுயிர்க்கு 154. சிறகின் 359. சிறப்ப 380. சிறப்பும் 2:8, 3 89. சிறந்த 1:47, 1:61. சிறந்து 521. சிறவே 4:182: 90. சிறிது 418, 474. சிறிதே 89. சிறியவாக 3:6. சிறியேற்கு 1:58. சிறியேன் 89, 111, 141, 147. சிறியே கோ 22. சிறியோமை - சிறியேமாகிய எம்மை 603. சுறுகுடில் 418, 435. சிறுகுமிலே 349. சிறுகெய்வம் 547. சிறுதோணி 130. சிறுநகை 2:143. சிறுநாய்கள் 110. சிறுநாயினும் 467. சிறுநாயேன் 56. சிறுநெறிகள் 649. சிறுமருங்குல் 165. சிறுமீன் 130. சிறுமை 4:77. சிறுமையை 407... சிறை 3:89. சிறைக்கணே 401. சிறை நீரில் அணேயோடு கூடிய தீரில் 151.

சிறைபெரு நீர்போல் 390. சின்மொழியாரில் 109. சின்னங்கள் 161. சின-சின்ன 244. சின ஆலம் 154. சினப்பதத்தொடு 435. சினமால் 506. ் சினவேற்கண் 244. £ 418. ## 156. சீதப்புனல் 168.. சதம் 370. சீதவார்புனல் 403. சீயேதும் 226. ## 1:24; 314, 341, 456-465, 497, 508, 597, 621, 622, 625. சீர்கள்பாட 103. சீர்ப்புயங்கள் 352. சீர்பாடல்பாடி 247. சீர்பாடி 275, 289. சீர்பெற 2:79. ₽уц 315.∙ Քրդարի 152, 281, 282, சீரடியார்கள் 640. சீரடியோம் 163. சீரருள் 112. вучт 1:15, 4:148; 491. சீரார்சிவபுரத்து 608. சீரார்திருநாமம் 356. சீரார்திருவடி 284, 292. சீரார்பவளம் 327. சீரார்பெருந்துறையான் 177. சீரார்பெருந்துறையில் 192. சீரான் 161. சீரியவாயால் 347. சரில் 83. சீருடை 530. சிருடைக்கழலே 534. சீருடைச்சிவபுரம் 387. சீருடைச்செங்கமலம் 354. சீருடையான் 361. #Gyá 57.

#Qrr () 446. சீரொருகால் 169. சீரொளிசேர் 190. சீரோன் 1:10. சீலம் 344, 348, 470, 645. சீலமிகக்கருணே 588. சீலமும்பாடி 159. சீற்றம் 523. சீறும் 153. **毎**に示 4:186; 197, 436, 483. சுடர்க்கடவுள் 67. சுடர்க்குள்றே 390. சுடர்ச்சோதி 433. சுடர்ஞாயிறு 350. சுடர்மதி 509. சுடர்மாமணியே 136. சுடர்முடியனே 102. சுடர்மூர்த்தீ 538, 540. சுடர்விடுசோதி 2:112. சுடர2னயாய் 142, 486. சுடராய் 283, 353. சுடராரருளால் 489. சுடருக்கு 119. கடருஞ்சுடர் 509. சுடருமே 577. சுடரே 1:62, 4:195, 197; 30, 108, 425, 456, 506, 537, சுடரை 439. கடரொளியாய் 1:80. சுடுகாட்டரசே 142. சுடுகாட்டெரி 153. சுடுகாடு 257. சுடுதீச்சுழல் 136. சுடும் 44. சுண்ணம் 196, 208-213. கண்ணப்பொன் 218. சுண்ணவெண்ணிறு 651. சுந்தர 4:203. சுந்தரத்து 350. சுந்தர நிறு 197. சுந்தரம் 2:99. சுந்தரவேடத்து 2:93. சும<u>ந்து</u> 2:47: 182.513.

சுரக்கும் 3:59; 170. சுரிகுழல் 456, 460. கருக்கி 170. சுருக்கும் 127, 536. சுருங்க 146. சுருள்தோடும் 232. கருள்புரிகழை 410. சுரை 492. சுவடு 241, 351, 460. சுவச் 432. சுவை 209, 461, 544, 639. சுவைதரு 3:157. சுவையை 439. சுழல்வன் 133. சுழல் 136. சுழன்று 643. சுழிசென்று 409. சுழித்தணப்பட்டு 567. சுழித்து 3:85, 4:55; 432. சுழிப்பட்டு 477. சுற்றம் 4:48, 118: 276. சுற்றங்கள் 275. சுற்றத்தொடர் 194. சுற்றமும் 245, 571, 605. சுற்றி 134. சுற்றியசுற்றத்தொடர் 194. சுற்றுமின் 7:144. சுறவின் 31. சுறவு 409. சுன் நீர் 14. சூக்கமொடு 3:10. சூடகம் 201. சூட்டுகின்றதுயில் 35. சூடத்தந்த 200. **E4 191.** சூடிய 509. சூடுகின் நிலே 35. **சூடுவேன் 191.** சூரியன் 367. குரியஞர் 308. சூலம் 211. சூலமும் 232.

சூலப்படையான் 555.

குழ்இலங்கை 347. குழ்கின்றுய் 24. சூழ்கொன்றை 168. குழ்சுடர்ஞாயிறு 350. குழ்த்து 20. குழ்தரு 511. சூழ்கருமா*2*ல 208. சூழ்திருப்பெருந்துறை 366, 371, 465. சூழ்தில்ண 268. குழ்தில்2லநகர் 478. சூழந்து 629. சூழ்ந்திருக்கும் 381. சூழ்ந்தேனே 61. குழ்பெருந்துறை 401, 403, 404. கும்பின் 3:144. **Gy 580, 592.** சூழப்போகீர் 614. சூழகில் 410. சூழவும் 4:58. 🍍 குழிருந்துன்பம் 3:100. சூழொளிவிளக்கே 456. ஞன்ற 3:10. செக்கர்போலும் 443. செங்கண் 289. செங்கண் நெடுமாலும் 175. செங்கணவன்பால் 171. செங்களுயகனே 458. செங்கமலத்தின் 354. செங்கமலப்பைம்போதால் 167. செங்கமலப்பொற்பாதம் 171. செங்கமலமலர் 597. செங்கயல் ஓண்கண் 640. செங்கயல்கண் 204. செங்கழு நீர்மலர் 636. செங்கனிவாயிதழும் 208. செச்சைமலர் 512, செச்சைமாமலர் 33. செஞ்சடை 4:109. செஞ்சடையாய் 464. செஞ்சவே 451, 522. செஞ்சாந்து 134.

செஞ்சுடர் 3:77; 238.-செடிகொள்வான்பொழில் 460. செடிசேருடலம் 87. செடிசேருட் 20 495, 606. செடியாராக்கை 424. செடியேறு 558. செண்டாடல் 212. செத்திட 398. செத்திலேன் 393, 396. செத்துப்போய் 429. செத்தேபோயினேன் 88. செத்தேபோளுல் 383. செத்தேன் 3:165. செந்தழல்புரைதிருமேனி 373. செந்தழல்போல்மேனி 355, செந்தழல்போல்வாய் 453, செந்தளிர்கள் 174. செந்தாமரைக்காடு 30. செந்தார்பொழில் 189. செந்தீ 435, 615. செந்துவர்வாய் 207, 247, 635. செந்நாவலர் 504. செப்ப 461. செப்பார்முஃலபங்கன் 185. செப்பு - செம்மை 371. செப்புதற்கரிய 538. செப்புநேர்மு‰ 426. செப்புவபோல் 356. செப்புறுகமலங்கள் 371. செம்பவளவெற்பு 154. செம்பிரான் 71. செம்பெருமான் 356. செம்பெருமானே 447. செம்பொகுள் 534. செம்பொற்பாதமலர் 56. செம்பொன் 203, ந85. செம்பொன்கோயில் 198, 199, செம்பொன்செய்கண்ணம் 196, 210. செம்மலர் 210. செம்மை 566.

செம்மேனியர் 336. செம்மேனியான் 183. செய் 4:4; 313, 565. செய்க 401. செய்காயம் 145. செய்கிகூ 35. செய்கின்ற 315, 529. செய்கின்றேன் 371. செய்குவாய் 100, செய்கேன் 40, 63, 85, 401, 615. செய்கை 83, செய்த 3:118; 12, 472, 506, 509. செய்தது 3:164. செய்ததும் 39. செய்தநாடகம் 14. செய்தபிழை 617. செய்தபொய் 433. செய்தருளி 280, 282. செய்தவா 323. செய்தவாறு 180. செய்தனவே 318. செய்தனன் 3:157, 3:171: செய்தாய் 132, 499. செய்தான் 258, 553. செய்தானே 374 செய்திட்ட 32. செய்திடினும் 273, 558. செய்து 90, 137, 138, 330. 372, 433, 437, 497, 528, 559, 575, 583, 589, 590. செய்தேன் 553. செய்தோன் 3:22, 3:120. செய்பணிகள் 226. செய்பூண்முலேமங்கை 145. செய்பேரானந்தம் 292. செய்கின் 612. -Grün 1:55, 3:122; 135, 166, 180, 203, 205, 286, 565, 615. செய்யதாமரை 565. செய்யமேனியனே 396.

செம்மைநலம் 656.

செந்தையெயாய் 536.

செல்வனே 52.

செய்யவனே 111. செய்யவாய் 359. செய்யற்க 173. செய்யனே 462. செய்யா 165. செய்யார்மலர் 231. செய்யா‰ 187. செய்யினும் 98. செய்யும் 128, 407, 463, 576, 592, 622. செய்வகை 396. செய்வது 35, 55, 56, 403,647. செய்வரால் 340. செய்வாய் 500. செய்வான் 580. செய்வேனுக்கு 566. செய்வேசோ 145, 148. செய்வோம் 163. செய 513. செயல் 245. செயலே 251. செயும் - செய்யும் 637. செயும்பித்தன் 250. செருப்புற்றசீரடி 4:315. செருவினில் 14. செல்லன்பின் 527. செல்லா 3:41. செல்லாஅதின்ற 1:30. செல்லீர் 614. செல்லும் 80, 189. செல்வ 456, 462, 463. செல்வச்சேவகம் 210. செல்வத்திருப்பெருந்துறை456, 462, 463. செல்வத்தே 231. செல்வதும் 3:53. செல்வம் 52, 213, 224, 414, 510. செல்வமென்னும் 4:39. செல்வமே 574, 536-542; செல்வர் 1:94.

செல்வற்கே 222, 224.

செல்வன் 2:54: 354.

செல்வா 4:191; 165. செல்வான் 148. செல்வி 359. செல்லியும் 215. செல்வோமே 609. செல 634. செல நீக்கி 606. செலவிடுத்து 3:136. செவ்வாய் 2:142, 4:30; 23. 69, 106. செவ்வாய்க்கு 191. செவ்வாய்ச்சியர் 145. செவ்வாயீர் 199. செவி 41, 450. செவிதான் 155. செழிகின்ற 109. செழுக்கமலத்திரன் 406. செழுங்கடல் 43. செழுஞ்சுடர் 538, 540. செழுஞ்சுடரே 108. செழுந்தண்பாற்கடல் 3:168. செழும்பொழில்கள் 34. செழுமதி 435. செழுமலர் 11. செழுமலர்க்குருந்தம் 457 -465. செழுமலர்ச்சிவபுரத்து 4:216. செற்ற 210. செற்றவில்லி 592. செற்றிலேன் 397. செறி 521. செறிகழல் 368. செறிகுழலார் 576. செறிதருகழல்கள் 521. செறிந்தாணோ 187. செறிபொழில் 478. செறியும் 527, 560, 576. செறிவுடைமும்மதில் 199. செறிவே 643. செறுப்பவனே 407. சென்மின்கள் 614. சென்ற 2:130. சென்றிறைஞ்சி 629.

சென்றிறைஞ்சும் 172. சென்று 3:126; 131. 175. 235. 392, 409, 429, 430, 478, 510,608,610. சென்றுசென்று 392. சென்றுபேணுமின் 526. சென்றுமுந்துயின் 531. சென்றூதாய் 215-234. சென்னி 331. 577-586. சென்னியர் 345. சென்னியில் 4:130; 345, 369. சென்னியின் 345. C# 4:95. சேட்சியன் 8:41. சேட்டைத்தேவர் 400. G#G 315. சேண்டான் 528. சேண்வயின் 3:135. சேதிப்ப 319. சேய 530. சேயது 29. சேயமாமலர் 581. சேயனுகி 402. சேயாய் 1:44; 126. சேயாகோ 181. சேயிழையீர் 208. சேயோன் 1:8. G## 459, 461, 464. சேர்அடி 606. சேர்அடியார் 380. சேர்அயன் 403. சேர்ஐயன் 369. சேர்க்தவம் 610. சேர்சரண 4:105. சேர்செஞ்சடை 4:109. சேர்த்தலும் 582. சேர்தரு 151. சேர்ந்த ,90. 596. சேர்ந்தறியாக்கையாண 187. சேர்ந்தார் 85, 87. சேர்ந்தாரே 90. சேர்ந்து 141, 406, 487. சேர்ந்தேன் 510.

சேர்மின்களே 530, 533. சேர்வோமே 610. **G**#7 60, 611. சேரக்கண்டு 60. சேரக்கண்டும் 57. சேரலன் 352. சேரற்க 173. சேராமே 649. சேரும்வகை 561. சேரும்வண்ணம்649-651,655. சேல் - ூமீன் 425. சேலனகண்கள் 635. சேலும் 404. சேலேர்கண் 248. சேவக 4:130. சேவகம் 210. சேவகன் 2:45, 3:98,210,578, 579. சேவககை 2:81. சேவகனர் 190, 524: சேவகண் 171, 181, 350. சேவடி 1:12, 3:61; 313, 406. 416, 518, 530, 533. சேவடிக்கணம் 577-586. சேவடிக்கே 215, 229. சேவடிகள் 468. சேவடிகாட்டி 355. சேவடிமேல் 322. சேவடியாய் 391. சேவடியானே 421. சேவடியாண 350. சேவடியே 191, 619. சேவார்கொடி 4:95. சேவிக்க 381. சேவேறுசேவடி 215. சேற்ருர்வயல் 511. சேற்றில் 437. சேற்றிதழ்க்கமலங்கள் 366. சைவனுகியும் 2:85. சைவனுக்கு 565. சைவா 4:113. சொக்கதாக 2:34. சொரிந்த 441.

சொரிந்து 542. சொரிய 441. சொரியும் 217. சொல் 433, 434. சொல்கின்றேன் 24. சொல்மாகு 4:220. சொல்ல 529. சொல்லல் 80. சொல்லற்கரியான் 1:92. கொல்லாத 1:80. சொல்லாய் 455. சொல்லி 1:92; 19, 27, 29, 439. சொல்லிச்சொல்லி 202. சொல்லிட 7. செரல்லிய 1:93. சொல்லியலாதெழுதூமணி639. சொல்லில் 346. சொல்லிறந்து 346. சொல்கீர் 507. சொல்லுகோம் 157. சொல்லுதற்கரிய 394. சொல்லும் 439. சொல்லுவது 3:163. சொல்லுவார் 1:93. சொலாய் 96. 102. சொற்கழிந்தவனே 147. சொற்கழிவு 164. சொற்பதம் 3:40, 111; 519. சொற்பாலது 316. சொன்ன 2:10. சொன்னபரிசே 163. சொன்னவனே 147. சொன்னேம் 161, 525. சோத்தம் 419, சோக்து 148, 202. G≠v \$ 1:62, 2:41, 112, 3:20, 4:222; 168, 335, 424, 432, 433, 525, 584, 593. சோதிமகேந்திரநாதன் 595. சோதிமணிமுடி 346. சோதியனே 1:72. சோதியாய் 394, 625.

சோதியில் 2:55. சோதியும் 215. சோ சியுமாய் 214, சோதியே 391, 456. சோ தியை 155, 529, 602. சோதீ 393. 489. சோமன் 306, 323. சோமியும் 195. சோர்ந்தவாறும் 61. சோர 523. சோரனேன் 61. சோர2ன 3:141. சோராமல் 61. சோரும் 1:54. சோரேன் 26. சோஸ் 2:73; 175, 335, 349. 355, 358. சோகேகள்சூழ்பெருந்துறை 579 சோஃப்பசங்கிளியே 365. சோஃப்பெருந்துறை 587,592. சோழன் 352. சோறு 319. ஞாயிறு 173. ஞாயிறுபோல 350. ஞாயிறே 392. ஞாலத்துள் 604. ஞாலத்துள்ளே 32. ஞாலம் 285, 348, 404. ஞாலமதனிடை 588. ஞாலமிக 334. தாவமுண்டானேடு 528. ஞாலமெல்லாம் 647. ஞாலமே 47, 159, 470. ஞானக்கரும்பின் 209. ஞானங்களார் 216. ஞானச்சுடரே 425. ஞானந்தன் 2ன 2:74. ஞான நாடகம் 99. ஞானம் 548. ஞான்பிலா 406. தானவாள் 613. ஞானிகள் 431. **555 4:24; 458.** 

தக்கது 499. தக்கதே 61. தக்கவாறு 378, 646. தக்கள் 278. தக்கள் தன்வேள்வி 189. தக்கள்வேள்வி 8. தக்களர் 309, தக்கனம் 289. கக்க**ள 301**. தக்கணேயும் 259, 323. தக்கான் 2:67. **ககப்பன் 207.** தகர் 8. தகர்த்து 189. தகவே 14, 604. தகுவனே 64. தஞ்வாரும் 629. தகேன் 14. தகையேன் 116. தகையேண் 116. களையிலாப்பழி 320. கங்கள் 167, 426, 583. தங்கள் தாயகனே 458. தங்காலம் 265. தங்கி 328. தங்கிய 404. தங்கு 464. தங்குசோதி 335. தங்கும் 460. தங்கையில் 295. தச்சு 296. தசமதி 4:24. தட்டுளுப்பு 318. தடக்கை 128 தடக்கையின் 3:162. தடங்கடலில் 552. தடங்கட& 249. தடங்கண் 155, 165, 202, 209, 410. தடங்கொங்கை 106. தடஞ்சுழியில் 655.

தடந்தாள் 135.

தடந்திரையால் 37.

தடப்பெருமதத்தின் 3:156. **தடம்பொய்கை 165**. தடமதில்கள் 268. தடமலர் 514. தடமலர்த்தாள் 411. தடமார்மதில் 288. தடமுலேயார் 573. தடுமாளு 3:152. தடுமாளுகி 568. தடுமா*டு 4:83; 29, 655*. தடுமாறும் 251, 477. தடிக்க 272. தடைப்பட்டு 436. தண் தயிரில் 134.` தண்புனல் 135. தண்டாலே 290. தண்டித்தால் 258. தண்ணுர்தமிழ் 184. தண்ணுரொளி 172. 5 6501 600Pr 4.15. தண்ணீர்ப்பந்தர் 1: 58. தண்பண் 268. தண்பாண்டி நாட்டாண 184. தண்மலர் 9. தண்மை 3: 21. தண்வயல்சூழ் 366. 371. தணியாகு 490. தணியாய் 1: 36. தணியார் 93. தத்தம் 4: 52; 318. தத்தமனத்தன 7. தத்தாய் 358. தத்துவனே 1: 61. தத்துவண் 181. தத்துறும் 134. ததும்ப 3: 169. த்தும்பி 5. ததும்பு 140. **麦**莇あ 3: 94; 177, 200, 436. தந்தது 395. தந்தருள் 15. தந்தருள் 156. தந்தருளாதே 503.

தக்கருளும் 171, 190, 251, 327. தந்தனே 30. தந்தாய் 387, 491, 642, தந்தாற்போல் 137. தந்தானே 481. தந்திரத்தில் 8: 131. தந்திரத்தின் 3: 132. தந்திருக்கு 379. தந்து 43, 68, 146, 415, 416, 422, 472, 574, 576, 582. தந்தே 394. தந்தை 51. தந்தையிலி 257. த்ப்பாமே 4:59; 185. தப்பிலாது 573. ью 1:75: 206, 289, 324, 633. தம்கண் 322. தம்கையில் 343, கம்கோண 160. தம்தம் 4:45. தம்பிரான் 51, 65. ∞ தம்பிரானும் 515. தம்பெருமான் 222, 277. தம்பெருமை தானநியாத் தன் மையன் 273. தம்மை 2:19, 4:68; 20, 67. தம்மையும் 532. தம்மொடும் 431. தம்விதி 400. தமக்கு 463, 605. தமர் 355. தமரும் 546. தமரெல்லாம் 491. தமிழ் 184. தமியனேன் 72. தமியேன் 4:170; 17. 121, 142. தமியேண் 129. தமையன் 207. தயங்கு 555. தயா 645. தயாபரன் 2:96. தயாவான 1:81,

தயாவடைய 277. தயிர்போல் 411. தமிராகி 44. தமிரில் 133, 134. தர்ப்பணம் 2:31. தரனியெல்லாம் 261, 267. தரம் 175, 176. தரமும் 175. தரவரும் 3:80: 367. தரிக்கிலேன் 65. தரித்தனன்காண் 265. தரித்தாய் 4:146. தரிப்பார் 384. கரியேன் 3:164, 4:180: 22 598. தரியேனே 64. ью 150, 521, 544. தருக்கி 143. தருக 72. தரும் 3:45; 14.408.586,624. 627, 639. தரும்பயன் 566. தருவர் 337. தருவன் 351. தருவாய் 1:42 தருவான் 531. தருவானே 645. தருவோய் 499. தலம் 4:7. த**ல் 303, 311, 323**. த‰ஃேறன் 41. தலேகொண்டு 212. தமேத்தமேமாமே 152. தணதடுமாளு 3:152. த‰தடுமாறுகி 568. த‰த்டுமாறுமே 567. தஃப்படும் 638. தமேமேல் 241, 275, 284, 423. 563.564. தலேயரிந்து 189. தஃலயளித்திட்டு 128. த‰யளித்து 160. தஃலயறுத்து 259.

தலேயாக 304. த&லயாய் 1<u>44</u>. தஃலயால் 143. தலேயில் 216. தலேயிழந்தார் 308. தவேயினுள் 398. த்தேயூண் 266. தவேயை 304. தவேவனே 43. 5 mair 4:113; 63, 144, 384, 458, தலேவைத்து 5, 281. தவத்தால் 565. தவப்பெரும் 3:81. *த*வம் 265, 399, 565. தவமாக்கும் 318. தவமெய்தி 58. தவமே 9, 513. தவர்க்கு 537. தவருக்கு 274. தவிசிட்டு 234, 505. தவிசு 32, 548. தவிர்த்த 3:98 தவிர்த்து 242. தவிர்ந்து 5. தவிரார்காண் 260. தழங்கருந்தேன் 415. கழல் 148,152, 353,459, 521. தழல்மேனி 2:33. தழலது 4:60. தழலாடி 555. தழனில் 460. தழ்வெரித்த 268. தழலெழு 458, தழிச்சிறை 15**1**. தமுத்த 442. தழும்பு 4:47. தமும்பேற 17, 209. தமுவிக்கொண்டு 423. தழை 3:171. தழைப்ப 4:86. தழைப்பன 638, 640. தழைத்திடும் 585,

தழைத்து 442, 541. தளர்ந்தேன் 4:170; 105, 411<u>.</u> தளர்வெய்தி 474. தளர்வெரு 5:81. தனராது 604. தளிர் 490. 58m 3:143. . தமி 521. தறித்தான் 300. கன் 1:3, 7, 8, 21; 42, 189. 240, 243, 272, 280-282, 288, 333, 426, 428-434, 567, 651. தன்கருணே 129, 180, 224, 227, 329, 574, தன்கழல் 242. தன்கழல்காட்டி 595. கன் திருவருள் 429. தன்தையலும் 229. தன்தொழும்பில் 188. தன்பொற்கழல் 582. தன்மேல் 1:59 தன்மை 3:2, 3:146; 14, 63, 72, 392, 601. தன்மையன்காண் 273. தன்மையனுக்கு 252. தன்மையாம் 62. தன்மையில் 3:45. தன்மையினுள் 185. தன்மையும் 2:65, 95, 125. தன்மையே 64. தன்மையொடு 2,99. தன்வயின் 2:95. தன்னடிகள் 226. கன்னடியரில் 427. தன்னடியாச் 194, 638. தன்னருளால் 186. தன்னருளே 530. தன்னினேயலர் 576. தன்னில் 2:46, 65, 70, 83, 170. தன்னின் கீழ் 4:162. தன்னிறு 329.

தன்னுடை 207. தன்னுருவாய் 347. தன்னுள் 4:17. தன்னேரில்லோன் 3:30, 146. தன்கோ 1:19, 40, 50, 2:105, 2:110:127, 128, 206, 299, 397, 428, 436, 514, 540, 649. தன் ஊத்தேட 590. தன்ணயே 256. தன்னெடும் 2:13; 433. தன்னேடும் 330. தனக்கு 2:38; 51,534, 536, 650, 655. தனதுதாள் 558. தனதுடல் 458. தனிச்சரண் 471. தனிச்சுட்ரே 304. தனித்துணே 143. தனித்துணேயே 142. தனிநீக்கும் 142. தனிப்பெரியோன் 247. தனியன் 257. தனியனேற்கே 26. தனியனேன் 31. தனியுருவம் 335. தனியை 442. **த**264, 474, 604. தணேயொப்பாரை 446. தாங்கிக்கொள்ளே 105. தாங்கினுன் 268. தாங்குநர் 127. தாணுவே 601, தாதாடுகொன்றை 332. தாதாடுபூஞ்சோலு 358. தாதாய் 444. தாது - மகரக்கம் 287. தாதை 299. தாதைக்கும் 222. தாதைக்கே 310. தாதைத்தோ 319. தாபதவேடத்தர் 344. காபம் 3:82.

532. தாம்தாமே 604. தாம்பிடித்தது 4:59. தாம்வாழ்வான் 20. தாமகல 172. தாமம் 195 தாமரை 49, 133, 180, 565. தாமரைகள் 514. தாம்றியா 215, 271. தாமறிவார் 227. தாமுயர்ந்து 70. தாமேதமக்குச்சுற்றம் 605. தாமேதமக்குவிதிவகை 605. தாய் 51. தாய்போல் 178. தாயாய் 645. தாயான தத்துவளே 181. தாயானயிசன் 276. தாயிலாகிய 43. தாயின் 1: 61; 277. தாமினும் 542. தாயுமினி 257. தாயுற்று 224. தாயென 634. தாயே 4: 136; 444, 645. தாயேயாகி 4: 87. தாயொடு 4: 24. தார் 112, 364. தார்பாடி 168. தாரகை 368. தாரகைகள் 172. தாரகைபோலும் 152. தாரம் 140. தாரவனே 151. தாரா 491. தாராது 645. தாராய் 4:201; 91, 93, 490. தாராயோ 490. தாராவிடின் 378. தாரை 76. 169. தாரைகள் 3:174. தாரோயை 70.

தாம் 28, 100, 291, 296, 329.

தால் 547. தாவரசங்கமம் 1:30. தாவிவரும்பரி 353. தாழ் - தாழ்ப்பாள் 654. தாழ்கட்லின்மீது 334. தாழ்குழல் 208. தாழ்குழலாய் 258. ~ தாழ்சடை 25. காழ்சடையோன் 229, 353. தாழ்த்துவதும் 20. தாழ்ந்து 616, 629, 654. தாழ்புவி 4:21, தாழாதே 609. தாழியை 411. தாழை 325. தாள் 1:1-4. 18. 3:143; 43, 84, 85, 87, 90, 114, 115, 135, 148, 169, 411, 510, 529, 558, 565, 645. தாள்கள் 207. தாள்தாமரை 180. தாள்பணிவோம் 163. தாள்வணங்கி 1:18: 608. தாளடைந்தார் 185, தாளதாமரைகள் 519. தாளம் 343, தாளிணே 91, 95, 327, 368. தாளிணேக்கீழ் 414. தாளியறுகின்தாராய் 4:201. தாளியறுகினர் 343. தாளியறுகு 364. தாளிரண்டும் 319. தாளுறும் 49. தாளே 608. தான் 3:164, 4:24; 28, 29, 87, 155, 223, 227, 252, 256, 259, 260, 264, 267, 273, 287, 288, 316, 317, 328, 378, 507, 638, 645, 646. தான் இயங்கும் 592: தான் எழுந்தருளியும் 2:28, தான் தனியன் 257.

தான்வந்து 178. தான்றியின் 4:15. தானவரும் 291. தானும் 2:26, 3:65; 62, 193, 229, 335, 533. தானே 2:96, 3:30, 181, 553. தானேயாய் 186. தானேயான 3:146. தானேவந்து 160. திகழ்தருதீவில் 2:71. திகழ்தில்லே 313. திகழ்ந்தாய் 4:139. திகழ்ந்து 170. திகழ்நீரில் 3:24. திகழ் 3:125; 171, 192, 322. திகழத்திகழும் 440. திகழநோக்கி 443. திகழாநின்ற 503. கிகழும் 63. 334, 348, 440, 588, 608. திகழும் அழகன் 352. திகழும் பொய்கை 166. திகழுமே 581, 583, 585, 586. திகழுரு 354. திகைத்தால் 498. திகைத்தேன் 646. *தி*கைத்து 132, 205. திகைப்பு 498. திங்களில் 4:19-22. திசை 3:109, 4:3; 160, 161, திசைகளும் 229. திசைதிசை 3:69, 3:77. திசைதிசையே 189. திசைபத்து 317. திசைமுகன் 3:126. திசைமுகன்பால் 171. திண் 290. திண்கமிற்றுல் 479. திண்சிலம்பு 292. திண் சிஸ் 2:81. திண்சிலேயால் 114. திண்டிறல் 3:21. தின் டிறற்சித்தர்களே 614.

தான்பணியாள் 169.

திண்ணந்தான் 29. திண்ணமே 450. திண்மை 3:26. திண்வரை 43. திண்வலேயே 143. திணிந்து 435. திணிந்தது 389. திணிநிலம் 518. திணியார்மூங்கில் 93, 490. தித்திக்க 157. தித்திக்கவல்ல 209. தித்திக்கும் 94, 475, 553. தித்திக்குமாபாடி 246. தித்தித்து 328, 412. திமில் 459. திரிதருகின்றேன் 393. திரிதரும் 586. திரிதவரே 8. திருந்த 542. திரிந்து 7, 422, 473. திரிபுரம் 592. திரியும் 271, 418. திரிவே&ா 569, 570 - 572, 569, 571, 572, 658. திருக்கதவம் 610. திருக்கமுக்குன்றில் 4:191. திருக்குறிப்பு 41, 59. திருக்குறிப்பை 606. திருக்கோயில் 18. திருக்கோலம் 466, 469. திருச்சடைமேல் 211. திருச்சிற்றம்பலம் 71, 478. திருச்சிற்றம்பலவ 71. திருச்சுண்ணம் 207. திருத்தகும் 3:16, 3:69. திருத்தகுமதியில் தண்மை வைத் தோன் 3:20. திருத்தமாம் 457. திருத்தாள் 610. திருத்தி 475, 491. திருத்துருத்தி 475. திருந்த 3: 138; 274, 611.

திருந்து 570.

திருந்துவார்பொழில் 465. . திருநடஞ்செய் 292. திருநாம அஞ்செழுத்து 431. திருநாமம் 356, 431. திருநாமம்தரிப்பார் 384. திருநாமம்பாடி 235, 586. திரு நீற்றினே 636. திருநீற்றை 126. திருநீறு 602 திரு நீறே 28.86. திருநெடுமால் 4:4. திருப்பணிகள் 566. திருப்பண்யூரில் 2:87. திருப்பாதத்து 426. திருப்பாதப்போதுக்கு 30. திருப்பாதம் 38, 479, 601. திருப்புயங்கள் 612. திருப்புயங்கள் 610. திருப்புருவம் 170, 280. திருப்பெயர் 2:122. திருப்பெருந்துறை 366 - 373. 375, 386, 388 - 396, 398-404, 446 - 455, 504 - 513, 550, 581. திருப்பெருந்துறையாய் 374. திருப்பெருந்துறையில் 456 -திருப்பொன்பதம் 141. திருமலர்ப்பாதம் 419. திருமாமணி 610. திருமால் 268. 299. 375. 610. திருமாலாமவன் 375. திருமாலுக்கு 239. திருமாலும் 235, 266. திருமுகத்தின் 367. திருமுகத்து 2:143; 366. திருமுண்டத்தர் 342. திருமுண்டம் 202, 522. திருமேனி 63, 164, 355, 443, 503, 511, 609, 635, 638. திருமேனியும் 373. திருவடி 2:1, 37; 275, 284, 291, 292, 563, 564.

திருவடிக்காம் 9. திருவடிக்கீழ் 1:92. திருவடிக்கே 18. திஞ்வடிகள் 264. திருவடிதொழுகோம் 366. திருவடிபாடிப்பாடி 203. திருவடிமேல் 170. திருவடியிணேயை 4:77. திருவடியை 221, 235. திருவந்தவா 239. திருவருள் 4:128; 44, 394,597. திருவருள்கூடிடும் 429. திருவருள்தந்து 567. திருவருள்வகை 401. திருவஞளால் 319, 407, திருவருளாலே 6. திருவருளே 649. திருவாஞ்சியத்தில் 2:79. திருவாயால் 255, 425. திருவார்த்தை 384. திருவார் பெருந்துறை 2:54. 3:68; 236, 615, 629. திருவாரூர் 236. திருவாருரின் 2:73. திருவாருருடையானே 554. திருவாருருறைவாய் 107. திருவானதேவன் 228. திருவுத்தர கோசமங்கை 333-335, 348, 372. திருவுயர்கோலம் 452. திருவுரு 2:103; 372. திருவுருவன் நி 515. திருவுருவை 230. திருவெய்திற்றிலேன் 9. திருவேகம்பன் 198, 199. திருவை 267. திருவைப்பரவி 249. திருவையாளு 4:148. திருவொடும் 570. திருவோலக்கம் 381. திரைக்கட்ட 20 591. திரைசேர்மடந்தை 141. திரைபுரைவித்த 3:168.

திரைபொர 409. திரைபொராமன்னும் 388. திரையதுபோல் 509. திரையாடுமா 240. திரையால் 31. திரையின் 3:151. திரையுலவுசடை 544. தில்லே 4:92; 59, 65, 71, 156, 213, 275, 278, 473-475, 477, 479, 480, 482, 580, 648. தில்ஸேச்சிற்றம்பலத்தே 166. தில்‰ச் சிற்றம்பவலன் 263, 267. தில்ஸேநகர் 179, 478. தில்‰மூதூர் 2:1. தில்வேயம்பலத்தே 254, 313-476, 481, தில்‰யம்பலவன் 225, 314. தில்2லயாண்டான் 566. தில்வேயுள் 1:90, 2:127. தில்லேவாண னுக்கே 203. தில்2லவாழ்கூத்தா 449. திணேக்கும் 225. தினேத்தும் 404. தினேப்பன 635, 640. திறத்திடை 426. திறத்தேநின்று 430. திறந்தபோதே 610. திறம் 3:130; 237, 240, 410. திறம் அறிவார் 588. திறம் நிணந்து 547. திறம்பாடி 168. திறமற் 424. திறமை 583. திறல் 4:56; 533, 537, 614.. திறலுடைய 563. திறவேவர் 564. திறவிலே 539. திறனும் 2:125. தினேத்தனே 217. தினேத்தனேயும் 80. தினேத்துணேயேனும் 143.

திண்யின்பாகமும் 41. தின்று 8. £ 67.74,391. கீக்கதுவ 134, 140. தீக்கொளுவும் 123. தீங்கரும்பின் 190. தீச்சுழல் 136. கீசேர்மெமுகு 161. தீட்டமாட்டாது 522. தீட்டார்மகில் 180. தீண்டினன் 3:61. தீண்டேன் 510. தீதிலாகன்மை 394. கீ து 319. 332. 634. தீப்புக்கு 401. தீப்புகுவிட்டில் 109. தீப்போல் 140. *தீ*மேனியானுக்கே 234. தீமை 498. தீமைகள் 558. தீயலின் 364. தீயாடுங்கத்தன் 166. தீயிடை 4:139. தீயில் 43. தீயில்தோன் றும் 594. கீயின் 160. **கீயின்வெம்மைசெய்தோன்** 3:22. **தீயே 393**. தீர்க்கின்றவாறு 112. தீர்க்கும் 618. தீர்த்த 405. தீர்த்தன் 166. தீர்த்தாய் 313. தீர்த்து 33, 93, 157, 574. தீர்த்தே 72. தீர்ந்த 73. கீர்ப்பவனே 111. தீர்ப்பு 616. தீர 596. தீனில் 2:71. தீனின் 532, 582. தீவினேயினேற்கே 25.

தீவேட்டான் 267. தீவேளாது 267. தீற்றிய 569. துக்கசாகரம் 4:25. தாகளாற்க்கு 433. துகில் 61. துகிலும் 232. துஞ்சல் 330. துஞ்சினவா 303. துடி 558. துடிகொள்நேரிடையாள் 460. துடித்தவா<u>ள</u>ம் 61. துடிப்ப 205, 208. துடைத்து 466, துடைப்பாய் 4:100. 131. துடைப்போன் 3:100. துண்டப்பிறையான் 183. துண்ணென்ன 365... துண்ணென 639. துணிநிலர 518. துணிபட 401. துணியா 490. துணியாயே 489. துணிவே 534. துணேகானோன் 425. துணேத்தோழி 352. துணேமலர் 366. துணேமுலே 460. துணேயாளனே 102. துணேயான 275. துணேயி**லி 35**. துணேயென 455. துணேயே 142, துணேயேண் 143. துணேவா 4:120. துதித்தாலும் 164. துதிப்பஞே 455. துதைந்து 2:99; 202, 461. துப்பனே 102, 461. துயக்கறுத்து 472, குயர் 143, 233, 419, 549, 568, 635. துயர்கூர 653.

துயர்கெட 166. துயரம் 618. <u> த</u>ுயரிடை 4:25. துயில் 158. துமிலின் 161 துமிலுதியோ 161. துயின்று 158. துரந்திட்டு 416. துரிசு 561. துரிசும் 653. துரியமும் 4:195. துருத்திதன்னில் 2:86. துரைமாண்டவா 326. துலங்குகின்றேன் 132. துவண்டாங்கு 130. துவந்துவங்கள் 559. துவர் - சிவப்பு 31, 207. 635. குவர்வாயார் 31. துவள்கையர் 369. துழனி 128. துளங்கொளி 461. துளி 3:76, 4:85; 517. துளேதொறும் 3:175. துற்றவை 3:137. துறந்த 3:137. துறந்து 275. துறந்தும் 2:6. துறை 4:41. துன்பத்தினின்றும் 118. துன்பப்புயல் 409. துன்பம் 3:100, 4:131; 559, 625. துன்பமும் 1:70, 4:23. துன்பமுமாய் 214. துன்பமே 466, 543. துன்றுர்குழல் 314. துன்றியசென்னியர் 345. துன்றியசென்னிலின் 345. துன்னணு 3:5. துன்னம்பெய்கோவணமா 256. துள்ளவைத்த 283. துன்னிய 2:5; 369, துன்னிருளே 1:72.

துள்னுபொருள் 256. தூக்கி 195, 433. தூகேன் 18. காசி 614. தூண்டாவிளக்கின் 486. தூண்டியசோதியை 529. தூண்டுசோதி 2:41. தூ நீர் 365. தூநெறியே 651. தாபநற்றீபம் 195. தூமணியோசை 639. தூய்நெறியே 651. தூய்மலர்க்கண் 584. தூய்மலர்க்கழல் 472. தூய்மை 559. தூய்மைகள் 323. தூய்மொழியார் 558. தாயபுகழ் 330. தாய்பொள் 197. தாயமாமலர் 577. தூயமேனி 2:112. தூயவெண்ணிறு 461. தாயாவ் 461. தூரும்பரிசு 561. தூலத்து 3:10. தூவணமேனி 2:51. தாவி 438. தூவெள்ளே நிறு 595. தூவெளியே 389. தூவேன் 22: தெங்கு 175, 335, 579. தெண்கடலே 388. தெண்ணீர் 116. தெய்வத்தன் 2ன 514. தெய்வப்பெண் 361. தெய்வம் 4:42, 74; 547, 548. தெரிக்கும்படித்து 237. தெரிந்திடும் 640. தெரிய 647. தெரியா 274. தெரியின் 3:6. தெரியும் 13. தெரியேன் 3:165.

தெரியொளுத நீ 99. தெரிவர 524. தெரிவரிதாகிய 4:196. தெரிவரும்பொருளே 389. தெருவுதொறும் 552. தெருவுதோறலறிலே 35. தெருள்வீராகில் 612. தெருளார் 383. தெருளிடத்து 537. தெருளுநான்மறை 464. தெருளுமும்மதில் 435. தெவிட்ட 3:77. தெள்ளும் 233. தெள்ளேணம் 233-254. தெளி 357. தெளிகின்ற 108. தெளிந்த 389. தெளிந்தார்தம் 62. தெளிந்து 328, 557. தெளியாமே 434. தெளியை 209. தெளிவந்த 192. தெளிவித்த 220. தெளிவித்து 473. தெளிவின் 178. தெளிவே 1:82, 4:196; 59, 94; 386. தெளிவை 62. தெற்முர்சடை 508. தென்தில்‰க்கோனே 59. தென்தில்2லபாடி 213. தென் தில்2லமன் று 4:92. தெனிபராய்த்துறையாய் 399. தென்பாண்டிநாட்டாண 193. தென்பாண்டிநாட்டானே 1:90 தென்பாண்டிநாட்ண 347. தென்பாண்டி நாடே 357. தென்பால் 2:71: 263. தென்பாஜு 550. தென்பெருந்துறை 577, 578. தென்பெருந்துறைக்கோன்594 தென்பெருந்துறையாய் 387. தென்பெருந்துறையான் 621.

தென்னவன் 352, 530. தென்னன் 175, 176, 179-181, 185, 189, 203, 249, 320, 338, 527, 595, 618, 647. தென்னு 161. தென்ணுடுடையசிவனே 4:164. தென்ணுதென்னு 243, 253. . தென்ணுக்காவாண் 193. தென்னிலங்கை 347. தேக்கிடச்செய்தளன் 3:171. தேக்கியும் 405. தேசப்பளிங்கின் 4:103. தேசமெல்லாம் 198. தேசன் 1:12: 156. தேசனே 1:63; 55, 82. தேசா 381. தேசுடையாய் 154. தேசுடைவிளக்கே 540. தேட 11, 186, 590. தேடி 191, 205, 353, 448. தேடிய 569. தேடியும் 457. தேடிற்றிலேன் 149. தேடினர்க்கு 3:126. தேடுகின் நிலே 35. தேடும் 557. தேடுமாறு 307. -தேடுமின் 205. தேடுவேன் 191. தேய்த்தகுளி 189. தேய்ந்துதேய்ந்து 392. தேய்மதியன் 150. தேயுற்ற 224. தேர்களிறு 3:178. தேர்கெசக்கு 380. தேர்ந்து 356. தேர்வீளரி 114. தேரார்ந்த 292. தேரி2ன 3:79. தேரும் 268. தேரை 312. தேவ 368, 400. தேவதேவன் 2:122; 34, 577.

தேவர்க்கே 219, 220, 228. தேவர்கட்கு 264. தேவர்கட்கும் 237, 286. தேவர்கணங்கள் 199. தேவர்கணம் 259, தேவர்கள் 244, 298, தேவர்கள்பால் 171. தேவர்களும் 178, 328. தேவர்களே 248. தேவர்களே 189. தேவர்குழாம் 331. தேவர்கோ 34. தேவர்கோவே 33, தேவர்தம்தேவர் 400. தேவர்தம்தேவே 454. தேவர்தேவர் 219. தேவர்தொழும்பதம் 595. தேவர்பிரான் 355, 356. தேவர்பிரானே 400. தேவர்முன்னே 592. தேவராய் 1;29; 188, தேவரும் 3:56; 374, 400, 623. தேவரெல்லாம் 262. தேவரென்றே 8. தேவன் 1:15; 351. 577. தேவனென்று 271. தேவா 418. தேவானவா 241. தேவியும் 193, 533. தேவு 219. தேவூர் 2:71. தேவே 454, 646, தேற்றத்தெளிவே 1: 82. தேற்றவேண்டாவே 498. தேற்றமிலாதவர் 533. தேற்றனே 1:82. தேற்று 3:156. தேற்றுயே 646.

தேவர் 82, 210, 238, 239,

தேவர்க்கரியானே 418.

தேவர்க்கு 4:143; 280.

319, 515.

தேவர்க்கும் 184.

தேறலின் 386. தேறவே 42, 192. தேறி 205, தேறிநின்றேன் 127. தேறினன் 3:62 தேறுகின்றிலம் 37. தேறும்வகை 498. Gsm 1:47, 2:73; 16, 44, 102, 180, 217, 511, 513, 615, 627. தேன்தங்கி 328. தேன்பழச்சோஃ 349. தேன்பாய 187. தேன்புக்க 268. தேன்புரையும் 361. தேன்மொழி 362. தேன்வந்து 178. தேன்வாய் 159. தேனகமாமலர் 211. தேனன்ன 415. தேனுடுகொன்றை 279. தேனும் 190, 533. தேஞர்கமலமே 216. தேஞர்சடைமுடியான் 505. தேஞர்மலர்க்கொன்றை 190. தேஞரமுதே 1:63, தேனிப்பார் 384. தேனிண் 542, தேனுந்து 229. தேனே 59, 89, 94, 374, 393. தேகோ 42. 62. 209, 439. தேணயும் 125, 188. தேறுடு 40. தையல் நல்லாரொடும் 568. தையலாய் 359. தையலார் 567, 654. தையலிடங்கொண் டபிரசன் 650 தையலும் 229. தையலோர்பங்கினர் 344. தொக்கவஃாயும் 232. தொக்கன 25, தொகுதி 110. தொகை 172,

தொகைநடுவே 597.

## *நிருவா ச*கம்

தொகையொடு 3:7. தொடக்கெலாம் 543. தொடங்கின 4:45. தொடர் 194. தொடர்ந்த 303. தொடர்ந்தாரொடும் 92. தொடர்ந்து 419, 542, 600, 639. தொடர்மின் 3:144. தொடர்வரியாய் 142. தொடர்வு 625. தொடராதே 92. தொடரொணுத் 🗗 99. தொடற்கு 136, தொடித்தேரள் 206. தொண்டர் 3:94: 193, 490. தொண்டர்க்கு 584. தொண்டர்காள் 614. தொண்டர்குழாம் 201. தொண்டரில் 403. தொண்டருளன் 164. தொண்டரெல்லாம் 561. தொண்டரை 526. தொண்டரொடும் 605. தொண்டனேற்கு 46. தொண்டனேற்கும் 486. தொண்டு 626. தொண்டைவாயினில் 308. தொல் எயிறு 3:31. தொல்பசு 4:48. தொல்பிறவி 332. தொல்புகழாள் 455. தொல்புகழே 194. தொல்2லவின் 306. தொல்லேன் 3:40, 111. தொல்விடம் 4:40. தொலேத்தது தான் 259. தொணுத்தருளி 259. தொழ 319. தொழவேண்டி 20. தொழுகுலமே 132. தோழ் 4:120. தொழுகையர் 369.

தொழுகோம் 366. தொழுத 584. தொழுதகை 4:131. தொழுது 4:1, 61; 148, 423, 482.517. தொழுதும் 443. தொழுதே 92. தொழுப்பு 574. தொழும்தில்லே 474, 480. தொழும்தென்னன் 320. தொழும்பதம் 595. தொழும்பர் 147. தொழும்பர்க்கு 142. கொழும்பரில் 148. தொழும்பரை 221. தொழும்பரோடு 518. தொழும்பனேன் 325. தொழும்பாய் 163. தொழும்பானர் 102, தொழும்பில் 1:43; 188. தொழும்பின் 106. தொழும்பு 151, 436. தொழும்பையும் 153. தொழுமின் 196, 608. தொழுவனே 455. தொழுவார் 4:218; 612. தொறும் 3:136, 140, 175. தொன்மை 126, 346. தொள்மைக்கோலமும் 232. தொன்மையும் 2:34, 41, 51. தோட்கொண்ட தீற்றஞய் 177. தோடும் 232. தோணி 469. தோணிவடிவின் 130. தோணுேக்கம் 313-326. தோத்திரம் 369. தோய்சுவடு 460. தோல் 105. 257, 339. தோல்போர்த்த 417. தோனின்பாவை 643. தோலுடுத்து 11. தோலுடைப்பிச்சன் 153.

தோழம் - எண்ணுப்பெயர் 164. தோழி 155. 180. தோழியுமாவன் 352. கோள் 64, 173, 189, 202, 500, 519, 558. தோள்நசையால் 558. தோள்நெரிய 563. தோள்புணரும் 594. தோள்மேல் 37. தேசள்மேலே 265. தோள்வளே 201. தோளாச்சுரை 492. தோளாமுத்தச்சுடரே 4:197. தோளாமுத்தை 436. தோளி 3: 103. தோற்ற 3: 108. தோற்றச்சுடரௌளியாய் 1:80. தோற்றச்செழுஞ்சுடரே 108. தோற்றம் 74. தோற்றமாம் 174, தோற்றமாய் 186. தோற்றமும் 3:8. தோற்றி 602. தோற்றிய 2:41. தோற்றியும் 2:5. தோற்றுவிக்கருளி 2:10. தோறும் 3:170, 172; 171, 232. தோன்ரு 1:72. தோன்றி 3: 67, 72, 134; 593. தோன்றினுய் 46. தோன்றும் 394, 490. நக்கியாங்கு 117. நக்கும் 443. நகர் 40, 44, 179, 424. நகர்வாய் 57. நகவேதகும் 604. நகுவேன் 64. நகை 23, 207, 520. நகைகாண 421. நகைசெய்ய 180. நகையாய் 158. நகையார் 131.

நகையெரியின் 3:158. நகைவாள் 205. கங்கள் 3:86. நங்கள்நாதன் 579. **ந**வ்கள்பெருமான் 171. கங்காய் 265. நங்கையீர் 579. நச்சரவு 3:106. நச்சி 470. நச்சிட 470. நச்சுமாமரம் 100. நசை 3:80. நசையால் 558. நஞ்சம் 8. நஞ்சமர்கண்டத்தன் 330. நஞ்சமேயமுதம் 522. நஞ்சாயதுயர் 544. நஞ்சு 73, 122, 132, 136, 150. 254.546. நஞ்சுண்டல் 211. நஞ்சுதணே 331. நஞ்சூண்பிச்சன் 153. நஞ்சே 4:173. நஞ்சை 284. **நட்டம் 1:89**. நட்டம்பயிலுமுது 268. நட்டமையால் 564. நடக்கும் 564. நடந்த 143. நடந்தன 634. நடந்தாய் 4:208. தடந்தேன் 398. நடநவில் 2:141. நடப்பன 3:109. நடம்பயிலும் 279. நடமாடி 646. நடமாடுமாபாடி 288. **நடனம் 580:2.** நடாஅய் 3:109. நடித்து 15,569. **நடு 1:73, 4:212; 373.** நடுக்கடலுள் 469. நடுக்கம் 634.

நகையீர் 243.

நடுங்குவேன் 549. நடுவாய்நில்லாது 644. நடுவிருக்கும் 376. நடுவு 350. நடுவள் 376. நடுவே 15, 394, 597. நடைக்கூடம் 419. நண்ணமாட்டா 521. நண்ணரிய 528. நண்ணவுமாட்டா 374. நண்ணி 515, 517, 630. நண்ணிய 593. நண்ணிலேன் 431. நண்ணுகில்லா 124. நண்ணுதற்கரிய 459. நண்ணுதும் 634. நண்ணுமது 271. நண்ணுவது 636. நண்பே 599. நணியானே 1:4**4**. நணுகும்வண்ணம் 562. நதிசேர்செஞ்சடை 4:109 நந்தம்பாடியில் 2:21. 170, 171, 181, தந்*த*ம்மை 201.205. நந்தாத்தேணே 209. தம் 1:15; 39, 359, 628. நம்சிவண 157, 186. நம்பணி 579. நம்பன் 3:106. நம்பணயும் 271. நம்பா **4:109**. நம்பாலதா 171. நம்பி 384, 492, 645. நம்பிரான் 522. நம்பும் 562. நம்பெருமான் **169**. நம்மவர் 8.

நம்மிடர்கள் 630. நம்மில் 199.

தம்முள் 635.

நம்மில்லங்கள்தோறும் 171.

நம்மை 159, 168, 202, 28**2**.

நம்மைஉருக்கும் 237. நம்மையகப்படுத்து 206. **கம்மையும் 277. 656.** நம்மோடு 640. நமக்கு 170. 368, 382. தமக்கென்று 385. நமச்சிவாய 1:1: 66, 402. நமர் 629. **நமை 334, 357. 604, 606.** தமையாளும் 358. நயந்தறியா 224. நயந்தண 212. நலந்தாய் 4:173. நயந்து 244, 404, 501. நயந்துருகேன் 22. தயப்புறவு 2:12. நய்வாதே 431. நயனக்கடிமலர் 367. நயனக்கௌள்ளே 4:35. நயனங்கள் 25 R . நயனத்தான் 328. நயன நீர் 385 . நயனம் 272. நரகத்திடை 435. நரகத்து 644. நரகம் 6. நரகிடை 4:118; 429. நரகில் 473, 546. நரகொடு 4:213.. நரம்பு 417. நரம்போடு 265. நரிகள் 544. நரிப்பாய் **384**. நரியை 2:36: 647. நல்கண்ணி 96. நல்காது 385. நல்காயே 384. நல்கி 1:58: 242. நல்கிய 2:74. தல்கிஞன் 581. தல்குதலும் **238**. நல்குதியே 645.

நல்குதியேல் 163, 173.

நற்குழலி 98.

தல்கும் 587, 589, 591. நல்குரவு 4:40**:** 52. நல்சுவடு 351. நல்தீபம் 195. நல்நகர் 2:44. நல்நாடர் 340. நல்மேனி **352**. நல்ல 311. நல்லமருந்தின் 632. நல்லவர் 527. நல்லறிவே 1:40. நல்லாடை 257. நல்லார் 142. நல்லாழி 272. நல்லாளோடு 2:12. நல்லிடையுளு அன்பில் 4:64. நல்கீர் 202, 206, 207. நல்லுறவு **58**3. நல்வின் 431. நல்வேலன் தாதை 197. நல்வேழத்துரியாய் 128. நலக்க 200. நலத்தை 209. நலந்தான் 1:58. நலந்திசம் 171. நலம்திகழும் 588. நலம்பாடி 254. நலமலர் 17. நலமலி 2:127. நலமறியாத 650. தலமுடைய 272. **நலிய 419.** தவமாய 238. **நவில் 2: 141.** நவிற்றி 443. நவின்ற 267. நவின்று 2:108. நள்ளிருளில் 189. நள்ளும் 50. நள்ளேன் 6. நற்கமலப்போதினில் 593. நற்கழல் 368. நற்காமன் 458.

நற்சோதீ 543. நற்பரிமேல் 351. நற்பாற்படுத்<u>து</u> 316. நற்றடம் 2:16. நற்றமியேன் **1:17**. நற்ருங்கதி 508. நற்ளுமம் 195. நற்றில் 2ல 166. நறவம் 140. நறுமலரெழுதருநாற்றம் 434. நறுமுறுதேவர்கணங்கள் 199. நன்பலன் 4:82. நன்மணி 325. தன்மணிநாதம் 636. நன்மலர் 41. நன்மை 394, 498\_ நன்மையும் 1:59, 2:36. நன்ருக 270, 287. நன்ளுகவைத்து 222. தன்ருய் 234: நன்றிது 634, 640. நன்றிறைஞ்சி 629. நன்றேசெய்வாய் 500. நன்றே 644. நன்<u>ன</u>ட்டு 527. நன்னுடு 633. நன்னீர் 1:59. நன்னுதலார் 593. 639. நன்னெறி **43, 588**. நன்னெறியாம் 285. நனவிலும் 4:144. நனவே 244. கனிகாணேன் 43. நனிவர 3:133. நனிவாட 246. நா 17, 118. நாகம் 240, 291. நாங்கூழ் 129. நாசனே 55. நாசி 306. 323. நாட்கொண்டமலர் 202. நாட்டவர் 3:155.

நாகற்கு 212.

நாட்டார் 180. நாட்டார்கள் 38. நாட்டானே 1:90. **நாட்டா‰ா 184, 193**. **நாட்டி 197, 203.** நாட்டில் 628. நாட்டு 170, 527. நாட்டுத்தேவரும் 400. நாட்டை 185. நாடகத்தால் 15. நாடகம் 11, 99, **நாடர் 340.** நாடரால் 340. நாடரும் 400. நாடவர் 4:69; 201. நாடற்கு - தேடற்கு 209. நாட்றிய 316. நாடக் 347. நாடிநாடிவந்து 279. *ந*пடு 357, 614, நாடென்றும் 357. நாடொறும் 3:19, 4:86; 254, 469,504. நாடோறும் 231. 287. நாண் 469. நாண்மலர் 3:142: 202 நாண்மலர்த்தாள் 327: நாண் மலர்ப்பாதங்கள் 200. நாணது ஓழிந்து 4:69. நாணம் 64. நாணமெய்தி 469 : நாணுமே 160, 331, 599. நாணில்லா 88 நாணுவனே 601 நாத்தழும்பு 4: 47. தாத்தழும்பேற 209. நாத்திகம் 4:47. நாத 4:82. நாதநாத 2:136. நாதப்பறை 363, 613. நாதப்பறையினர் 336, நாதம் 2: 108; 593, 636. நாதர் 336.

நாதன் 1:1; 197, 330, 357, 579, 636. நாதனுக்கு 298. நாதனே 1:89; 27, 67, 100. 101, 400. நாதா 599. நாம் 156, 159, 180, 194, 221, 235, 236, 238, 242, 247, 249, 251, 276, 281, 287, 289, 290, 291, 320, 322, 334, 377, 514 - 523, 607, 608, 609, 637. நாம்ஆர்த்து 166. நாம்பாடி 169. நாம அஞ்செழுத்து 431. நாமகள் 306, 323. நாமகளோடு 195. தாமங்கள் 210, 466, நாமத்தாகோ 439. நாமம் 235, 385. நாமறிய 235. நாமும் 201. 634. நாமும்வந்து 210. நாமெல்லாம் 305. நாமே 195-214. நாய்க்கு 505, 548. நாய்கள்தம் 110. நாய்சிவிகையேற்றுவித்த 222, 656. நாய்நக்கியாங்கு 117. நாய்போல 575. நாய்மேல்தவிசிட்டு 234. நாயகமே 500, 642, 644. நாயகன் 577, 579,635. நாயகனும் 229. நாயகனே 258, 458. நாயகனே 181, 226, 348. நாயடியேற்கு 327. நாயடியேன் 20, 475. நாயான 55, 63, 181. நாயில் 501, நரயிலாகியகுலம் 43.

நாயிற்கடைப்பட்ட 202. நாயிற்கடையாய் 1:60. நாயின் 60. நாயினுக்கு 32 நாயினும் 467. நாயினேற்கே 38. நாயினேன் 27, 64, 88, 95, 104, 402. நாயினேன்றன் 30. நாயினே ஊ 2:127; 78. நாயுடல் 3:172. நாயுற்றசெல்வம் 224. நாயேயணயந்மை 604. நாயேற்கு 4:144:73. நாயேன் 3:164; 185. 219; 384, 421, 425, 488, 489. 451, 503, 598, 645. நாயேன் தண 44. БтСш2т 38, 41, 128. 179, 184, 226, 264, 364, 476, 477. 481. 496, 501. நாரணற்கு 272. நாரணனும் 215. நாராயணன் 327. நாருரித்து 243, 283. நால்வர்க்கு 270. நால்வேதம் 21. நாவலர் 504. நாளினுல் 103. நாவே 498. நாவேறுசெல்வியும் 215. நாள் 103, 283, 375, 497, 504. நாளும் 364, 510. நானே 160. நாற்றத்தின் 1:44. நாற்றம் 3:115. நாற்றம்போல் 434. நாற்றிசை 3:108. вий 13, 15, 17, 22, 26, 41, 54, 55, 56, 62, 63, 85, 98, 99, 104, 219, 224, 227, 242, 292, 425, 446-455,

469, 470, 478, 485, 502, 506, 512, 513, 555, 567, 572, 573, 575, 644, 652. நான் அணுகும் 562. நான் உனக்கு 27. நான் எனது 569, நான்கண்டேனே 478. நான்க2னயும் 274. நான்பாவியன் 513. நான்காய் 3:138. நான்கு 274. நான்கும் 79. நான்குமறை 481. நான்கெட்டவாபாடி 252. நான்தான் 645. நான்மறை 4:94; 459, 464. ` நான்மறைகள் 271. நான்மறையுவ<u>னு</u>ம் 27. நான்மறையின் 270. நான்மறையும் 215, 626. நான்மறையோனும் 307. நான்மறையோனுய் 221. நான்முகத்தொருவன் 103. நான்முகன் 4:1; 336, 404, 458. நான்முகளுர் 311, நான்முகனும் 159, 174, 459. நான்யார் 216. நாஞர் 505. நாறைவிதத்தால் 443. நானும் 100, 229. நானும்தானும் 227. நானென்பது 506. ூநானே 160. நானேயோ 553. நானே 500. நாஞேதான் 501. நிகழ்ந்தோன் 3:25. நிகழ்வித்து 647. நிகழ் 440. நிகழும் 608. நிச்சமென 512. நிச்சலும் 3:99.

திசி 4:28. நித்தலும் 40, 636. நித்தமணூர் 338. நித்தனே 398. நித்தா 4:175. நித்திரை 4:29. நித்திலநகை 158. ந்த 367. நிதிபரப்பி 197. நிமலன் 1:13, . திமலா 4:175, 457. நிமிர்ந்தானே 454. நிமீர்ந்து 2:104, 4:32. நிரந்த 391. திரந்தரமாய் 10, 427. நிரம்ப 338. நிரம்பிய 3:173. நிருத்தனே 65, 457. நிருத்தா 4:202. நிரையறுபதம் 367. நில்லா 10 . . நில்லாது 644. தில்லாமே 196. நில்லாவுலகில் 609. நில்லோம் 609. நிலத்தே 527. நிலத்தோர் 263. நிலந்தன்மேல் 1:59. நிலம் 317, 391, 578. திலம்முதல் 260. நிலவியவயல் 401, 403, 404. நிலன் 135. நிலனே 124, 160. நிலண் 442. நிலா 205, 317, 518, 523. நிலாப்பொருளே 48. நிலாம் 523. நிலாவகை 433. நிலாவி 382. நிலாவிய 44. நிலாவுக 198. நிலாவும் 348.

நிணேபேருய் 186.

நிலேயனே 398. நிலேயிலா 434. நிலேயும் 3:9. நிழல்திகழ் 3:24. நிழலதுபோல 4:77. நிற்க 25, 128, 143, 171, 179, 234, 318, 399, 403, 404, 609. . நிற்கும் 58, 385, 541. நிற்கும்பரிசே 609. நிற்ப 329, 353. நிற்பது 437, 441, 443. நிற்பதும் 3:53. நிற்பன 3:110. திற்பார் 609. -நிற்பாணப்போல 316. நிற்பிரிந்து 142. நிற்பீர் 609. நிற்பேன் 652. நிற்பேனே 493. நிற்போமே 608. நிறங்களோரைந்து 1:49. . நிறத்து 459. நிறிஇ 3:110. நிறுத்தி 312. நிறைகழலோன் 287. நிறைந்த 534, 634. நிறைந்து 1:23, 3:116; 638, 640. நிறைந்தான் 509. நிறைமலர்க்குருந்தம் 456. நிறைய 203. நிறையகில் 3:90. நிறையப்பூசி 28. நிறையின் 439. நிறைவே 390. நின் 1:24; 1:43; 9, 17, 30. 49, 57, 59, 62, 67, 73, 75-78, 86, 95, 98, 101, 103, 104, 106, 108, 109, 112, 121, 123, 131, 137, 139,

148, 174, 366, 367, 371,

373, 375, 379, 393, 394,

397, 400, 403, 405-407, 409, 472, 545, 548, 552, 601. நின்கண் 81, 84, 128. நின்கணே 450. தின்கருணே 496. நின்குறிப்பில் 138. கின்சீர் 497. நின்செவி 155. நின்சேவடிகள் 468. நின்தாள் 90, 114. நின் திருக்கோயில் 18. நின் திருவருள் 597. நின்பா தம் 57, 60, 64, 67, 72, 151. நின்பால் 20, 72, 92. நின்பெருமை 27, நின்பெருமையும் 38. நின்மலரடி 413. நின்மலனே 511. நின்மலா 65, 82, 393, Bir p 1:13, 17, 33, 45, 66, 79, 3:18, 33, 34, 50, 114, 162, 223, 237, 346, 353, 408, 427, 445, 503, 541, 585. நின்றதற்பின் 321, நின்றது 37, 568. நின்றதுதான் 260. நின்றதோர் 102, 531. நின்றநின் 392. நின்றவர 190, 315, 317, 324, நின்றன் 10. நின்றனக்கு 30. நின்றுய் 370. நின்ளுயை 19. நின்ளுர் 200. நின்ருன் 172, 253, 317, 618. நின்ருனே 1:69: 512. நின்று 2ன 184. நின்றிடுவான் 419. நின்றிலனேல் 260. நின்று 1:4, 2:139, 3:3; 23,

26, 37, 39, 79, 120, 138, 149, 178, 191, 198, 213, 286, 287, 304, 308, 320 328, 330, 337, 350, 374, 377, 382, 386, 388, 402, 430, 432, 465, 470, 523, 524, 569, 609. நின்றும் 155, 443. நின்றுருக்கி 188. நின் றுருக 15, 158. நின்றே 376. நின்றேன் 3:173; 127. நின்ன 84. நின்னடியார் 483, நின்னது 77. நின்னருள் 599, நின்னருளரல் 549. நின்னருளே 381, 414, நின்னலால் 82, 101. தின்ன நிவும் **38**. ் ் நின்னன்பர் 173, 488. நின்னன்புடைமை 157. நின்னிணந்து.601. நின் ஊ 10.74, 79, 80, 81,90. நின்ணேச்சிரிப்பிப்பன் 152. நின்ணேயெய்திடாத 83. நின்ணயே 104, 414. நின்னெடு 75. நினது 6. நிணே - நின்ணே 64, 113, 130, 370. நிணேக்க 221. நிணக்கமாட்டேன் 55. நிணேக்கிலேன் 427. நிணேதொறும் 3:33; 217. நிணேந்திட்டு 465. நினேந்து 7, 39, 249, 320, 385, 398, 463, 514, 523, 542, 602. நிணந்தே 465, 547′. நிணந்தேன் 392.

நின்ப்பதாக 80.

நிணப்பதே 79.

நிணைப்பரிய 247. நிணப்பவரொடும் 427. தின்ப்பற 392. நினேயின் 604. நின்ய 442. நினேயவும் 402. நிண்யா 488. நிணேயாது 4:74:570. நிணேயாதே 44. 474. நிகோவதேல் 393. நிண்வனே 455. திணவார் 399. நினேவில் 7. நிணேவே 4:115. நிகோவேகோ 649. £ 23, 28, 38, 57, 62, 64, 74. 78, 82, 95, 96, 110, 116. 149, 160, 165, 349, 353-355, 390, 392, 394, 395, 446-448, 451, 469, 470, 471, 496, 498, 499, 503, 542, 545, 550, 551, 581, 601,645. நீக்கமாட்டேன் 87. நீக்கமும் 3:9. 房出租 57, 104, 194, 433, 605. 606. நீக்கிய 435. **நீங்காதான் 1:2.** நீங்காது 3:82. நீங்கி 108. நீசனே <del>க</del>ே 55, 82. நீசெய்த 14. நீடுகுவாவும் 588. தீடெழில் 3:72. நீண்டகரத்தர் 340. நீண்டமாலும் 438. . நீணிலா அணி 523. நீதி 587. நீதியாவன 427. நீதியிலேன் 602.

**நீதியே 456.** 

நீந்த 583.

நீந்தி 526. நீநிற்க 143. **நீயல்லால் 450, 453, 455.** கீயலால் 392. நீமிருத்தி 376`. **நீயும் 97, 373, 375, 382.** ВСш 158, 489, 497, 501. நீயேயாதல் 27. நீர் 3:88; 67, 74, 130, 166, 252, 317, 365, 391, 604, 586.610. நீர்த்திரை 240. நீர்நசை 3:80. தீர்போல் 390. **நீர்மல்க 244, 248.** நீர்மல்கா 385. நீர்மையெல்லசம் 440. நீரற மீன்துவண்டாங்கு 130. நீராய் 1:69. நீரிடை 3:138. தீரில் 146, 151. நீரில் இன்சுவை 3:25. நீரின்பவெள்ளத்துள் 526. தீருறுதீயே 393. நீரை 442, 468. *நீரொருகால்* ஒவா**நெடுந்தா**ரை நீலஉருவில்குமிலே 348. தீலமும் 404. தீள்கழல்கள் 1:59. நீள்மாடம் 348. நீள்முடி 108. நீள்விசும்பு 317. நீளொளியாகிய நிருத்தன் 4:202. நீற்றர் 336. நீற்றற்கே 218. தீற்றன் 519. நீற்றனுய் 177. தீற்றனே 457. நிற்றுய் 456. நீற்குர்தரு 511. தீற்று 511.

நீற்றுக்கவசம் 613. தற்றுக்கோடி 2:104. தற்றெடு 3:108. தீற்ஞேன் 3:33. நீறணிந்து 197. த்திட்ட 53. நீறு 37, 187, 197, 225, 329, 461, 517, 518. தீறுடன் 134. த்றுபட்டே 115. திறும் 232. நுகமின்றி விளாக்கைத்து 433. நுகர்ந்திடும் 434. நுடங்கிடை 243. துடங்குமிடை 412. துண்டுளி 3:76, 4:85. நுண்ணிடையார்கள் 638. நுண்ணிய 433. நுண்ணியனுப் 248. துண்ணியனே 1:35. நுண்ணியோன் 3:49. நுண்ணுணர்வாய் 1:80. நுண்ணுணர்வே 1:76. நுணுக்கரிய 1:76. நுதலார் 639. நுதலோய் 502. நுந்துகன்றுய் 224. நுந்தும் 153. நுழைவரியான் 248. நூக்கி 497. தூற்ருருகோடியின் 3:4. நூருமிரம் 2:24. நூறுகோடி 329, தூறு நூருமிரம் 2:24. நூலுணர்வு 3:49. நூலே 248. நெக்கிஸ் 37. நெக்கு 158, 493, 517, 523. நெக்குநெக்கு 4:80; 104, 437, நெக 102, 217, 396. தெகவும் 488. ் தெகவே 33, 550.

நெகா 492. நெகாதவரை 520. நெகிழவிடேன் 5. தெகும் 64. நெகுவது 40. நெஞ்சக்கள்வன் 225. நெஞ்சத்து 360, 619. நெஞ்சம் 25, 244, 316, 526. 608. நெஞ்சமே 21, 626. நெஞ்சவஞ்சனே ஊ 84. நெஞ்சாய் 25. நெஞ்சில் 1:2, 65; 341, 512. நெஞ்சினுள்ளே 316. நெஞ்சு 60, 185, 225, 652. நெஞ்சுடைய 95 தெஞ்சும் 94. நெஞ்சுருக 362. நெஞ்சுளே 330. நெஞ்சே 23, 35, 36, 39, 624, 628, 631. நெடுங்கடல் 286. 🥿 நெடுங்கண் 3:80. நெடுங்காலம் 42. நெடுங்கொடை 530. நெடுங்கோயில் 543. நெடுந்தகை 116. நெடுந்தகையே 115. நெடுந்தாரை 169. நெடு நீரில் 146. நெடுமால் 4;4; 408. நெடுமாலும் 175. நெடுமாகுல 134. செய் 1:46; 42. தெய்க்குடம் 128, நெய்போல 380. தெரித்தவாறு 308. நெரித்து 280, 306. நெருங்கி 4:31. நெருங்கும் 382. தெருப்பாம் 135. தெருப்பும் 84. 317. தெருப்பை 438, 442.

நெல்லிக்களி 3:162; 439. நெற்றிக்கடவுள் 182. நெற்றிக்கண்ணனே 457. தெறி 465. நெறிகாட்டுவித்திட்டு 654. நெறிசெய்து 282. நெறிதருஞ்சி 340, தெறியல்லாடு நறி 649. நெறியறியாத 648. நெறியறியேன் 414. தெறியாக 649. நெறியானே 554. நெறியும் 560. தெறியெலாம் 36. நெறியே 4:115, 179. நென்ன2ல 160. தேச 165. நேசத்தால் 28. நேசமுடைய 198. தேசமும் 156. நேசர் 381. நேயத்து 1:13. தேர் 3:30. நேர்பட்டு 565. நேர்பட 467. நேர்பாடல் 247. நேர்வைத்து 139. நேரிடையான் 460. நேரியாய் 1:44, தேரிழையாய் 156. தேரிழையீர் 156. நைஞ்சேன் 425. நைந்து 4:80; 104, 419. நைந்துருகி 523. நைய 99, 102, நையும் 344, 519. நைவேண் 426. நொடியனகொல் 435. தொடிவரை 435. நோக்கரிய 1:76. தோக்கவும் 97. கோக்கி 3:92, 130:133,4:135, 59, 64, 89, 232; 375, 418,

419, 421, 433, 442, 443, 452, 464, 497. நோக்கிக்கண்டும் 27. நோக்கிதன் 42, 410. நோக்கியர் 44, 144, 150. நோக்கியவாறன்றே 550. தோக்கியும் 95. நோக்கின் 144. நோக்கினுய் 75. நோக்கும் 3:128: 620. தோக்குவார் 633. தோக்கே 1:76. நோகேன் 446. நோய் 494, 607. நோய்க்குவிருந்தாயே 642. நோயுற்று 224. நோன்பு 643. பகர்வது 429. பகராய் 160, 360, 362. பகரின் 2:102, 3:3. பகல் 4:28; 156, 380. பக்கிரவாவதும் 506. பகலும் 444, 502. பகலோன் 317. பகன் 305. பகுதி 3:18. பகுதியின் 3:1. பகைகலங்க 363. பகைகள் 530. பகைசாற்றிய 301. பங்க 69, 79, 107, 410. பங்க தீ 450, 451, 453, 455. பங்கமில்தக்கன் 289. பங்கயத்தயனும் 456. பங்கயப்பூம்புனல் 167. 171. பங்கயம் 322. பங்கரை 524. பங்கள் 185, 245, 297, 611. பங்கனே 96, 98. பங்கர 4:184: 59, 145, 413, 487, 545. பங்கினர் 344. பங்கினன் 201.

பங்கொடும் 240. பங்குலவுகோதையும் 335. பச்சூன் 149. பச்சை 547. பச்சையனே 135. பசி 4:28. பகக்குழரங்கள் 4:48. பசுங்கிளியே 365. பசுஞ்சா<u>ந்த</u>ும் 232. பசுபதீ 555. பகபாசம் 476, 479, 563. பசுமரத்தாணி அறைந்தாற் Gurn 4:65. பஞ்சப்பள்ளியில் 2:13. பஞ்சாயஅடிமடவார் 549, 652. பஞ்சின்மெல்லடியாள் 451. பஞ்சேரடியாள் 4:184; 425. பட்டகட்டமே 52. பட்டகீழ்மையே 95. பட்டமங்கையில் 1:62. பட்டால் 644. பட்டிமண்டபம் 53. பட்டு-சிக்கி 144, 318, 410. பட 306, 307. படஅரவு 135, 504. படர்சடையாய் 547. படரும்சடை 504. படரொளிப்பரப்பே 393. படமாக 288. படவு 589. படாஅன் 3:112. படாவண்ணம் 535. படிதானில்லா 424. படிந்தும் 2:16. படிமப்பாதம் 2:76. படியுறப்படுன்ற 4:211. படியேயாகி 4:64. படிவாமாறு 552. படிற்ளுக்கையை 48. படிறிடை 44. படி ் 159. படிறு 139, 506. -்படிறே 509.

3

படுகின்றது 86. படுத்தது 88. படுத்து 2:95, 316. படுத்தும் 2:17. படும் 4:24. படுவதெல்லாம் 644. படுவேன் 644. படுவோன் 3:42 படை 362.614. படைக்கும் 8:13. படைத்தருளும் 182. 💛 🗀 படைத்தவை 3:13, படைத்தான் 11. படைத்தும் 166. படைப்பாய் 4:100; 445. படைப்போன் 3:13, 52. படையாட்சிகள் 633. பண்களிகூர்தரு பாடலொடு: ஆடல் 633. பண்சுமந்தபாடற்பரிசு 182. பண்டாயநான்மறை 626. பண்டாரம் 528, பண்டு 64, 137, 626, 639. பண்டே 3:140; 441, பண்டைக்கொடுவின் 494. பண்டைத்தொண்டரொடும் 605. பண்டைப்பரிசே 183. பண்ணமர்மென்மொழி 207. பண்ணூர்ந்தமொழி 545. பண்ணின்மொழியாள் 630. பண்ணினேர்மொழியாள் 450. பண்டுட்டதில்‰ 278. பண்பும் 2:53, பணி 50, 101. பணிகள் 226. பணிகிலே 35. பணிகேனே 92. பணிகொண்ட 205., 290, 335. பணிகொண்டபின் 96. பணிகொண்டவன் 579. பணிகொண்டாய் 499, 503. பணிகொண்டு 440.

பணிகொள்வான் 579. 580. பணிகொள்ளாது 495. பணிகோள்ளும் 237. பணிகொளுமாறது 372. பணிசெய்ய 283. பணிசெய்லோம் 163. பணிசெய 137-பணித்தண் 45. பணித்தி 14. பணித்து 2:20: 137, 218. பணிந்திலன் 600. பணித்தில் 39. பணிந்து 1:95; 243. 333, 445, 593,642. பணியினே 586, பணிமுந்துற 636. பணியா 402. பணியாதே 325. பணியாய் 398, 404. பணியாள் 169. பணியும் 173. பணியேன் 149. பணிலம்-சங்கு 151. பணிவக்க 589. பணிவார் 93. பணிவோம் 163. பணே - வயல் 268. பணேத்து 4:32. பண்முமைடந்தை 456. பண்டுஃபாகனுக்கு 301. பத்தர் 541. பத்தர்காள் 586, 614. பத்தர்சூழ. 580. பத்தரெல்லாம் 358. பத்தா 4:176. பத்திக்கடலுள் 246. பத்திசெய் 2:119. பத்திதந்து 582. பத்திநெறி 648. பத்திமையும் 479, 597. பத்தியாய் 463. பத்தில்னேனும் 600. பத்திவலேயில் 3:42.

பத்துடையீர் 157. பத்தென 317. பத்தேதும் 219. பதங்கள் 386. பதஞ்சலிக்கு 2:138. பதப்பரிசு 95. பதம் 3:40; 141, 393, 503, 519, 536, 642. பதம்வைத்த ஈசன் 595. பதறியும் 4:73. பதறினர் 4:49. பதி 266, 358. பதிக்கு 278. பதித்த 246. பதியுடைவாளர 146. பதைத்துருகும் 23, 25, பதைப்பதும் 35. பதைப்பு 324. பதையேன் 397. பந்தணேமெல்விரலாள் 591. பந்தணேவிரலியும் 373. பந்தம்பரிய 177. பந்தமறுக்கும் 394. பந்தமறுத்து 276, 653. பந்தமாக்கரை 3:85. பந்தமும் 3;52. பந்தமுமாய் 214. பந்தர் 1:58. பந்தவிகாரகுணங்கள் 635, பந்தகா 3:70; 36, 371, 591, பந்து 453. սսպ - այսյակ 371. பயந்து 34. பயன் 644. பயனது 434. பயனிலியாய் 565. பயில்தொறும் 3:140. பயில்வி 138. புயிலம்பலம் 481. பயிலும் 279, 349. பயிலுமது 267. பயின்ற 2:116, 4:211. பயின்றனனுகி 2:2.

பயின் றிடும் 633. பயின்றிலனேல் 267. பமின்று 1:89: 140. பரகதி 4:214: 39, 463. பரங்கருணே 162, 249, 552, 587. பரங்க்குணேயோடும் 602. பரஞ்சுடர் 635, 640. பரஞ்சுடரே 506. பரஞ்சோதி 88, 162, 238, 246, 386, 422. பரஞ்சோதிக்கு 156. பரஞ்சோதீ 555. 647. பரந்த 4:33, 387, 446. ் பரந்தது 393, 413. பரந்தாய் 3:137; 10, 639. பரந்து 340. பரப்பி 197. பரப்பினுள் 4:36. பரப்பு 639. பரப்பே 393. பரம் 387. பரம்பரத்து 2:119. பரம்பரன் 427. பரம்பரனே 138, 139, 424, 516, 616, பரம்பரண 325. பரம்பாண்டியஞர் 532. பரம்பெருங்கருணே 574. பரம்பொருள் 434. பரமம் 324. பரமதாடக 2:138. பரமன் 3:37, 591. பரமணே 602. பரமா 445. பரமா அதிசயமாக 4:72. பரமாக 4:50. பரமாகி 324. பரமானந்தப்பழங்கடல் 3:66; 487. பரமானந்தம் 441. பரமே 47. பரவாதே 278.

பரவி 249, 251, 276, 282, 283, 314, 322, 331, 335, 385, 422, 518. பரவீய 532. பரவியும் 4:62. பரவியேத்த 589. பரவும் 439. பரவுவனே 20. பரவுவார் 212, 285, 463, பரவுவாரவர் 430. பரன் 150. பரன்தான் 509. பரனே 4:153, 222; 373, 422. 446, 456, பராபரம் 639. பராபரமாய் 285. பராபரன் 580. பராபரனுக்கு 201. பராபரா 101. பராய் - பராய்மரம் 399. பராய்த்துறை 4:153. பராய்த்துறையாய் 399. பராவமுது 3:181; 634, 635. பரானுபவங்கள் 639. பரிகிலேன் 397. பரிசது 2:102. பரிசாவது 13. பரிசு 37, 95, 155, 159, 161, 164, 182, 289, 481, 498, 499, 561, 529, 591, 653. பரிசும் 2:47,57,69,78,82; 479, 504. பரிசே 14, 163, 173, 183. 609. பரிந்து 248, 441, 542. பரிப்பாகன் 353, 628. பரிமா 2:38. பரிமாவின்மிசை 2:116. பரிமாவும் 268. பரிமாவேறி 590. பரியிசை 352. பரிமேல் 351, 526, 530. பரிமேற்கொண்ட 524.

பரிமேற்கொண்டான் 177. பரிமேற்கொண்டு 334. பரியாவடல் 397. ப்ரிமின்மேல் 627. பருக 99, 102, 415. பருகமாட்டா 516. பருகற்கு 249. பரு# 3:81: 137. 561. பருகிய 552. பருகியும் 3:166. பருதிவாழொளியாய் 452. பருமிக்க 363. பருவரைமங்கை 524. பல் 1:27: 189. 323. பல்கடல் 4:38. பல்கால் 385. பல்குணம் 2:3. பல்சமயம் 318. பல்லஎண்டு 195. பல்லாய்மலரிட்டு 10. பல்லியல் 639. புல்லுயிர் 2:2. பல்லுயிர்க்கும் 190. பல்லோரும் 1:95; 476. பல 3:27, 58; 471. பல அமரர் 161. பலகாலும் 24. பலசெய்து 569. பலதுறை 4:41. பலப்பல 2:90. பலபல 2:82. பலர் 321, 399. பலரும் 371. பலவாகி 317. பலவேரச்சுவார் 200. பலாப்பழத்து ஈமின் 150. பலிதிரியும் 271. பலிதேரம்பலவன் 216. பவங்கள் 637. பவம் 111. பவமாயம் 238. பவமே 🤋 .

பவளத்திருவாயால் 425

பவளத்தின் 432. பவளம் 327. பவளவெற்பு 154. பவன் 13. பவனே 4:176. பழங்கடல் 3:66: 487. பழங்குடில்தொறும் 373. பமச்சுவை 209. பழச்சுவையென 372. பழச்சோண 349. பழஞ்சொல் 173. பழந்தொழும்பு 151. பழம்பதி 2:118. பழம்பொருட்கும் 163. பழம்பொருள் 540. பழம்பொருளே 163. பழமலம் 531. பழவடியார் 3/9, 424. பழவடியார்க்கு 183. பழவடியாரொடு 139. பழவடியீர் 157, பழவல்வினே 472. பழவிணேகள் 648. பழவினேயை 282. பழனத்து அழகா 4:159. பழிகொண்டாய் 644. பழித்திலேன் 70. பழித்து 151, 349. பழித்துரை 4:69. பழிப்பில் 151. பழிப்பிணேயே 150. பழியும் 520. பழுத்தமனம் 406. பழுத்து 534, 562. பழுதில் 455. பழுதுசெய்வேண் 148. பமுதே 92. பழைதருபரமா 150. பழைய 93. பழையவடியாரொடும் 642. பழையோன் 3:13. 3:37. பள்ளந்தாழறுபுனலின் 25. பள்ளிக்குப்பாயத்தர் 342.

பள்ளியெழுந்தஞ்ளாயே 366-375. பளகு - குற்றம் 39. பளிங்கின் 4:103-பற்களே 308. பற்றலாவதோர் 434. பற்றற 194. பற்றறுத்து 574. பற்றறுப்பான் 232. பற்றுங்கு 508. பற்றி 4:49; 194, 203. 315, 469, 508. பற்றிநின்ற 219. பற்றிய 194. பற்றிலேன் 447, 449. பற்றினவா 319. பற்றினுய் 397. பற்று 1:64, 3:145; 155, 31, 77, 101, 219, 446, 448, 450 - 455, 531. பற்றும்பற்று 508. பற்றுமாறு 540. பற்றுமின் 3:145. பற்றுவான் 194. பறந்தும் 440. பறவை 326. பறவையாய் 1:27. பறித்தல் 212, பறித்தவா 325. பறித்தவாறு 305. பறித்து 3:87; 198, 430, 463. பறிந்து 635. பறிய 177. புறை 363. பறைந்தேன் 89. பறையினர் 336. பன்றிக்கு 592. பன்றியாய் 235. பன்மலர் 430, 582. பன்ன 103. பன்குகம் 291. பன்னுள் 109, 283, 642.

பன்னி 333.

பன்னூறுகோடி 329. பனவன் 506-பனி 204. பனிப்ப 169. பனிமாமதி 13. பண்யூரில் 2:87. பாகத்தன் 332, 358. பாகத்தான் 182. பாகத்து எந்தை 34. பாகத்தொருவா 425. பாகம் 2:78, 4:152. பாகம்வைத்த 578. பாகமதாய் 504. ுபாகமும் 41. பாகன் 587. பாகனுக்கு 301. பாகணே 184. பாகா 504. பாகை 209. பாங்காய் 1:62, 2:47. பாங்கார் 4:159. பாங்காவோம் 163. பாங்கினெடும் 481. பாங்குடையீர் 157. பாசத்தை 194. பாசம் 156, 261, 476, 479, 563. பாசம்தீர 586, 596, பாசமறுத்து 354. பாசமாம் 1:64. பாசமாச் 605. பாசமானனை 574. பாசமெனுத்தாழ் 654. பாசவின்மை 198. பாசவேர் 540. பாட்டின் 1:93. UTL 104, 155. பாடகம் 201. பாடல் 242, 247, 290, 638, பாடவே 103. பாடற்பரிக் 182. பாடாரோ 157. инц 104. 158, 159, 160, 165,

பாணனேன் 48.

168, 171, 172, 195, 198, 199, 206-208, 210-213, 235-254, 275, 278, 281, 282-285, 287-292, 298. 303, 304, 326-330, 332-334, 448, 586. பாடி நின்று 212. பாடிப்பாடி 200, 202, 203. 210, 445. பாடியில் 2:21. பாடியும் 4:62. பாடிற்றிலேன் 149. பாடினேம் 162. பாடு 160, 162. பாடுகின்றிண 35. பாடுகோ 616. பாடுசென்று 430. பாடுதல் 370. பாடுதுங்காண் 128, 129, 175-194. பாடுதும் 633. பாடும் 164, 247. பாடுமின் 205. பாடுமின்கள் 196. பாடுவன 21. பாடுவனே 148. பாடுவித்த 226 . பாடேவந்து 361. பாடேன் 26. பாண்டிநன்னுடர் 340. பாண்டிநன்ணுடையான் 633. பாண்டிநாட்டாண் 184. பாண்டிகாட்டை 185. பாண்டிநாடே 2:118.

பாண்டிப்பிரான் 276.

பாண்டியற்கு 524.

பாண்டியன் 290,

பாண்டூர் 2:70.

பாண்டிப்பிரான்றன் 528.

பாண்டியன்றனக்கு 2:38. பாண்டியனர் 526, 529, 532.

பாண்டிவெள்ளமே 647.

பாண்டிப்பெரும்பதமே 531.

பாணே 88. பாதகமே 319. பாதங்கள் 200, 210, 354. பாதங்காட்டி 202, பாதத்திறம் 168. பாதத்து 426. பாதநன்மலர் 41. பாதப்பூம்போது 444. பாதப்போது 30, 444. யாதம் 2:53, 76, 137; 54, 57, 70.73, 80, 93, 156, 166, 171, 174, 175, 346, 419, 515, 517, 520, 552, 628, 633, 636. பாகமலர் 35, 56, 164, 174, 283, 546, 547, பாதமே 448, 452, 454, பாதனே 97. பாதானத்தார் 176. -பாதாளத்தார்வித்து 253. பாதாளம் 164. 346. பாதாளர்பாடும் 247. பாதி 427. பாதியண் 181, 192, 193 பாதியுமாய் 214. பாதியே 456. பாதுகாத்து 81. பாம்பாகி 1:27. பாம்பின் 4:56. பாய்மலர் 513. பாய்த்தி 3:173. பாய்த்திலனேல் 261. பாய்த்து 3:84; 167, 169, 171. 172, 261. பாய்பரிமேல் 342. பாய்ந்துபாய்ந்து 167. பாய 187, 442.

பாயவும் 2:132.

பாயாதால் 25.

பாயும<u>க</u>ு 261.

பார் 393, 597

பாயும் 362, 390

பார்க்கோ 616. பார்த்து 146. பார்ப்புதியும் 195. பார்ப்பதியை 301. பார்ப்பது 301, பார்ப்பான் 580. பார்ப்பானே 445. பார்ப்பென 48, பார்பாடும் 247. பார்மகளும் 195. பார்மேல் 358. பாராதே 434. urgan 176. பாரிக்கும் 1:64. பாரிக்டை 3:137; 354. பாரிரும் பாலகன் 2:69. பாரில் 580. பாரின்பவெள்ளம் 526. பாரொடு 446, 589. பாரொருகால் 169. பாரோர் 422. பால் 1:46; 40. பால் - இடம் 185. பால்கொடுத்த 592. பால்கொள்வெண் எனிற்ருங் 456. பால்திசூநிறு 602. பால்நினேந்தூட்டும் 542. பால்மொழி 2:13; 363. பால்வெள்ளே இதும் 232. பாலகள் 2:69\_ பாலகனர்க்கு \$10. பாலணுகா 626. பாலது 171, 316. பாலின் 380. பாணே 62, 439. பாலேயும் 125. 188, பாலேயுள் 2:98. பாலும் 285. பாலூறுதேன்னாய்ப்படிறி 158. பாவகத்தால் 248, 480. பாவக 4:211.

பாவங்கள் 333. பாவநாச 103, 454. பாவநாசம் 2:57. பாவம் 1:52: 8, 242. பாவணியாய 635. பாவணேமிரும்பு 41. பாவி 221. பாவித்து 385. பாவிடை 413. பாவிய 513, பாவியகண்ணியர் 411. பாவியன் 513. பாவியேற்கு 81. பாஷியேற்கும் 487. பாவியேன் 406. பாவியேனுடைய 542. பாவியேண 58. பாவுதயிர்போல் 411. பாவை 26, 643. பாழ்ச்செய் 565. பாழ்த்து இறப்பு 26. பாழ்நெஞ்சே 23. பாழுக்கு 325. பாற்கடல் 3:168: 310. பாற்கடலாள் 356. பாற்படுத்து 316. பாறும்வண்ணம் 648. பானல் - குவனே 27. பானல்தடங்கண் 209. பிச்சது 647. பிச்சன் 100, 153. 년 4 3:107; 408. பிச்சைத்தேன் 85. பிச்சேற்றி 176. 179. பிசைந்து 179, பிஞ்ஞகன் 1:7. பிஞ்ஞகனேயோ 402. பிஞ்ஞக்கோ 197. பிஞ்ஞகா 539. பட்டு 290. பிட்டுநேர்பட 467. பிடித்த 541. பிடித்தவாறும் 61.

பாவகம் 2:82.

பிடித்து 31, 244, 525, 569. பிடித்தேன் 534-543. பிண்டம் 284. பிணக்கிலாத 466. பிணக்கு 637. பிணத்தின் 484. பிணநெஞ்சே 35, 36. பிரைப்பிள்ளேகாள் 164. பிணி 93, 478, 518. பிணிக்கு 444. பிணிகெட 589. பிணிப்பட்டு 122, பிணிப்புறும் 561. பிணந்து 572. பினோமலர் 369. பிணேயலின் 3:142. பித்த உலகர் 4:36. பித்த உலகில் 220 . பித்தர் 434. பித்தரின் 3:153. பித்தவடிவுகொண்டு 293. பித்தன் 250, 263, 429, 479, பித்தனும் 572. பித்தனே 467, 841. பித்து 162, 204, 600, 620. பிதற்றி 385. பிதற்று 6007 பிதற்றுமது 601. பிரமம் 587. பிரமர்களும் 321. பிரமற்கு 2:35. பிரமற்கும் 237. புமன் 3:38. 182; 306, 314, 323, 324, 436. பிரமனே 248, பிராட்டியும் 167. புரான் 216, 229, 236, 240. 243, 284, 285, 288, 528. 596, 617, 650. பிரான்தன் 583. புரானுக் 163. பிரானுக்கே 230. பூரானே 4;177: 457.

பிராண 347. பிரிந்த 113, 130. பிரிந்தனன் 52. பிரிந்திருந்து 41. பிரிந்து 38, 142, 383, 401, 441,598,600. பிரிந்தும் 396. பிரியா 504. பிரியாது 610.619. பிரியான் 505. பிரியாண் 631. பிரியேன் 598. பிரிவில்லா 488. பிரிவிலா 170. பிரிவுகு 400. பிரைசேர்பாலின்நெய் 380. பில்க 444. பிலமுகத்தே 261. பிழம்பன்ன 462. பிழைக்கு 141. பிழைக்கே 154. பிழைசெய்வாய் 500. பிழைத்தவை 70, 541. பிழைத்தன - தப்பின 637. பிழைத்தால் 494. பிழைத்து 321. பிழைத்தும் 4:12, 14-23, 25. 27, 29, 35, 37-41, பிழைப்பு 4:219. பிழைப்பை 153. பிழைபொறுக்கும் 89. 226. பிழையறியேன் 617. பிழையேபெருக்கி 127. பிழையை 112. பிள்ளே 173. பிள்ளேயுமாம் 293. பிளந்து 353. பிளந்தும் 518. பிளவகலா 106. பிற்பட்டு 377, 642. பிற்பால 609. பிறக்கம் 3:1, 125. பிறங்கொளி 172.

பிறவாய் 188.

பிறதெய்வம் 6, 548, புறந்த 1:48: 9. பிறந்திடுமாறும் 633. புறந்து 31, 188, 314, 427, 431, 651. புறந்தேன் 92. .பிறப்பகல் 631. பிறப்பற 303. பிறப்பறவேண்டும் 597. பிறப்பறுக்கும் 1:7, 14,48;389, 618, 620. ் புறப்பறுத்த 250, 474. 🐃 பிறப்பறுத்திட்டு 175,335,545, பிறப்பறுத்திடுவான் 20. பிறப்பறுத்து 209, 277, 371, 550. பிறப்பறுத்தேன் 632. பிறப்பறுப்பாய் 600. பிறப்பறுப்பான் 330, 332. பிறப்பிறப்பு 510. 546. பிறப்பிறப்பைக்கடந்தார் 28. பேறப்பேனுள் 4:13. பிறப்பினேடு 518. பிறப்பு 16, 223. பிறப்புஓட 525, பிறப்புமுத்தீர் 532. பிறப்பென்னும் 477, 530, 546, 655. பிறப்பே 543, பிறப்பை 527. , பூறப்போடு 220, 242. பிறர் 41, 507. பிறர் உருவம் 477. பிறர்க்கு 126, 194. பிறரால் 63. பிறருக்கு 442. பிறரும் 397. புறரெல்லாம் 381. புறரை 455. பூறரொடும் 204. பிறவாமல் 29, 32. பிறவாமே 186. பிறவாமையின் 375.

பேறவி 1:9; 139. 204. 474. 653, 583. பிறவிக்கரு 236. பிறவிக்காடு 627. பிறவிக்கு நல்லவர் 527. பிறவித்தாழை 325. பிறவித்துயர் 166, 635. பிறவித்னே 478. பிறவிநாசன் 55∝் பிறவிப்பகை 363. பிறவிப்பௌவத்து 31. பிறவிப்பிணி 122, 444, பிறவியில் 3:73; 575. பிறவியும் 186. பிறவியை 123, 407, 408. பிறவிவேர் 503. பிறவும் 3:27. பிறவே 159, 160. பிறவேள் 558. பிறிது 392. பிறிதொன்றில்‰ 66. பிறியும் 560. பிறிவது 41. பிறிவரிய 560. பிறிவறியா 414. பிறிவிணே 4:77. பிறிவு 36 பிறைக்கலம் 151. பிறைகுலாம்சடை 402. பிறைச்சென்னி 331. பிறைசேர்சடையாய் 494. பிறையான் 183. பின் 4:7. பின்பு 199, 387. பின்ன 103. பின்று - பின்னிடாத 28. பின்னுள் 483. பின்னுண் 193. பின்னின்று 377. பின்னும் 32, 167. பின்னுமானவனே 147. பின் ஊ 163, 601, 610, 612.

192னத்தான் 507. புக்க 268. புக்கவேல் 268. புக்கழுந்தி 231. புக்கார் 91. புக்கு 2:145: 165, 179, 267. 268, 401, 417, 424, 475, புக்குநிற்பது 443. ц<del>в</del> 40, 44, 497. புகப்பாய்ந்து 167, 261. புகப்பெய்து 433. புகலரிது 234. புக்கிடம் 66. புகலிடமே 121. புகலும் 326. புகலேன் 3:123. புகவிட்டு 583. புகவிடுமே 606. புகவே 14, 603, 604. புகழ் 121, 194, 285, 330. 504.510.594. புகழ்க்கோயே 607. ் புகழ்ச்சியை 537. புகழ்த்தாடும் 198. புகழ்ந்திருந்து 1:86. புகழ்ந்து 602. புகழ்ந்தும் 49. புகழ்ந்துரையேன் 18. புகழ்பாடி 243. புகழ்மின் 608. புகழ்வாரசய் 612. புகழ 440. புகழில் 352. புகழும் 448. புகழுமாறு 1:25. புகமே 333, 503. புகமேனே 554. புகன்றுபோய் 570, புகாமல் 4:213. புகாவணம் 568. புகினும் 6. பகுகின்றேண் 435.

புகுதப்பெற்று 114. புகுதவிட்டு 96. புகுந்த 30, 239, 305, 537, 559, புதந்தருளி 244,316 412,550. புகுந்தவர் 344. புகுந்தவருக்கு 530. புகுந்தவா 250, 293. புகுந்தவுளே 492. புகுந்தனன் 31. புகுத்தான் 505. புகுந்திடுவான் 15. புகுந்திடிலே 634. புகுந்து 23. 33. 36. 176. 209. 248, 349, 375, 383, 388, 396, 490, 507, 509, 540, 543, 551, 553, 582, 604. புகுந்துநின்றது 483. புகுந்து நின்று 26. புகுநெறி 465. புகுமாறும் 502: புகுமின்கள் 613. புகுவது 40. புகுவரால் 344. புகுவானே 39. புதவிட்டிலில் 109. புதவிப்பாய் 1:43. புகுவேன் 64. புகுவேனே 43, 63. புகை 520. புகைந்து 140. பங்கம் 75. புஞ்சமார்வெள்வகோயிர் 330 பண் 290. புண்சுமந்த 182. புண்டரீகம் 174. புண்ணகத்து 420. பண்ணியனே 1:76. புண்பட்டவா 278. பணர்க்கையானே 74. புணர்கிலா 74. புணர்ந்து 317. புணர்ந்தே 436-445. புணர்ப்பது 75.

புணர்முஜேயார் 650. புணர்வது 439. புணர்வும் 1:76. புணரிய 3:8. புணரும் 594. பணேகொண்டு 409. புணேபிடித்து 31. புணேயாளன் 275. புத்தடியோம் 157. புத்தன் 250, 318. புத்தி 293. புக்கேளிர் 18. புதுக்கும் 173. புதுமது 67. புதுமலர் 396. புதுமைக்கும் 163. புந்திகொளப்பட்ட 532. புந்திவைத்திட்டு 608, புயங்கப்பெருமான் 223, 603, புயங்கன் 352, 605-612. பயங்கனே 66. புயங்கா 141, புயல் 409. புரங்கள் 462. புரண்டிடினும் 519. புரண்டு 2:134, 3:152; 155. புரண்டும் 49. புரந்தரன் 6, 307. புரந்தரஞர் 302. புரந்தரனும் 215. புரந்தராதி 76. புரந்தராதிகள் 403. புரந்தராதியர் 250. цты 114.210, 284, 398, 449. பரமூன்ற 280. பரமூன்றும் 270. பரவி 361. பரவியின்மேல் 532. புரள்வார் 612, பரள்வேண் 412, 551. புரள் 4:81; 187, 527,

புரளாதே 611.

புரளாமல் 412. Цутова 4:221, 224; 503. புரிகூழை 410. புரிசடைமுடி 428. புரிதலும் 398. புரிந்த 43, 44. புரிந்தது 398. பரிந்திட்டு 503. புரிந்திலன் 9. புரிந்து 1:65, 2:121; 97, 441. புரி நூலான் 183. புரிபவன் 2:117. புரிமின் 612. புரியாக்கை 410. புரியாய் 376. பரியாயே 448-455. புரியாயேல் 17. புரியும் 369, 371. புரிவான் 357. புரை 507, 512. புரைபுரைகளிய 388, 543. புரைய 3:5. புரையும் 3:19, 33, 361. புரைவித்த 3:168. புல்லறிவில் 318, 476, புல்லாகி 1:26. புல்லி 439. புல்வரம்பாய 4:41. புல்வாய்க்கு 4:207. புலக்குரம்னீப 1:88. புலம் ஆக்கிய 36. புலம்புகின்ற 219. புலம்புகின்றேன் 488. புலர்ந்தது 366. புலர்ந்தின்றே 158, 160. புலர்த்துபோன 483. புலர 4:210. புலவோர் 370. புலன் 1:55, 4:3, 82, 210; 48, 128, 140, 386, 437. புலன்கழலே 131. புலன்கள் 132. புலன்களில் 604.

பிடித்து 31, 244, 525, 569. பிடித்தேன் 534-543. பிண்டம் 284. பிணக்கிலாத 466. பீணக்கு 637. பிணத்தின் 484. பிணநெஞ்சே 35 , 36 . பிணுப்பிள்ளேகாள் 164. பிணி 93, 478, 518. பிணிக்கு 444. பிணிகெட 589. பிணிப்பட்டு 122. பிணிப்புறும் 561. பிணந்து 572. பிணேமலர் 369. பிணேயலின் 3:142. பித்த உலகர் 4:36. பித்த உலகில் 220. பித்தர் 434. பித்தரின் 3:153. பித்தவடிவுகொண்டு 293. பிக்கள் 250, 263, 429, 479. பித்தனும் 572. பித்தனே 467, 541. பித்து 162, 204, 600, 620. பிதற்றி 385. பிதற்று 600 பிதற்றுமது 601. பிரமம் 587. பிரமர்களும் 321. பிரமற்கு 2:35. பிரமற்கும் 237. புரமன் 3:38. 182; 306, 314, 323, 324, 436. பிரமனே 248, பீராட்டியும் 167. பிரான் 216, 229, 236, 240. 243, 284, 285, 288, 528. 596, 617, 650. பிரான்தன் 583. பிரானுக் 163. பிராறுக்கே 230. பிரானே 4:177: 457.

பிராண 347. பிரிந்த 113, 130. பிரிந்தனன் 52. பிரிந்திருந்து 41. பிரிந்து 38, 142, 383, 401, 441,598,600. பிரிந்தும் 396. பிரியா 504. பிரியாது 610, 619. பிரியான் 505. பிரியாண் 631. புரியேன் 598. பிரிவில்லா 488. பிரிவிலா 170. பிரிவுரு 400. பிரைசேர்பாலின்நெய் 380. பில்க 444. பிலமுகத்தே 261. பிழம்பன்ன 462. பிழைக்கு 141. பிழைக்கே 154. பிழைசெய்வாய் 500. பிழைத்தவை 70, 541. பிழைத்தன - தப்பின 637. பிழைத்தால் 494. பிழைத்து 321. பிழைத்தும் 4:12, 14-23, 25, 27, 29, 35, 37-41. பிழைப்பு 4:219. பிழைப்பை 153. பிழைபொறுக்கும் 89. 226. பிழையறியேன் 617. பிழையேபெருக்கி 127. பிழையை 112. பிள்ளே 173. பிள்ளேயுமாம் 293. பிளந்து 353. பிளந்தும் 518. பிளவகலா 106. பிற்பட்டு 377, 642. பிற்பால 609. பிறக்கம் 3:1, 125. பிறங்கொளி 172.

புறதெய்வம் 6, 548. பிறந்த 1:48; 9. பிறந்திடுமாறும் 633. பிறந்து 31, 188, 314, 427, 431, 651. புறந்தேன் 92. ்பிறப்பகல் 631. பிறப்பற 303. பிறப்பறவேண்டும் 597. பிறப்பறுக்கும் 1:7. 14.48:389, 618, 620. ்புறப்பறுத்த 250, 474, 🥶 பறப்பறுத்திட்டு 175.335.545, பிறப்பறுத்திடுவான் 20. புறப்பறுத்து 209, 277, 371, 550. பிறப்பறுத்தேன் 632. அறப்புறுப்பாய் 600. புறப்பறுப்பான் 330, 332. பேறப்பிறப்பு 510. 546. பிறப்பிறப்பைக்கடந்தார் 28. பேறப்பேனுள் 4:13. புறப்புனேடு 518. புறப்பு 16, 223. பிறப்புஓட 525, பிறப்புமுத்தீர் 532. பிறப்பென்னும் 477,530,546. 655. பூறப்பே 543. பிறப்பை 527. , பூறப்போடு 220, 242. புறர் 41, 507. பிறர் உருவம் 477. பிறர்க்கு 126. 194. பிறரால் 63. புறருக்கு 442. புறரும் 397. புறரெல்லாம் 381. புறரை 455. அறரொடும் 204. புறவாமல் 29, 32. புறவாமே 186. பிறவாமையின் 375.

பிறவாய் 188. பிறவி 1:9; 139. 204. 474. 653, 583. பிறவிக்கரு 236. பிறவிக்காடு 627. பிறவிக்கு நல்லவர் 527. பிறவித்தாழை 325. பிறவித்துயர் 166, 635. பிறவித்னே 478. பிறவிநாசன் 55. பிறவிப்பகை 363. பிறவிப்பௌவத்து 31. பிறவிப்பிணி 122, 444. பிறவியில் 3:73; 575. பிறவியும் 186. பிறவியை 123, 407, 408. பிறவிவேர் 503. பிறவும் 3:27. பிறவே 159, 160. பிறவேள் 558. பிறிது 392. பிறிதொன்றில்‰ 66. பிறியும் 560. பிறிவது 41. பிறிவரிய 560 பிறிவறியா 414. பிறிவினே 4:77. பிறிவு 36 பிறைக்கலம் 151. பிறைகுலாம்சடை 402. பிறைச்சென்னி 331. பிறைசேர்சடையாய் 494. பிறையான் 183. பின் 4:7. பின்பு 199, 387. பின்ன 103. பின்ரு - பின்னிடாத 28. பின்னுள் 483. பின்னுண 193. பின்னின்று 377. பின்னும் 32, 167. பின்னுமானவனே 147. பின் 2ன 163, 601, 610, 612.

புகுதப்பெற்று 114.

பிணத்தான் 507. புக்க 268. புக்கவேல் 268. புக்கழுந்தி 231. பக்கார் 91. புக்கு 2:145; 165, 179, 267, 268, 401, 417, 424, 475, 485. புக்குநிற்பது 443. цв 40, 44, 497. புகப்பாய்ந்து 167, 261. புகப்பெய்து 433. புகலரிது 234. புகலிடம் 66. புகலிடமே 121. புகலும் 326. புகலேன் 3:123. புகவிட்டு 588. புகவிடுமே 606. புகவே 14, 603, 604. புகழ் 121, 194, 285, 330, 504, 510, 594. புகழ்க்கோயே 607. ் புகழ்ச்சியை 537. புகழித்தாடும் 198. புகழ்ந்திருந்து 1:86. புகழ்ந்து 602. புகழ்ந்தும் 49. புகழ்ந்துரையேன் 18. புகழ்பாடி 243. புகழ்மின் 608. புகழ்வாராய் 612. புகழ 440. ் புகழில் 352. புகழும் 448. புகழுமாறு 1:25. புகழே 333, 503. புகழேனே 554. புகன்றுபோய் 570, புகாமல் 4:213. புகாவணம் 568. புகினும் 6. பகுகின்றேண 435.

புகுதவிட்டு 96. புகுந்த 30, 239, 305, 537, 559, புகுந்தருளி 244,316 412, 550, புகுந்தவர் 344. புகுந்தவருக்கு 530. புகுந்தவா 250, 293. புகுந்தவுணே 492. புகுந்தனன் 51. புகுத்தான் 505. புகுந்திடுவான் 15. புகுந்திடிலே 634. புகுந்து 23. 33. 36. 176, 209. 248, 349, 375, 383, 388, 396, 490, 507, 509, 540, 543, 551, 553, 582, 604. புகுந்து நின்றது 483. புகுந்து நின்று 26. புகுதெறி 465. புகுமாறும் 502: புகுமின்கள் 613. புகுவது 40. புகுவரால் 344. புகுவானே 39. புதவிட்டிலில் 109. பு தவீப்பாய் 1:43. புகுவேன் 64. புகுவேனே 43, 63. புகை 520. புகைத்து 140. புங்கம் 75. புஞ்சமார்வெள்வளேயிர் 330. புண் 290. புண்சுமந்த 182. புண்டரீகம் 174. புண்ணகத்து 420. புண்ணியனே 1:76. புண்பட்டவா 278. புணர்க்கையானே 74. புணர்கிலா 74. புணர்ந்து 317. புணர்ந்தே 436-445.

புணர்ப்பது 75.

புணர்முஜேயார் 650. புணர்வது 439. புணர்வும் 1:76. புணரிய 3:8. புணரும் 594. புணேகொண்டு 409. புணேபிடித்து 31. புணேயாளன் 275. புத்தடியோம் 157. புத்தன் 250, 318. புத்தி 293. புத்தேளிர் 18. புதுக்கும் 173. புதுமது 67. புதுமலர் 396. புதுமைக்கும் 163. புந்திகொளப்பட்ட 532. புந்திவைத்திட்டு 608, ் புயங்கப்பெருமான் 223, 603, 604. பயங்கன் 352, 605-612, பயங்கனே 66. புயங்கா 141. புயல் 409. புரங்கள் 462. புரண்டிடினும் 519. புரண்டு 2:134, 3:152; 155. புரண்டும் 49. பரக்கரன் 6, 307. புரந்தரஞர் 302. புரந்தரனும் 215. புரந்தராதி 76. புரந்தராதிகள் 403. புரந்தராதியர் 250. цть 114.210, 284.398, 449. புரமூன்று 280. புரமூன்றும் 270. பாவி 361. புரவியின்மேல் 532. புரள்வார் 612. புரள்வேண 412, 551. புரன் 4:81; 187, 527. புரளாதே 611.

புரளாமல் 412. **Чутама 4:221, 224; 503.** புரிகூழை 410. புரிசடைமுடி 428. புரிதலும் 398. புரிந்த 43, 44. புரிந்த2ன 398. புரிந்திட்டு 503. புரிந்திலன் 9. புரிந்து 1:65, 2:121; 97, 441. புரிநூலான் 183. புரிபவன் 2:117. புரியின் 612. புரியாக்கை 410. புரியாய் 376. பரியாயே 448-455. புரியாயேல் 17. புரியும் 369, 371. புரிவான் 357. புரை 507, 512. புரைபுரைகளிய 388, 543. புரைய 3:5. புரையும் 3:19, 33, 361. புரைவித்த 3:168. புல்லறிவில் 318, 476, புல்லாகி 1:26. புல்லி 439. பல்வரம்பாய 4:41. புல்வாய்க்கு 4:207. புலக்குரம்பை 1:88. புலம் ஆக்கிய 36. புலம்புகின்ற 219. புலம்புகின்றேன் 488. புலர்ந்தது 366. புலர்ந்தின்ளே 158, 160. புலர்த்துபோன 483. புலர 4:210. புலவோர் 370. புலன் 1:55, 4:3, 82, 210; 48, 128, 140, 386, 437. புலன்கழலே 131. புலன்கள் 132. பலன்களில் 604.

புலன்களுக்கு 136. புலன் தீ 134. புலனுகி 482. புலளுயமைந்து 317. புலனுல் 3:113; 125, 129, 142. புலால் 516, 543. புகி 3:32; 594. புனித்தோல் 257. 266. புலிமுமே 4:207. புலியூர் 2:141; 145. பு2லநாயேன் 488. புஃயனேன்றனக்கு 536. புணேயனே கோ 100. பு‰யனே ஜனயும் 398. பவன் 13. புவனம் 67, 74. புவனியில் 375. புவனியை 3:61, 2:25. பவி 4:21. புழு 1:53; 52, 432. புழுக்கணுடைப் புன்குரம்பை புழுக்குரம்பையில் 535. புழுக்கூடு 59, 60, 104. புழுத்தலே 575. புழுத்து 536. புழுவாய் 1:26. புழுவினுல் 584. புள்ளித்தோல் 273. புள்ளிபோல் 460. புளியம்பழம் 420. புற்றில்வாளரவு 514. புற்றும் 397. புற்றெழுந்தும் 178. புறத்தனும் 585. புறத்தார் 176. புறத்தார்க்கு 1:8. புறந்தோல் 1:53: 420. புறம் 66, 196. புறம்பயம் 2:90. புறம்புறம் 542. புறம்போகல் 510. புறம்போகேன் 510.

புறமல்லேன் 106. புறமே 89, 90, 91, 488. புறமேபோக 63. புன்கணனுய் 412. புன்குரம்பை 406. புன் தஊயால் 565. புன்புலால் 543. புள்மை 157. புன்மைகளால் 601. புன்மையரை 14. புன்மையேண் 63. பனல் 135, 167, 168, 169, 171, 172, 254, 275, 313, 397.401. புனலின் 25. புன்லொடு 12. புனவேய் 244. புனிதா 464. புண 287. பூகோந்து 18, 519. புணேயின் 608. பு‰ாமுடியும் 164. பணய 442. புணேயேன் 17. -பூ 322, 608. பூங்கமலத்து 554. பூங்கழல் 119, 540. பூங்கழல்கள் 1:8: 174, 554. 604, 641. பூங்கழலாய் 404. பூங்கழலே 188. பூங்கழற்கு 366. பூங்குயில் 368. பூங்குமிலாகி 302. பூங்கொடியார் 532. பூங்கொன்றை 191. பூஞ்சோல 358. பூசப்பட்டேன் 86. பூசல் 294. **பூ**சண 540. பூசணகள் 315. பூசி 28. பூசில் 28.

பூசிற்று 339. பூசுவதும் 255. பூடாய் 1:26. பூண் வீர 152. ் பூண்டு 78, 438, 469. பூண்டேன் 510. பூண்பதுவும் 255. பூண்பவனே 407. பூண் முலே 145, 207. பூண் மு&லயாள் 107. பூண்முஃயீர் 169, 320, 332. 333, 335. பூண 75, 469. பூணதுவாக 4:70. பூணர்மு‰ 331. பூணுடை 339. பூணும் 48. பூத்தாரும் பொய்கை 313. பூத்தானே 551. பூத்திகழும் 166. பூதங்கள் ஐந்து 482. பூதங்கள்தோறும் 370. பூதப்படை 278. பூதம் 3:114. பூதலத்தே 175. 219, 241. பூதலத்தோர் 239. பூதலம் 2:134. பூதலரால் 86. பூப்புரை 3:75. பூம்பொழில் 114. பூம்புனல் 167, 169, 171, 172. பூமழை 639. பூமாஃல 18, 195. பூமி 375. பூமுடி 109. பூரேமலயனேடு 234. பூலித்து 334. பூவணத்து அரனே 4:192. பூவணமதனில் 2:50. பூவல்லிகொய்யாமோ 276-293. பூவலம் 2:56. பூவலர் 594. பூவார்கழற்கே 606.

பூவரர்சென்னிமன்னன் 603. பூவாரடி 241. பூலியல்வார்சடை 196. வில் 3:115. பூவினில் 217. 322. பூவேறுகோனும் 215. பெண் 33, 361. பெண்சுமந்தபாகத்தன் 182. பெண்டிர் 46, 220. பெண்டிருவை 267. பெண்பால் 589. பெண்பாலுகந்தான் 263. பெண்பாலுகந்திலனேல் 263. பெண்மையனே 126. பெண்ணலி 33. பெண்ணலி ஆண் 637. பெண்ணகி 172. பெண்ணுன் 3:57. பெண்ணைம்பாகண் 184. பெண்ணுரு 4:152. பெண்ணென 3:135. பெண்ணே 88, 172. பெண்ணேடு 2:78. பெம்மானே 1:67; 4:200; 182. 194, 377, 514, 596. பெய்கழல் 103.414,598. பெய்கழல்கள் 1:7. பெய்கழலே 526. பெய்கழற்கீழ் 22, பெய்து 178, 433. பெய்வீளதன் 168. பெயர்க்கும் 3:12. பெயர்த்து 3:134. பெயராத 129. பெரிது 348. பெரிதும் 15, 277, 474. பெரிய 100, 503, 539. பெரியதென்னன் 647. பெரியர் 200. பெரியவர் 70. பெரியாய் 4:177\_ பெரியானே 22. பெரியான 631.

GuffGuri 110. பெரியோன் 3:6, 38, 107: 247, 283, 598. பெருக்கமாம் 583. பெருக்கி 127, 489, 536, 542. 625. பெருக்கும் 621. பெருக 490, 595. பெருகவும் 4:49. பெருகி 4:66; 249, 493. பெருகும் 492. பெருங்குடல்வாய் 485. பெருங்கடலே 116. 303. பெருங்கட் இ 326. பெருங்கருணே 1:66. 2:107: பெருங்கருனோயாளன் 618,620,624. பெருங்களன் 39. பெருங்கரட்சி 3-2. பெருங்காதல் 60. பெருங்கு திரை 544. பெருங்கேடாம் 261. பெருஞ்சாத்தோடு 607. பெருஞ்சீர் 1:24; 530. பெருஞ்சுழி 3:84 . பெருத்திறல் 537. பெருந்தீயின். 3:160. பெருந்துறை 1:15, 2:54, 3:68, 4:36: 236, 238, 347, 352. 466-472, 579, 587, 589, 592, 593. பெருந்துறைக்கோன் 356,360, 362, 363, 363. பெருந்துறைமேய்பூரான் 250. பெருந்துறையாதி 590, 591. பெருந்துறையாய் 555. 647. பெருந்துறையாளி 595,695 பெருந்துறையான் 128, 175 176, 177, 180, 182-185. 189. 203, 284, 292, 293, 359, 364, 617, 620, 625, பெருந்துறையான்தான் 616.

184. 182 பெருந்துறையில் 507, 618, 624, 631. பெருந்துறையின் 181, 193, பெருந்துறையுள் 619. பெருந்துறையே 632. பெருந்துறையை 627,629,630. பெருந்தாபம் 3:82. பெருந்தேவியும் 533. பெருந்தேன் 444, 627. பெருந்தோணி 469. பெருநன்மாநகர் 2:44. பெரு நீர் 130. பெருநெறி 402. பெரும்பதமே 531. பெரும்பறை 2:108. பெரும்பிச்சு 408. பெரும்பித்தன் 263. பெரும்பித்தனே 467, பெரும்பிறவி 31. பெரும்புகழ் 59#. பெரும்பு‰யனேண் 100. பெரும்பெருமான் 408. பெ நம்பொருளே 45%. பெருமதத்தின் 3:156. பெருமறை 569. பெருமாநிலத்தில் 441. பெருமாயை 4:58. பெருமான் 1:48; 4:223; 13. 55, 139, 173, 197, 346, 395, 408, 410, 466, 507, 603, 610, 619, 637. பெருமானென 422. பெருமானே 1:39, 74, 25, 28, 491,536-542, 544, 547, 548, 550, 551, 598, 600. 609. பெருமா ஊ 171. பெருமிகை 295. பெருமை 2:92, 101, 124, 3:60. 116: 27.73, 151. பெருமையனே 1:72; 129. பெருமையண 226. 482. பெருமையில் 3:46.

பெருமையினுல் 407. பெருமையும் 38. பெருமையை 4:76. பெருவாமிடை 3:81, பெருவெள்ளத்து 572. பெருவெள்ளமே 471. பெற்ற 57, 95, 163, 434, பெற்றது 395. பெற்றதுகொண்டு 127. பெற்றவா 434. பெற்றுர் 414, 484, 488. பெற்றி பிறர்க்கரிய பெம்மான் 194. பெற்றியன் 3:57. பெற்றியனே 126. பெற்றியண் 560. பெற்றியோனே 3:182. பெற்றிருந்தும் 36. பெற்றீர்காள் 610. பெற்று 114, 118, 315, 622. பெற்றேன் 90. 395, 553, 652. பெற 1:58, 2:3; 485, 597. பெறல் 3:95. பெறலாம் 10. பெறலாமே 94. பெறவுறும் 3:55. பெறவே 90. பெறவேண்டும் 488. பெருஅது 2:39. பெருநீர் 390. பெறில் 16, 636. பெறிலே 637. பெறின் 320. பெறுதற்கு 56, 609. பெறும் 2:130, 140 ; 9, 16, பெறும்நாள் 16. பெறும்பதமே 123. பெறும்பேறு 56. பெறுவது 440, 442. பெறுவார் 612, 648-656. பெறுவான் 416. பேச்சிறந்த 632.

Gu# 7, 471. பேசப்பட்டேன் 86. பேசாது 380. பேசாநிற்பர் 381. பேசாயே 85. Guff 4:47; 88, 166, 219, 632. பேசிப்பேசி 28. பேசில் 28. பேசினேன் 82. பேசு 631. பேசுகேனே 27. பேசந்தொறும் 217. பேசும் 159. பேசும்பொருளுக்கு 632. பேசும்போது 156. பேசுவதும் 255. பேசுவாய் 157. பேசுவார்க்கு 466. பேளுதிற்பேன் 381. பேணினரொடும் 508. பேணுபெருந்துறை 184, 193. பேணும் 631. பேணுமது 601. பேணுமினே 526. பேணெணுத 469. பேதங்கள் 482. பேதத்து 4:57. பேதம் 82 471, 593. பேதமிலா 482. பேதாய் 263, 444. பேதித்து 168. பேதை 164. பேதைகுணம் 313, 477. பேதைமையால் 324. பேதையர்போல் 161. பேதையும் 4:63. பேதையேன் 82. பேய்த்தேர் 313. பேய்த்தேரிணே 3:79. பேயளுகிலும் 402, பேயனேன் 27. பேயாய் 1:28. பேயென்று 4:68.

பேச்சு 620.

பேயேனது 226. Guit 164, 637. பேர்த்தும் 163, 191. பேர்த்தே 551. பேர்ந்தும் 73. பேர்வேண்டேன் 556. பேரணி 614. பேரமைத்தோளி 3:103. பேரருள் 347, 583. பேரருளால் 620. பேரருளே 544. பேரரையற்கு 162. பேரா 91, 488. பேராசை 284. பேராசைவாரிய‰ா 176. பேராதார் 1:68. பேராது 1:66. போரமே 479. பேராமை 491. பேராயிரமுடைப் பெம்மான் 4:200. பேராயிரமும் 422. பேராளன் 176, 618. பேராறே 1:66. பேரானந்தம் 194, 292, 491, 610. பேரியாறு 3:83. பேரிருள் 4:18. பேரின்பம் 363, 631, 620. பேரின்பத்து 363. பேரின்பவெள்ளத்துள் 526. பேருகிர் 594. பேரும் 561. பேரொளியே 1:78. பேழ்கணித்தால் 609. பேருய் 3:18. பேறுஅத்த&ரயும் 56. பைங்கழல் 600. பைங்கிளியும் 232. பைங்குவீன 167. பைஞ்சிறகிற்செல்வீ 359. பைத்து - படம்விரித்து 146. பைதல் 81.

பைத்தா 504. பைம்பூண்கலன் 168. பைம்போதால் 167. பையரவல்குல் 206. പെലവേ 654. பொக்கங்களே 159. பொங்க 167, 202, 208, 404. பொங்கரவம் 255. பொங்கி 130. பொங்கிய 208, 289. பொங்கு 69, 407, 579. பொங்கும் 167. பொங்குமலர்ப்பாதம் 175. போங்குலவுபூன்மு‰யீர் 335. பொங்குவாளரவம் 464. பொங்கொளி 460. பொச்சையான 575. பொடிகொள்வான் தழல் 460. பொடிசேர்மேனி 606. பொடித்த 61. ү பொடிப்பூசிற்று 339. பொடியட்டி 277. பொடியாக்கி 93. பொடியாகாது 615. பொடியாடி 420. பொத்திக்கொண்ட 111. பொத்தை 432. பொதிந்திடும் 584. பொதிந்து 432. பொதியும் 130, பொதும்புறவே 139. பொதும்புறுதீ 140. பொதுவினில் 2:128, 141. பொத்தை 276. பொய் 1-37; 77, 94, 96. பெரய்க்கு 85. பெரய்க்கூரை 432. பொய்களே 570. பொய்கெட்டு 1:86. பெசய்கை 165, 166, 457. பொய்கைப்புனல் 313. பொய்த்தேவு 219. பொய்தண 584.

பொய்தான்.5. பொய்தீர் 93. பொய்தீர்வானில் 3:22. பொய்ந்நெறிக்கு 132. பொய் தீக்கி 605. பொய்நெறி 435. பொய்ம்மையே 536. பொய்மை 73, 78, 97. பொய்மையும் 214. பொய்மையேன் 77. பொய்யர் 56, 206. பொய்யர்தம்மெய்யும் 514. பொய்யர்தம்மை 67. பொய்யவனேண 111. பொய்யற 433. பொய்யண 206. பொய்யனேன் 56, 396. பொய்யாயசெல்வத்தே 231. பொய்யிருள் 388. பொய்யில் 611. பொய்யிலாமெய்யர் 56. பொய்யினே 569. பொய்யிணயே 110. பொய்யும் 89, 90. 615. பொய்யெல்லாம் 650. பொய்யெலாம் 104, 567. பொய்யோ 598. பொய்விட்டு 603. பொர 409. பொராமன்னும் 388. பொருகடற்கிடந்தோன் 403. பொருட்கும் 186. பொருட்டு 44. 534. பொருட்படுத்த 234. பொருட்படுத்து 27*7* . பொருத்தம் 96, 97. பொருத‰வேல் 113. பொருது 3:85. பொருந்த 465. பொருந்தி 469. பொருந்திய 17. பொருந்தும் 570. பொருப்பமர்பூவணம் 4:192.

பொரும் 139. பொருமத்து 133. பொருவேடற்கு 2:32. பொருள் 3:18; 46, 52, 168. 186, 256, 264, 434, 534, 639, 658. பொருள்களெல்லாம் 267. பொருள்தன் 2ன 540. பொருள்பற்றி 315. பொருள்பாடி 168. பொருள்முடிவே 164. ்பொருளது 4:43. பொருளனே 464. பொருளா. 383. பொருளாகி 482. பொருளாமா - பொருளா மாற்றை 168-பொருளானே 551. பொருளுக்கு 632. பொருளுடை 537. பொருளுணர்ந்து 1:93. பொருளும் 439, 529, 557. பொருளுமாய் 390. பொருளென 111, 398, 435. பொருளே 48, 120, 121, 366, 389, 400, 453, 535, 539, 540,647. பொருண 416. பெர்ல்லா 63, 406. பொல்லாதோ 157. பொல்லாதாய் 55. பொல்லாமணியே 14. பொல்லாமணியேயோ 416. பொல்லாமணியை 436-445. பொல்லாமை 471. பொல்லாவிணயேன் 1:25. பெரலாமணியை 516. பொலிகின்ற 114. பொலிதரு 2:145. பொலிந்த 520. பொலித்திடும் 639, பொனிந்திருந்தருளி 2:50. பொலிந்து 2:56; 170, 333.

பொலிபவனே 113. பொலியும் 391, 611. பொலியும்கண்ணி 186. . பொலியும்கொடி 365. பொலியுமே 579. பொலிவாய் 446. பொலிவு 2:30. பொலிவே 537. பொழில் 114, 121, 189, 354, 357, 372, 460, 465, 478. பொழில்கள் 34. பொழிகின்ற 409. பொழிந்திடும் 638. பொழியாய் 170. பொழிற்சோக்ல 355. பொழுதிண் 536. பொழுதும் 1:2. பொள்ளல் 128. பொற்கழல் 568. பொற்கழல்களுக்கு 573. பொற்கிண்ணம் 96. பொற்குன்றை 436. பொற்சிணே 17. பொற்கண்ணம்195. 197-206, 209, 214. பொற்பலகை 327. பொற்பாதம் 166. 171. 174, 490. பொற்பாதமலர் 56. பொற்பால் 609. பொற்பாவை 267. பொற்பு 215. பொற்றவிசு 548. பொற்றிருச்சுண்ணம்196, 207, 208, 211. பொறித்தலுமே 241. பொறுக்கவேண்டாவோ 494. பொறுக்கிலேன் 401. பொறுக்கும் 89, 226. பொறுக்கை 70. பொறுத்தல் 3:123. பொறுத்தே 485. பொறுப்பர் 110.

பொறுப்பவனே 407. பொறேன் 143, 145. பொன் 191, 206 - 208. 210, 283. 333. பொன்செய்கண்ணம்196,210. பொன்தாது 287. பொன் திகழ்மேனி 354. பொன்மணிச்சுவடு 351. பொன்மலர்கள் 174, பொன்மேனி 115, 182. பொன்னகர் 40. பொன்னகர்வாய் 57. பொன்னஞ்சிலம்பின் 170. பொன்னடி 567. பொன்னடிக்கே 282.605.609. பொன்னடிகள் 1:32. பொன்னங்கழல் 225. பொன்னம்பலக்கூத்தா 383. பொன்னம்பலக்கூத்து 384. பொள்ளம்பலக் கூத்துகந் தர்கோ 377. பொன்னம்பலத்தரசே 379. பொன்னம்பலத்து 376. 378, 380.381. பொன்னம்பலமென்றே 385. பொன்னருளே 548. பொன்னர் 92. பொன்னுர்கழல் 243. பொன்ஞர்திருவடி 291. போன்னியலுந்திருமேனி 638. பொன்னின் 133. பொன்னிற்றற்கே 218. பொன்னுடைப்பூண்முலே 207 பொன்னும் 108. பொன்னூசல் 327-335. பொன்னெடுங்கோயிலா 543. பொன்னே 63, 383. பொன்னேரண்யமலர் 641. பொன்னேறுபூண்மு‰யீர் 329. பொன்னே 428. பொன்ணேயழித்தநன்மேனி352. பொன்னெளி 3:125. போக்க 114.

போக்கல் 66. போக்காதே 158. போக்கிடம் 401. போக்கிலன் 370. போக்குகின்றேம் 375. போக்கும் 1:76. போக்குவாய் 1:43. போக 605. போகத்தே 650. போகம் 76. போகமாம் 174. போகமும் 571. போகமே 75, 537. போகல் 510. போகவிடுமின்கள் 604. போகவிடுவாயோ 63. போகவும் 842. போகா 4:34. போகாமே 562. போகர் 614. போகேன் 44, 510. போத 97. போதரவு 40. போதராய் 465. போதரிக்கண்ணிணே 206. போதலர்சோ‰ 587. போதலும் 344. போதனொட்டா 128. போதற்கு 40. போதா - பற்ருத 496. போதாடுபூண்மு‰யீர் 332. போதாதென்றே 200. போதார் அமளி 155, 156. போதார் புண்முடியும் 164. போது 26,104, 129,134,156, 167. போதுக்காக்கி 36. போதுசேர் அயன் 403. போதுமே 495. போதே 500, 529, 610. போந்தயான் 568. போந்தருளி 57, 175. போந்திடு 377.

போந்து 441. போந்தேன் 91. போந்தோம் 90. போந்தோமே 89. போம் காலம் 47. போம்வுடி 307. போமாறு 605. போய் 3:136; 23, 155, 252, 367, 375, 473, 607, 630. போய்த்தோதான் 496.-போயகல் 1:37. போயறும் 530. போயிட 428. போயினர் 406. போர்த்தகுளும் 293. போர்த்தல் 212. போர்த்து 1:53. போர்விடை 401. போர்விடையான் 290. போரப்புரிமின் 611. போரார்புரம் 284. போரார்வேற்கண் மடவீர் 327. போரில் 611. பேரேறு 290. போரேறே 56, 57. போல் 50, 159. போல்வதேரர் 242. போல்வாய் 453. போல 1:46: 509. போலும் 152, 255, 285, போவது 394. போவுதோ 96. போவதோர் 394. போவேறே 645. போனோம் 603. போற்றவும் 469, போற்று 3:123. போற்று நின்றுர் 641. போற்றி 1:11-16, 86, 3:106 -108, 119 - 121, 137, 138. 4:4, 87, 89 - 117, 119 - 128, 130 - 161, 163 - 212, 214, 218, 220 - 222, 225, 5, 28.

49, 65 - 74, 78, 88, 101. 104, 174, 366, 437, 602. போற்றிசெய் 4:4. போற்றிசெயும் 250. போற்றிபோற்றி 401. போற்றியே 48. போற்றியோ 66. போற்றும் 64. போற்றுவதே 291. போற்றுவோம் 607. போன்றிசைந்த 167. போன்று 3:115; 328, 392, போனகம் 286. போனகமாக 211. போனகாலங்கள் 483. போன திசை 160. போனர் 89. போனேன் 483. பௌவத்து 31. மக்கள் 220. மக்களே 308. மகட்கு 207. மகத்து இயமான் 307. மகத்தான்செய்து 378. மகன் 207. மகிழ்ச்சி 147. மகிழ்தனின் 7:92. மகிழ்ந்த 2:80. மகிழ்ந்தாய் 4:140. மகிழ்ந்து 200, 361. ம∄ழ 1:19; 292. மகிழும் 1ா9. மகுடத்து 509. மகேந்திரத்திருந்து 2:19 மகேந்*திரத்து* 590. மகேந்திரநாதன் 595. மகேந்திரம் 2:9. 100. மங்கை 69, 79, 201, 207. மங்கைகூற 71. மங்கைதன்பங்கரை 524. மங்கைநல்லீர் 202, 320. மங்கைபங்கன் 594. மங்கைபங்கா 145.545.

மங்கைமார் 579. மங்கையர்தம்மோடும் 571,572. மங்கையர்தோள் 594. மங்கையர்மல்கு மதுரை 596. மங்கையான 578. மங்கையும் 2:26. மஞ்சள் 203. மஞ்சன் 360. மஞ்சா 4:183. மஞ்சு 522. மஞ்சுதோய்மாடம் 330. மஞ்ஞை 328. மட்டவிழ் 3:89. மட்டு - தேன் 84. 137. மட்டுவார்குழல் 578. மட்டே 115, 117. மடங்க 123. மடங்கினர்க்கே 122. மடந்தை 141, 165, 206, 456. 460. மடந்தையர் 640. முட நல்லாட்கு 588. மடநெஞ்சே 37. மடமங்கைநல்லீர் 202. மடனின் 117. மடவரலியர்தங்கள் 426. மடவார் 549, 635, 652. மடவாள் 21. மடவீர் 327. மடிந்தது 309. மடுத்து 84, 617. மடுவில் 167. மடுவள் 130. மண் 184, 252, 349. மண்களில் 633. மண்சுமந்த 467. மண் சுமந்து 2:47; 182. மண்டலத்து 182. மண்டி 2:135. மண்பால் 290. மண் பிசை 321. மண்மேல் 8, 502. மண்ணகத்தே 374.

மணிவார்த்தை 632.

மண்ணகமுழுதும் 100. மண்ணதனில் 651, மண்ணுகி 19, 172. மண்ணும் 535. மண்ணூர்ந்த 545. மண்ணுவதற்கு 431. மண்ணுள்வான் 16. மண்ணிடை 567, 569, 587. மண்ணிடைவந்து 593. மண்ணில் 3:26. மண்ணிலே 431. மண்ணிறைந்து 1:23. மண்ணின்மேல் 450. மண்ணினில் 637. மண்ணும் 2:4; 12, 79, 132, 164. மண்ணேர்மருந்து 253. மணந்த 141. மணல்போல் 437. மணவாள 144. மணவாளா 165, 371, 497. மணுளர் 338, மணுளனே 349. மணை 4:135; 183. மணி 149, 329, 330, 432. மணிக்குள்றே 15, 28. மணிகண்டத்து 402. மணிச்சுவடு 351. மணிசேர்க்தவம் 610. மணித்தொகை 172. மணிம்லர்த்தாள் 115. மணிமாடம் 348. மணிமுடி 346. மணியணிமாடம் 588. மணியண்யானே 600. மணியின் 632. மணியே 58, 110, 117, 136, 444.536. மணியேயோ 416. மணியேர்நகை 131. மணியை 438, 516.

மணியோசை 639.

மணிவணகொண்டு 589.

மணிவார்த்தைக்காக்கி 30. மத்தக்களிறெனும் அவர 4:37. மத்தம் 345. மத்தமனத்தொடு 7 . மத்தமும் 213, 345. மத்தரின் 3:154. மத்திடு 44. மத்து 411, மத்துறவே 133. மத்துறுதமிர் 134. மத்தோன்மத்தன் 506. மதங்களில் 318. மதங்களே 4:52. மதத்தின் 3:156. மதம் 4:17. மதர்த்து 431. மதி 4:15; 130, 146, 613. மதிக்கண்ணி 13. மதிக்கும் 563. மதிக்கொழுந்து 108. மதிசுடுமதுதண் 44. மதித்திடாவகை 581. மதித்து 3:154: 637. மதித்தும் 16. மதிப்பாரார் 612. மதிமயங்கி 216. மதிமறந்தோம் 320. மதியணிந்தாய் 455. மதியமும் 345. மதியில் 3:21. மதியிலி 37. மதியுள் 612. மதில்இலங்கை 591. மதில்கள் 269, மதில்தில்2ல 288. மதில்புடை சூழ் 180. மது 67, 372, மதுகரம் 20. மதுமதுப்போன்று 138. மதுரக்களியே 492. மதுரை 4:90; 182. மதுரைசேர்ந்த 596.

மதுரைப்பெருநன்மாநகர் 2:44. மதுரையர்மன்னன் 525. மதுரையில் 290. மதுரையெல்லாம் 647. மதுவெள்ளமே 117. மந்தம் 140. மந்தாகினி 152. மந்தாரத்தில் 140. மந்தாரம் 152. மந்தாரமா‰யே 189. மந்திரமாமலே 2:100, 4:205. மயக்கம் 2:133: 472. மயக்கற 464. மயக்கறுத்து 223. மயக்காம் 543. மயக்கிடும் 386. மயக்கு 637. மயங்கி 3:154; 191, 216, 473. மயங்கிற்று 308. மயங்குகின்றேன் 66, மயங்குவீர் 612. மயல் 639. மயல்கொண்டு 91. ம்யல்மாண்டு 245. மமிர்க்கால் 3:170. மயில் 333. மரக்கண் 399. மரக்கணே இனயும் 404. மரகதக்குவால் 3:124. மரகதத்தை 482. மரகதமே 357. மரணம் 223. மரந்தனில் 302. மரம் 25, 397, 513. மரமாகி 1:26. மரமாய் 107. மரவியல் 532. மருகணே 200. மருங்குல் 71. 165. மருங்கே 382. மருந்தின் 632. மருந்தினனே 122. மருந்தின் 206.

மருந்து 253, 618, 620. மருந்துருவாய் 624. மருந்தே 4:116, 403, 444, 511, 512, 534. மருந்தை 158. மருவாது 615. -மருவார் 228. மருவார்குழலியொடு 2:80. மருவி 3:48. மருவித்திகழ்தென்னன் 249. மருவிய 4:194. மருவினிய 552. மருவும் 236, 627. மருவும்2ல 360. மருள்வீர் 612. மருளவும் 3:155. மருளனேன் 452, 464. மருளார் 383, 485. மருளி**ன**ல் 451. மருளும் 628. மல்க 244, 248. மல்கா 385. மல்குமதுரை 596. மல்லற்கரை 31. மலங்க 1:55. மலங்கள் 133. மலங்கினேன் 468. மலம் 1:54, 2:111; 167, 468, 481, 531, 627, 632, 648. மலம்கழுவ 359. மலமறுத்து 509. மல்மாக்குரம்பை 58. மலமொடு 4:28. மலர் 1:62, 3:90: 9, 17, 22 41, 46, 115, 190, 366, 367, 396, 430, 438, 463, 512, 519, 546, 547. மலர்க்கணேக்கும் 23. மலர்க்கமலபாதனே 97. மலர்க்கழல் 472, 576. மலர்க்கழல்கள் 29. மலர்க்குருந்தம் 456. மலர்க்குழல் 228.

மலர்க்கே 30, 404. மலர்க்கொன்றை 16, 513. மலர்கொள்தாளிணே 95. மலர்ச்சேவடிக்கணம் 584. மலர்ச்சேவடியானே 421. மலர்ச்சோதியான் 577. மலர்த்தாள் 37, 43, 148, 327, 411. மலர்த்திருமுகத்தின் 367. மலர்ந்த 1:62. மலர்ப்பாதங்கள் 200. மலர்ப்பாதம் 17, 56, 156, 175, 419, 426, 552, 633, 636, 637. மலர்பு 2ன யேன் 17. மலர்போல் 597. மலர்வேன் 191. மலர 4:3, 84; 367. மலரடி 397. மலரடிக்கே 213. 413. மலரடிகள் 328. மலரடியிணே 573. மலரடிமிணேகள் 4:9. மலரவன் 375, 404. மலரால் 167. மலரின்மேல் 311. மலரும் 366, 371. மலருமே 578, 580, 582, 584. மலரோன் 408. மனி 546. மலிந்த 4:188. மண 1:16, 2:124; 130, 144, 360: ம‰க்குமருகன் 200. ம‰ந்தனர் 4:53. மணநாடு 4:189. மண்மகளே 261. மஃயரையன் 267. மணேயாய் 4:167. மஃலயாள்மணவாள 144. மணேமினே 159. மணேயெடுத்தான் 312. மஃலயே 4:128, 194; 30.

மழக்கை 96. மழவிடையானே 455. மழவெள்ளே 555. மழுங்கி 172. மழை 170.. மழைதருகண்டன் 150. மற்றவர் 530. மற்றறியேனே 555. மற்றிதற்கு 404. மற்றிலேன் 446, 448, 450-455. மற்று 2:19, 4:155; 41, 42, 101, 127, 199, 245, 259. 367, 373. 379, 392, 399, 403, 447, 419, 548, 622, 625. மற்றும் 51, 286, 514. மற்றுமெல்லாம் 276. மற்றுளபோகமும் 571. மற்றென்னே 17. மற்றெணே 404. மற்றை 34. மற்ருெருத்தி 261. மற்றெழிந்த 248. மற்டுென்று 90. மற்றென்றும் 173. மற்ரோர் 4:74; 27, 69, 77, 79, 81, 515. மறந்த 451. மறந்திடும் 633, 635. மறந்து 155, 410, 525. மறந்தே 532. மறந்தேயும் 242. மறந்தோம் 320. மறப்பித்து 497. மறப்பேனே 221. மறவா 488. மறவாவண்ணம் 242. மறிகடல் 402. மறித்திடுமே 525. மறிவறியா 414. மறுகி 4:66. மறுத்தனன் 110.

513.

மன்னுக்கூ 256.

மன்னும் 105, 107, 111, 114. மறுத்தனனே 109. 115, 117 118, 593, 120, மறுபிறப்பு 525. மறுமையோடு 464. 122, 124, 179, 388, 593. ம<u>ற</u>ுவில்வானனே 98. மன்னுமணி 329. மறை - வேதம் 461, 6**3**6. -மன்னுமாம‰ 2:9. மறைத்தன்ன 525. மன்னுவது 341. மறைத்திறம் 3:130. மன்னூற 329. மறைந்திட 1:51. மன்னே 4:189, 390, 497. மறைந்து 1:50. மனத்தமுதாம் 221. மறைதான்கே 256. மனத்தன 7, மறைபயில் அந்தணஞய் 228. மனத்தார் 560. மறைபயின்ற வாசகன் 587. மனத்தால் 1:56; 566. மறைபோலும் 255. மனத்தான் 385, 507. மறையவரும் 478. மனத்திடை 390, 426. மறையவனும் 27. மனத்தில் 552. மறையான் 183. மனத்தின் 461. மறைமிலீறும் 99. மனத்தினுள்ளே 408. மனத்து 125. 179, 406, 485. மறையின் 390. மறையீறு - உபநிடதம் 89. 615. மறையும் 626. மனத்துணேயே 143. மனத்துள்ளே 391. மறையுமாய் 390. மனத்தே 115, 233. 624, 632, மறையோர் 3:149, 4:179. மறையோன் 2:21; 640. மனத்தேன் 52, 60. மனத்தேணே 544. மறையோனும் 619. மறையோனே 1:45; 89, 503. மனத்தை 464, 620. மனத்தொடு 7. மன் 123. மன்றினுள் 4:92. ,885 இருகுறித்வை மன்ன 78. 103. 397. மனநினேவில் 7. மன்னரோடு 522. மனநெகா 492. மனம் 1:45; 20. 41, 92, 138, மன்னவர்க்கு 184. மன்னவனே 146, 147. 139, 397, 63<sub>7.</sub> மன்னன் 1:14; 352, 525, 603. மனம்போல 556. மன்னனே 102. மனமென 4:73. மன்னு 370. 372. மனமே 38, <del>3</del>39. மன்னுண 193. மனவலியன் 225. மன்னி 333, 475, 478, 512, மனவாசகம் 506. 577 - 586, 630. மனிதராய் 1:28. மன்னிய 4:128; 390, மனிதரை 349. Lon 128. 183 613, 623. மன்னிய அன்பரில் 636. மன்னியசோதி 639. மாக்கடலே 394. மன்னு 505, 506, 508, 510. மாக்கடவி 527.

மாக்கருணே 95.

மாக்கருணேக்கடல் 636.

நாக்கருணேக்கடலாய் 591. நாக்குரம்பை 58. நாகடலும் 229. நாகடலே 488, 535. நாசற்றசோதி 1:62. நாசற்றமணிக்குன்றே 28.

மாசில்மணியீன் 632. மாசில்மணியீன் 632. மாசிலாமணியே 543. மாசுணக்கச்சை 213.

மாட்டா 374, 516, 521. மாட்டாது 522. மாட்டி 403.

மாட்டேன் 55, 58, 402. மாட்டோம் 158.

மாடம் 329, 330. மாடு 205, 382, 426.

மாடு 203, 502, 426. மாடும் 571. மாண்டவா 245.

மாண்டனர் 321. மாண்டிலேன் 97. மாண்டு 78, 245, 562, 651.

மாண்டு 70, 245, 562, 6: மாண்பாகி 184. மாணி 319.

மாணிக்கக்கூத்தன் 206. மாணிக்கச்சோதி 432. மாணிக்கத்தொளி 426.

மாத்த&ல 3:71. மாதர்த்திரை 409. மாதர்தம் 4:34. மாதவர் 638.

மாதா உதரத்து 4:13. மாதாடுபாகத்தன் 332, 358.

மாதாளும்பாகத்து 34. மாதியலும்பாதியன் 193. மாதிருக்கும்பாதியண் 181.

மாதிவர்பாகன் 587. மாதிற்கூறுடையாய் 2:107. மாதிஞெடும் 228.

மாதிஞெடும் 228. மாது நல்லாள் 594, மாதே 155.

மாதேவன் 155. மாதொடும்கூடிய 427.

மாதொருகூறுடையபிரான் 655.

மாநகர் 2:44. மாநிலம் 440.

மாப்புகை 3:91.

மாப்பெருங்கருணே 3:74. மாப்பேரூழியும் 3:9.

மாபரன் 150. மாமணி 3:124; 432, 610. மாமணியே 136 447

மாமணியே 136, 447. மாமதி 13.

மாமதிப்பிள்ளே 211. மாமரம் 3:87, 100.

மாமலர் இட்டு 568.

மாமலர்க்கண்களின் 240. மாமலர்க்கொன்றை 211. மாமலர்ச்சேவடி 577-582,585

மாமலர்புரையும் 33. மாமலர்புரையும் 33. மாமலர்மேய 587.

மாமலே 2:9.

மாமலேயன்ன 201. மாமழு 211.

மாமறை 461. மாமறையும் 636.

மாமறையோன் 333. மாமுகினின் 3:67. மாமுனிவர் 58, 287, 389.

மாமேரு 203. மாய்க்க 58.

மாய்த்திடும் 585. மாய்த்து 477. மாய்ந்து 252.

மாய்ப்பாரும் 629 மாய 1:51; 627.

மாயத்தை 400. மாயப்படை 613.

மாயப்பிறப்பு 1:14; 277. மாயப்பிறவி 501.

நாயம் 238, 569, 605. நாயமே 46.

மாயவனப்பரி 530.

மாயவாழ்க்கையை 581. மாயாசத்திகள் 4:44.

மாயாவடு 258. மாயாவாதம் 4:04. மாயாவிருள் 529. மாயனே 402. மாயை 4:58; 637, 640. மாயைகள் 4:45. மார்கழி நீர் 174. மார்பன் 594. மார்பினனே 460. மாருதத்து 3:10. மாருதம்மாய்ந்து 252. மால் 3:38, 182; 4:4; 174, 518. மால் இவன் 7. மால்கொண்டு 4:71. மால்கொள்ளும் 619. மால்பலர் 321. மால்புகழும் 448. மால்போற்றிசெயும் 250. மால்விடை 69. 211, 506. மாலதுவாகி 133. மாலமுதப்பெருங்கடலே 30. மாலயன் 341, 286, 588. மாலயனும் 177, 192,291,626, மாலயதேடு 178, 186. மாலவன் 3:7. மாலவனும் 260. மாலறியா 159. மாலறியாத 554. மாலறியாநீதியே 456. மாலறியாமல் 408. மாலநியாமலர்ப்பாதம் 633. மாலுக்கு 322, 334, 396. மாலுக்கும் 336. மரலுடையவைப்பு 253. மாலும் 103, 234, 399, 404, 438 - 440, 619, 643. மாலும்அயனும் 438. மாலே 248. மாலேற்றும் 616, மா‰ 2:113: 152, 520. மாலேசுற்றி 134. மாஃபாடி 213.

மாஃப்புணேத்து 18.

மாலேமார்பன் 594.

மாஜேயாட 208.

மாலொடு 353. மாவடு 413. மாவின்மிசை 2:116. மாவின்வடு. 196. மாவுரியானே 454. மாவேட்டாகிய 2:18. மாவேறுசோதியும் 215. மாழை - மாவடு 411. மாளாஇன்பம் 488. மாளாவாழ்கின்ருய் 23. மாளாமே 650. மாளிகை 329. மாற்கு 499. மாற்றத்திடையான் 507. மாற்றம் 1:45. மாற்றமாம் 1:81. மாற்றி 468. மாற்குரை 362. மாளுடுதி 36. மாறிநிற்க 234. மாறிநின்று 37, 386. மாறிலாத 95. மாறு 147, 621. மாறுகாணு 515. மாறுபட்டு 115. மாறுபட்டே 114. மான்கணம் 3:80. மான்பழித்து 349. மானக்கமிலே 4:167. மானமழிந்தோம் 320. மானமா 613. மானன்னநோக்கி 410. மானன்னநோக்கியர் 144. மானனநோக்கி 42. மானிடன் 150. மானிலாவியநோக்கியர் 44. மானுடத்து 371. மானுடப்பிறப்பினுள் 4:13. மானுடமாக 95. மானுடராய் 188. மானே அருளாய் 94. மானே நீ 160. மானேர்நோக்கி 4:135;59.

மானேர்பங்கா 492. மிக்க 49, 122, 135, 147, 486. மிக்கவெல்லாம் 604. மிக்காய் 1:23; 79. பிக்கார் 152. மிக்கு 419, 655. மிக 32, 38, 127, 334, 397, 404, 552, 569, 607. மிகப்பெரிதும் 15. மிகவே - மிகுதியாக 604. மிகவே உயர்த்தி 14. மிகுகாதல் 33. மிகு தறைவானவர் 590. மிகுத்திடும் 638. மிகுத்து 3:73. மிகுதியும் 3:7. மிகும் 623. மிகுவது 40. மிகைத்த‰ 259. மிடற்று 111. மிடற்றன் 223. மிடைந்த 145. மிடைந்து 419. மிண்டியமாயாவாதம் 4:54. மிண்டுகின்றேண 137. மிதிக்கும் 563. மிஸேக்க 91. மிஸேச்சி 134. மி‰த்தாங்கு 91. மிஸேத்து 144. மி‰ந்து 134. பிழற்றும் 351. மிளிர்கின்ற 1:38; 108. 430. விளிர 3:72. மிளிரும் 126. **மின்கணிஞர் 412. மின்னவனே 147**. மின்**ஞர் 4:96**; 92. பின்னி 170. மின்னிடை 207. <u> பின்னிய நுண்ணிடையார்கள்</u> 638. மின்னும் 108, 133.

மின்னேர் நுடங்கிடை 243. மின்னேர2னயபூங்கழல் 641. மின்னேறு மாடம் 329. மின்‰ே ஓப்பாய் 120. மின்னெளி 3:125. மீக்கொள 3:92. மீட்கவும் 98. மீட்டு 1:87. மீட்டேயும் 32. மீண்டு 2:117. மீதார 2:7. மீதெழுந்து 334. மீமிசை 4:208. மீளா அருள் 357. மீன்விசிறும் 176. மீன்வ‰ வீசிய கானவன் 633. மீனவன்பால் 533. மீனவனும் 529. முக்கண் அப்பற்கு 199. முக்கண் அப்பண 586. முக்கண் எம்மானே 496, 500. முக்கண துடையெந்தை 428. முக்களை 463. முகக்குறும் 313. முகங்களால் 2:20. முகத்தின் 367. முகந்தான் 378. முகந்து 520. முகந்துகொண்டு 249. முகம் 61. முகநோக்கி 418. முகவோளி 421. முகனெரித்து 306. முகில் 4:127. முகேரென்ன 165. முகை 520. முச்சமயத்து 3:79. முஞ்சுதல் 4:19. முட்டாதது 568. முட்டாது 9, 10. முட்டிலேன் 41. ் முடி - த‰ 4:4; 108, 109. 164 . 346.

மாயாவிருள் 529. மாயனே 402. மாயை 4:58; 637, 640. மாயைகள் 4:45. மார்கழி நீர் 174. மார்பன் 594. மார்பினனே 460. மாருதத்து 3:10. மாருதம்மாய்ந்து 252. மால் 3:38, 182; 4:4; 174.518. மால் இவன் 7. மால்கொண்டு 4:71. மால்கொள்ளும் 619. மால்பலர் 321. மால்புகமும் 448. மால்போற்றிசெயும் 250. மால்விடை 69. 211, 506. மாலதுவாகி 133. மாலமுதப்பெருங்கடலே 30. மாலயன் 341, 286, 588. மாலயனும் 177, 192,291,626, மாலயதேடு 178, 186. மாலவன் 3:7. மாலவனும் 260. மாலறியா 159. மாலறியாத 554. மாலறியா நீதியே 456. மாலறியாமல் 408. மாலறியாமலர்ப்பாதம் 633. மாலுக்கு 322, 334, 396. மாலுக்கும் 336. மாலுடையவைப்பு 253. மாலும் 103, 234, 399, 404, 438 - 440, 619, 643. மாலும் அயனும் 438. மாலே 248. மாலேற்றும் 616, மா*‱* 2:113: 152, 520. மாலேசுற்றி 134. மாஃபாடி 213. மாஃவபுளேந்து 18. மாஃலமார்பன் 594.

மா&லயா∟ 208.

மாலொடு 353. மாவடு 413. மாவின்மிசை 2:116. மாவின்வடு. 196. மாவுரியானே 454. மாவேட்டாகிய 2:18. மாவேறுசோதியும் 215. மாழை - மாவடு 411. மாளா இன்பம் 488. மாளாவாழ்கின்ருய் 23. மாளாமே 650. மாளிகை 329. மாற்கு 499. மாற்றத்திடையான் 507. மாற்றம் 1:45. மாற்றமாம் 1:81. மாற்றி 468. மாற்குரை 362. மாளுடுதி 36. மாறிநிற்க 234. மாறிநின்று 37, 386. மாறிலாத 95. மாறு 147, 621. மாறுகாணு 515. மாறுபட்டு 115. மாறுபட்டே 114. மான்கணம் 3:80. மான்பழித்து 349. மானக்கமிலே 4:167. மானமழிந்தோம் 320. மானமா 613. மானன்னநோக்கி 410. மானன்னநோக்கியர் 144. மானனநோக்கி 42. மானிடன் 150. **மானிலாவியநோக்கியர் 44**. மானுடத்து 371. **மானுடப்பிறப்பினுள் 4:13**. மானுடமாக 95. மானுடராய் 188. மானே அருளாய் 94. மானே நீ 160. மானேர்நோக்கி 4:135; 59.

மானேர்பங்கா 492. மிக்க 49, 122, 135, 147, 486. மிக்கவெல்லாம் 604. மிக்காய் 1:23; 79. மிக்கார் 152. மிக்கு 419, 655. Bs 32, 38, 127, 334, 397, 404, 552, 569, 607. மிகப்பெரிதும் 15. மிகவே - மிகுதியாக 604. மிகவே உயர்த்தி 14. பிகுகாதல் 33. மிகு தறைவானவர் 590. மிகுத்திடும் 638. மிகுத்து 3:73. மிகுதியும் 3:7. மிகும் 623. மிகுவது 40. மிகைத்த‰ 259. மிடற்று 111. மிடற்றன் 223. மிடைந்த 145. மிடைந்து 419. மிண்டியமாயாவாதம் 4:54. மிண்டுகின்றேண் 137. மிதிக்கும் 563. மிணேக்க 91. மிணேச்சி 134. மி‰த்தாங்கு 91. மிஸேத்து 144. மி‰ந்து 134. மிழற்றும் 351. **பிளிர்கின்ற 1:38; 108. 430. கிளிர 3:72.** மிளிரும் 126. மின்கணிஞர் 412. மின்னவனே 147. மின்னர் 4:96; 92. மின்னி 170. ழின்னிடை 207. பின்னிய துண்ணிடையார்கள் 638. மின்னும் 108, 133.

மின்னேர் நுடங்கிடை 243. மின்னேர2னயபூங்கழல் 641. மின்னேறு மாடம் 329. மின்ணேஓப்பாய் 120. மின்னெளி 3:125. மீக்கொள 3:92. மீட்கவும் 98. மீட்டு 1:87. மீட்டேயும் 32. மீண்டு 2:117. மீதார 2:7. மீதெழுந்து 334. மீயிசை 4:208. மீளா அருள் 357. மீன்விசிறும் 176. மீன்வலே வீசிய கானவன் 633. மீனவன்பால் 533. மீனவனும் 529. முக்கண் அப்பற்கு 199. முக்கண் அப்பண 586. முக்கண் எம்மானே 496, 500. முக்கண துடையெந்தை 428. முக்களு 463. முகக்குறும் 313. முகங்களால் 2:20. முகத்தின் 367. முகந்தான் 378. முகந்து 520. முகந்துகொண்டு 249. முகம் 61. முகநோக்கி 418. முகவொளி 421. முகனெரித்து 306. முகில் 4:127. முகேரென்ன 165. முகை 520. முச்சமயத்து 3:79. முஞ்சுதல் 4:19. முட்டாதது 56 இ. முட்டாது 9.10. முட்டிலேன் 41. முடி - தலே 4:4; 108, 109. 164. 346.

முடிசாய்த்து 11. முடித்தவாறும் 61. முடித்தாயே 60. முடிதனில் 428. முடியனே 102. முடியாமுதலே 376. முடியாய் 141. முடியான் 505.508. முடியின் 172. முடியும் 440. முடியும்வண்ணம் 376. முடியேன் 558. முடிவில்லா 551. முடிவிலாமுதலே 387. முடிவின்றி 484. முடிவ 26, 350. முடிவே 164. முடிவேன் 378. முடை 60, 484, 535. முண்டம் 522. முத்தச்சுடர் 4:197. முத்தம் 327. முத்தன்னவெணிண்கை 157. **முத்தனே 387. 463.** முத்தண 586. முத்தணிகொங்கைகள் 204. முத்தா 421. முத்தி 293, 360, 582. முத்திக்கு 246. முத்திநெறி 648. முத்திப்பரிசு 529. முத்து 157, 195, 600. முத்துமாமணி 432. முத்தே 486. முதல் 2:93, 3:113, 114. முதல்அந்தம் 26, 31. முதல் நடு 373. முதல்வ 4:8. முதல்வன் 34, 162. முதல்வனே 600. முதல்வா 4:94, 122, 134, 180: 445, 463. முதல்வித்தினே 586.

முதலா 4:1, 11. முதலாக 498. முதலாய் 445. முதலாய 318, 577. முதலாயமுதல்வன் 656. முதலானே 551. முதலே 376, 378, 379, 387. முதலே 145. முதற்சோதியை 586. முந்தி 51. 95. முந்திய 373. முந்து 350. முந்துமினே 528, 531. முந்துற 636. முத்தை 1:20. முந்தையான 83. முத்தைவினே 1:20. முத் தீர் 132, 532. முப்பத்துமூவரும் 623. முப்புரம் 212, 294 - 296. மும்மதிதன்னுள் 4:17. மும்மதில் 199, 435. மும்மலங்கள் 362. மும்மலம் 2:111: 472. மும்மைமலம் 656. முயங்கி 191. முயங்குவித்த 558. முயல்வார் 399. முயல்வுற்று 377. முயல்வேண் 648. முயற்கறையின் 139. முயன் றவர்க்கு 3:127. முரசு 363. முரசெறிந்து 3:74. முரண்ஏனம் 4:6. முரணுறுநரகிடை 4:118. முரல் 140. முரல்வன 367. முரலும் 20. முரன்று 638, 641. <sub>ტტ</sub>ტ 399. (102m 4.34. 145. 185, 207. 426, 456, 568, 636.

மு‰க்கண்கள்தோய்சுவடு 460. முணேமேல் 653. மு2லயார் 573. முலேயாள் 107. முஃவபீர் 169, 331 - 333, 335. முலேயை 645. முழங்கி 3:74; 636. முழங்கு 454. முழங்கும் 363. முழுகும் 148. முழுச்சோதி 432. முழுத்தழல்மேனி 2:33. முழுதழிய 559. முழுதாய் 3:44. முழுதாளி 351. முழுது 148, 439. முழுதுடற்றும் 282. முழுதும் 1:20; 100, 103, 131, 440, 445, 498, 499. முழுதுமாய் 387. முழுதுலகும் 531. முழுதோன் 3:29. முழுப்புழுக்குரம்பை 535. முழுமுதல் 253, 293. முழுமுதலே 378, 379, 599. முழுவதும் 3:12, 4:134. முழுவதும்கண்டவணே 11. முழுவதுமே 10. முழையில் 140. முளேக்குடம் 195. முகூத்து 222, 393. முற்றிலாஇளந்தளிர் 38. முற்று 3:145. முற்றுக்கும்பின்னன் 193. முற்றும் 193, 204. முற்றுமாய் 193. முறிசெய்து 282. முநிந்தது 296. முறுவல் 199, 517. முறுவல்நகை 421. முறையிட்டால் 378. முறையோ 3: 163, 4:180; 26, 97, 145, 494, 600.

முன் 38, 329, 433, 495, 618, 638. முன்கலந்து 4:6. முன்சுரக்கும் 170. முன்செய்த 433. முன்சென்று 608. முன் தீற்றிய 569. முன்பணேத்து 4:32. முன்பான் - முன்பகுதியில் 363. முன்பின் ஆகி 4:79. முன்பு 559. முன்புமாய் 387. முன்பே 599. முன்வந்து 157. முன்விண 569. முன்ன 103. முன்னம் 161, 377, 520. முன்னவன் 520. முன்னவனே 147. முன்னை 29. முன்னள் 8, 11. முன்னண 193. முன்னி 170. முன்னின்ற 569. முன்னின்றது 567. முன்னின்று 377. முன்னின்றே 376. முன்னே 384, 445. முன்ன ப்ரித், 426. முன்ணேவிண் 618. முன்னேன் 3:29. முனம் 471. முனியாது 4:79. முனிவர் 387, 599. முனிவர்குழாம் 246, 329. முனிவராய் 1:29. முனிவரும் 4:3. முனிவற 3:133. முனிவா 463, 599. முனிவால் 484. முனிவு 4:43. முணேவன் 41. முணவனே 26, 31.

மூக்கின்றேன் 484. மூக்கொடு 450. மூங்கில்சிந்தையேன் 490. மூங்கிலணேயேன் 93. மூத்தா 4:122. மூத்தானே 551. மூத்து 224, 535. மூதாதை 34. முதார் 2:1, 158; 580. զարագ 1։53; 420. மூடிய 1:51. மூப்பாய் 445. குப்பு 478. மூர்க்கரொடு 648. மூர்க்கனேற்கே 31. மூர்க்கனேன் 83. மூர்த்தி 34. மூர்த்தீ 538, 540. மூர்த்திகட்கு 2:121. மூர்த்தியான் 577. மூரித்தழல் 148. மூலபண்டாரம் 528. மூலமாகியும் 2-111. மூவர்அறியுர் 350. மூவர்இராக்கதர்கள் 321. மூவர்என்றே 8. மூவர்க்கு 193. மூவர்க்கும் 379. மூவர்கோனுய் 34. மூவராலும் 577. மூவரும் 373, 623. மூவரை 297. மூவாத 328, 551. மூவாநான்மறை 4:94. மூவாமுத்லாய் 445. மூவிலேச்சூலப்படை 555. மூனிணேவேல் 113. மூவுலகு 4:2; 454. மூவுலகுக்கும் 113, 682. மூவுலகும் 449. மூவேழ்சுற்றம் 4:118. மூவேழுலகுக்கும் 444. மூழ்கி 145.

மூன 417. மூன்ருய் 4:139. மூன்று 328, 462. மூன்று அற 280. மூன்றுஎரித்த 462. மூன்றுடைய 258. மூன்றுதேவர் 280. மூன்றும் 268, 280, 627. மெச்சுவார் 384. மெய் 2:125; 315, 364, 375, 504, 615, 578, 650. மெய்க்காட்டு 2:66. மெய்கலந்த 77. மெய்ச்சுடருக்கு 119. மெய்ச்சுடரே 1:38: 388. மெய்ச்சேவகன் 577. மெய்ஞ்ஞானம் 1:38. மெய்ஞ்ஞானத்தால் 1:75. மெய்த்தேவர்தேவர்க்கே 219 மெய்தரு 4:88. மெய்தான் 5. மெய்த்தூல் 147. மெய்நெறி 435. மெய்ப்பதம் 537. மெய்ப்பொருள்கள் 186. மெய்ப்பொருளே 535, மெய்ம்மறந்து 155. மெய்ம்முழுதும் 131. மெய்ம்மையே 487. மெய்மருந்தே 389. மெய்மை 95, 96, 498. மெய்மையார் 121. மெய்மையும் 214. மெய்மையே 78. மெய்யகத்தே 623. மெய்யடிவர்கட்கு 126. மெய்யடியாருள்ளே 486. மெய்யடியார்க்கு 602. மெய்யடியார்கட்கு 585. மெய்யர் 56, 104. மெய்யர்மெய்யை 206. மெய்யவனே 111. மெய்யன் 353.

மெய்யன்பின் 21. மெய்யன்பு 90, 488. மெய்யன்பை 485. மெய்யனுய் 567. மெய்யனே 104, 462. மெய்யா 1:34. மெய்யாக்கருதி 231. மெய்யாளுர் 1:86. மெய்யானே 93. மெய்யாண 187. மெய்யிலங்கு 96. மெய்யும் 514. மெய்யென்று 581, 653. மெய்யென 432. மெய்யெனும் மஞ்சள் 203. மெய்யே 1:32; 120, 186. மெய்யை 206. மெய்விதிர்த்து 4:67. மெல்லடி 201. மெல்லடியாள் 451. மெனிகின்ற 114. மெழுகதுபோல 4:60. மெழுகாம் 399. மெழுகி 197. மெழுகு 423. மெழுகே 92. மெழுகேன் 18. மெழுகொப்பாய் 161. மெள்ளனவே 128. மென்கனி 98. மென்மலர் 571. மென்முயற்கறை 139. மென் முஜேயானொடு 57. மென்மொழியாள் 192. மென்மொழியீர் 207. மென்னேக்கி 349. மேகன் 3:95. மேதகுகாலின் ஊக்கங்கண் போன் 3:23. மேதகுதென்னன் 203. மேய ஒருத்தன் 621. மேயசேவகன் 579.

>

-0

மேயதென்னவன் 352. மேயபிரான் 236, 288, 347, 617. மேயபெருங்கருணேயாளன் 619. 624. மேயபெருந்துறையான் 364. மேயபெருமான் 619. மேயாய் 4:205. மேயாண 181, 475. மேரு 203. மேருவே 462. மேல் 25, 440, 502, 622. மேல்கொண் ட 526. மேல்கொண்டு 11, 342, 530, 532. மேல்நெறி 36. மேல்வந்து 525. மேல்வர 532. மேல்விளங்கி 365. மேல் வின் பாமல் 466. மேல்விகோவு 468. மேலாக 25. மேலாய் 454. மேலாய 184, 261. மேலுளும் 50. **மே**ஃப்பிறப்பு 532. மேலேவானவர் 47. மேணேவீடு - முத்தியுலகு 180. மேலெல்ஈடு 3:50. மேவக்கண்டும் 56. மேவலர் 462. மேவியகண்ணே 4:187. மேவியகோவே 4:157. மேவியசிவனே 4:154; 405. மேவியசீர் 456-465. மேஷியபரனே 4:153. மேனியபெருமை 3:116. மேவியவிடங்கா 4:160. மேவியன்று 353. மேவிஞர் 95, 96. மேவினுன் 581. மேவினும் 34. மேவுதலே 486.

மேயசோதி 587.

மேவம் 487 மேற்பட 3:4. மேன்மேல் 3:92; 21. மேன்மேலும் 34. மேனி 2:33, 51, 112; 30, 33, 115, 133, 182, 352, 354, 462, 503, 511, 517, 606. மேனியன் 512. மேனியனே 135, 396. மேனியாய் 96, 97. மைகலந்த 77. மைத்தடங்கண் 165. மைப்பானிய 411. மைப்புலாங்கண்ணல் 573. மைப்புறுகண்ணியர் 371. மைப்பொனியும்கண்ணி 186. மையமர்கண்ட 2ன 206: மையல் 4:218; 128. 650. மையலாய் 567. மையலிலே 654. . மையவனே 111. மையார்குழல் 187. மையார்தடங்கண் 165. மையிலங்கு 96. மொக்கணி 2:33. மொட்டருமலர் 463. மொட்டித்து 4:84. மொத்துண்டு 182. மொய்க்கும் 128. மொய்குழல் 204. மொய்த்து 418. மொய்ப்பால் 417. மொய்யார் 165. மெருழிக்கிள்ளாய் 362-364. மொழிமங்கை 545. மொழியர் 336. மொழியார் 157.

மொழியாள் 450.

யாக்கையிலே 410.

யாத்திரை 4:29.

மொழியீர் 207.

மொழியாளோடு 630.

யாக்கை 420, 487, 502, 543.

யாது 394, 395, 403, 499. யாதும் 34, 55. 541, 554. யாதுமின்றி 487. யாம் 34. யாம் ஆர் 156, 605, யாம்ஆர்க்கும்குடியல்லோம் 34. யாம்பரமம் 324. யாம்பாட 155. யாம்விடேம் 79, யாமாட்டோம் 158. யாய் - தாய் 51. யார் 216, 392, 393. யார்க்கும் 52. யாரினும் 101, 103. யாரும் 397. யாரே 63. யாரொடு 446. யாவர்க்கும் 22, 51, 622. யாவர்கோன் 373. யாவர்கோஜோ 34. யாவராயினும் 577. யாவரினும் 27. யாவரும் 42, 51, 53, 55, 368, 428, 622. யாவரையும் 236. யாவுளும் 50. யாவைக்கும் 186. யாவையும் 100, 103, 386, 427. யாவையுமாய் 1:71. யாழினர் 369. யான் 1:10, 14, 27, 42, 45, 90, 91, 110, 115, 116, 143, 154, 387, 388, 395, 406, 409, 484, 487, 542, 546. 600. 642. யான்வேண்டேன் 556. யான்ருனும் 381. யாளுகி 512. யானும் 3:58, 62; 20, 84, 89, 90, 132, 487, 499. யானெனது 19, 477.

யானே 70, 94, 504, 511.

யா‰ாமுதலா 4:11.

யாணேயை 45. யோகத்தின் 537. யோகமே 534. யோகிகளே 614. யோகு 263. யோனியின் 4:12. வகிர் - பிளவு 96. வகிரன்ன 413. வகுத்த 637. வகுத்தோன் 3:114. வகை 394, 498, 622. வகையறிவார் 589, 596. வகையால் 561. வகையின் 617. வசமே 501. வஞ்சகப்பெரும்பு‰யன் 100. வஞ்சப்புலன் 386. வஞ்சம் 1:65: 97. வஞ்சனேற்கு 81. வஞ்சனேன் 77, 451. வஞ்சனேணே 84. வஞ்சணேயை 1:55. வஞ்சிக்கொம்பிணயே 123. வஞ்சிப்ப 115. வட்டமலர் 213. வட்டமாமலர் 578. வடிவுகாட்டி 29. வடிவுகொண்டு 293. வடுச்செய்தான் 258. வடுவகிர் 413. வடுவகிரன்னகண் 196. வண்கொங்கை 202. வண்சாத்தினேடும் 596. வண்டார்ப்ப 166. வண்டின் 168. வண்டினம் 204. வண்டு 140, 187. வண்டுடைக்குளம் 3:91. வண்டும் 50. வண்டோதரிக்கு 347. வண்ணக்கிளிமொழியார் 158. வண்ணங்கள் 202, 210. வண்ணந்தான் 29.

வண்ணந்தானே 28. வண்ணப்பணித்து 218. வண்ணம் 81, 224, 535. வண்ணமும் 2:80, 116; 205. வண் திருப்பெருந்துறை 374. வண்பொழில் 594. வணங்க 281. வணங்கவே 78. வணங்கா 385. வணங்காதே 568. வணங்கி 1:18; 79, 608. வணங்கிட 478. வணங்கியேத்த 591. வணங்குகின்றுர் 371. வணங்குதும் 633, 636, 637. வணங்கும் 79, 572. வணங்குவன் 411. வந்த 178, 192, 596. வந்தகணக்கு 634. வந்தகலக்கு 637. வந்தசிந்தை 359. வந்ததற்பின் 12. வந்தது 603. வந்ததேவன் 351 வந்தநடுக்கம் 634. வந்தபராபரம் 639. வந்தபராவமுது 635. வந்தபிணக்கு 637 வந்தருள 57. வந்தருளி 1:37, 59, 2:26, 94; 177, 194, 228. வந்தருளும் 156. வந்தவர்தம்மை 259. வந்தவள்ளல் 352, 627. வந்தவா 239. வந்தண 30. வந்தனேயாள் 169. வந்தணயும் 30. வந்தாண்டு 34. வந்தார் 378. வந்தாரோ 157. வந்தால் 515.

வந்திக்க 623.

வந்திங்கே 355. வந்திடு 404. வந்திடும் 470. வந்திப்பது 414. வந்திப்பார் 492. வந்திமையோர்கள் 591. வந்தியம்பு 361. வந்திருந்தருளி 2:52. வந்திலாத 467. வந்திலாதார் 2:132. வந்திறேணே 119. வந்திழிந்து 588. வந்திழியும் 359. வந்து 1:81, 87, 2:98, 3:117, 119, 147, 4:75, 46, 47, 49, 59, 76-79, 85, 87, 93-96, 141, 157, 158, 160, 167, 172. 176-178, 188, 195, 196, 200, 210, 224, 237, 240, 248, 325, 326, 334, 335. 370. 371. 373. 374. 386, 390, 394, 405, 411, 414, 422, 441, 466 - 472, 476, 490, 502, 525, 528, 533, 553, 572, 573, 580, 587, 590, 593, 595, 603, 612,615,620,621,623. 624, 633, 637, 638. வந்துநின்ருன் 253. வந்து(ய்)ய 453. வந்துருக்கும் 177. வந்துவணங்க 588. வந்துற்று 548. வந்தெய்தி 1:21. வந்தொழிந்தான் 233. வந்தோர்க்கு 160. வம்பனுய் 585. வம்பனேன் 62, 97. வம்பனேன் தன் ஊ 447. வம்புபழுத்து 562. வம்பௌப்பழுத்து 534. வம்மின் 586. வம்மின்கள் 196:

வயம் - வசம் 473, வயல் 366, 370, 371, 401. 403, 404. 511. வயலுள் 3:93. வயனங்கள் 258. வயிரத்த 432. வயிரத்து 461, வர 382, 532. வரக்கூவாய் 346, 348, 349. 350, 352, 335. வரநின்று 377. வரம்பு 4:41; 52. வரவர 233. வரவிலன் 370. வரவும் 1:76. வராகமே 470. வரிமு‰ 566. வரிவளே 202. வரினும் 518, 601. வருக 45, 72, 103, 448, 449, 450.652. வருகஎன்று 446, 448-455. வருகென 2-128. வருத்தம் 97. வருதருதுன்பமும் 4:23. வருந்த 3:129, 4:33. வருந்தினர்க்கு 3:130. வருந்துவன் 17. வருந்துவனே 16. வருந்துவேணே 383. வரும் 3:80; 130, 367, 466, 509, 530. வரும்துயுரம் 618. வரும்பெருமான் 408. வருமால் 485. வருவது 12. வருவா2ன 351. வரை 3:88; 136. வரைக்குடும் 334. வரைசேர்ந்து 141. வரைபுரண்டிடினும் 519. வரைமங்கை 524. வரையாடுமங்கை 240.

வரையில்ஏறி 3:68. வரையுற 3:77. வல்ல 4:89; 116. வல்லசுரர் 1:29. வல்லரக்கள் 563. வல்லவனல்லன் 529. வல்லாட்டை 564. வல்லாய் 375. வல்லார் 297. வல்லாளன் 179. வல்லாளனுய் 476. வல்லானுக்கே 297. வல்லானே 1:88. வல்லேன் 90. வல்லே 449. வல்ஃலயாய் 449. வல்ஸேயே 98. வல்லோன் 3:108. வல்வினேக்காட்டை 123. வல்விணக்குள் 472. வல்வினேச்சிறுகுடில் 435. வல்வினேப்பகை 585. வல்வினப்பட்டு 24. வல்விணபோயிட 428. வல்விணதான் 141. வல்விணேயின்வாயில் 277. வல்விணேயேன் 1:50; 411. வல்விணேயை 12, 629. வலக்கை 203, 211. வலன் 113. வனித்து 241. வகிது 399. வலிநின்ற 114. வலியன் 225. ഖ്യ 143. வ‰த்தஃலமான் 144. வகூடில் 3:42; 412, 425. வ‰யிற்பட்டு 144. வ‰வாணன் 628. வஜேவீசியகான வள் 5 6 5. வழங்கு கின்ருய்க்கு 415. வழங்குகின்முன் 528.

வழசமை 3:161.

வழிதேடுமாறு 307. வழிநின்று 109. வழிமுதலே 379. வழியடியார் 266. வழியடியேம் 374. வழியடியோம் 165. வழியடைத்து 386. வழியருளி 176. 621. வழியற்றேன் 493. வழியற்றேண் 29. வழியெமக்கு 190. வழிவந்தார் 378. வழிவந்து 90. வழுக்காது 2:89. வழுத்தியும் 4:9. வழுத்துதற்கு 4:10. வழுவிலா 584. 🧸 வள்ளல் 67, 73, 233, 293, 349, 352, 627. வளப்பெருங்காட்சி 3:2. வளம்ஈந்தனன் 505. வளர்கின்ற 108. வளர்த்த 100. வளர்த்தண 4:87. வளர்த்து 552. வளர்த்தெடுத்த 168. வளர்ந்தாய் 449. வளர்ப்பவனே 107. வளர்பொழில் 372. வளர்ப்போன் 3:4&. வளர 481. வளருதியோ 155. வளியாகி 19. வளியிடை 4:140. வளியில் 3:11. வீளக்கையார் 516. வீளக்கையாடுஒடு 404. வளேசிலம்ப 166, 187. வணத்தோளியொடும் 244. வீளந்தது 294. வனயார் 653. வளேயும் 232, 579. வழற்லமரமபோல் 493.

வற்றி 397. வற்றியும் 178. வன்செவியோ 155. வன்பராய் 399. வன்புலால் 516. வன்புலி 594. வன்மத்து 411. வன்னெஞ்சக்கள்வன் 225. வன்னெஞ்சப்பேதையர் 161. வனப்பரிமேல் 530. வனப்பு 476. வனமு2லயீர் 331. வா 382, 465. வா இங்கே 353. வா என்ற 218. வா என்று 383. 416, 585. வா என்ன 418, 545, வா என்னப்பட்டு 603. வாக்கினுல் 80. வாக்கு 3:170; 30, 83, 548. வாங்கவும் 108. வாங்காய் 421. வாங்கி 481. வாங்கிட 72. வாங்கியும் 2:18. வாங்குவாய் 100. வாசகம் 245, 506. வாசகன் 587. வாட்கண் 69. வாட்டங்கண் 155, 202. வாட 58, 246. வாடிவாடி 493. வாடினேன் 448. வாடும் 339. வாடுவேன் 191. வாணரும் 397. வாணற்கு 594. வாண னுக்கே 203. வாணுதல் 3:135. வாணுதலாள் 267. வா தலூரினில் 2:52. 207, 243, 359, 360, 450,511.

வாய்ஓவாள் 169. வாய்க்கலசம் 315. வாய்குழளு 385. வாய்தல் 529. வாய்திறந்து 205. வாய்திறப்பாய் 161, வாய்திறவாய் 160, 162. வாய்துடித்தவாறும் 61. வாய்ப்பட்டு 31. வாய்ப்பு 4:219. வாய்மடவார் 635. வாய்மடுத்து 84. வாய்வாழ்த்தவைத்து 281. வாய்விட்டு 438. வாயவள் 2:15. வாயார் 31. வாயாரநாம்பாடி 169, 334. வாயாரப்பேசு 631. வாயால் 423. வாயிடை 3:81. வாமிதழ் 208, 572. வாயிதமும் 208. வாயில் 1:54; 277, 347, 425. வாயிலில் 100. வாயினில் 308. வார்கடல் 4:10: 446. வார்க‰கள் 166. வார்கழல் 160, 281, 548. வார்கழல்கள் 155, 623. வார்கழலே 175. 178. 185. 249, 320. வார்கழற்கு 10. வார்குழலார் 430. வார்சடை 196, 514. வார்பொழில் 465, வார்த்தையும் 166. வார்ந்த 73. வார்ந்து - ஒழுகி 4 18. வாராமே 613, 614. வாராய் 422. வாராவழி 2:117: 176, 621. வாராவுலகதெறி 643. வாராவுலகம் 422.

வாரி 4:132. வாரிக்கொண்டு 415. வாரிதெரித்த 308. வரரியணே 176. வாருரு வப்பூண் முலேயீர் 169. வாருறுபூண் முஃயாள் 107. வாரேறிளமென்மு&லயாள் 57. வாஅழ்க 1:1. வாவா என்று 241. வாழ்க்கை 65, 421, 553. வாழ்க்கையை 581. வாம்க 1:1 - 5; 3:95-105. வாழ்கிலேன் 446, 448-455. வாழ்கின்ருய் 24. வாழ்கின்ருயே 23. வாழ்த்த 281, 627. வாழ்த்தா 385. வாழ்த்தி 198, 209, 443, 523. வாழ்த்திய 155. வாழ்த்து 628. வாழ்த்துமின்கள் 627. வாழ்த்துவம் 20. வாழ்த்துவனே 19. வாழ்த்தொலி 155. வாழ்ந்தாய் 378. வாழ்ந்தாயே 492. வாழ்த்தார்கள் 629. வாழ்ந்தோம்காண் 165. வாழ்பதி 358. வாழ்முதல் 366. வாழ்முதலே 127, 143, 144. வாழ்வற 535. வாழ்வான் 20. வாழ்வித்த 534. வாழ்வில் 633. வாழ்வு 6, 69, 633. வாழ்வெனும்ஆழி 567. வாழ்வே 4:121; 382. வாழச்செய்தானே 374. வாழவாழ்ந்தாய் 378. வாழாததெஞ்சமே 24. வாழி 3:163; 162.

வாழும் 213, 354.

வாழுமாறு 452. வாழைப்பழத்தின் 138, வாள் 202, 360, 519, 527, வாள் நிலா 205. வாள்நிலாம் 523. வாளரக்கர் 449, வாளரவம் 464. வாளரவு 3:70: 146. வாளரவும் 514. வாளா 436, 383. வாளாகிடத்தி 161. வாளி 523. வாளொளி 3:72. வான் 160, 379, 409. வான்கருணே 218, 230, 481. வான்கெட்டு 252. வான்சரடா 256. வான்சிறை 3:89. வான் தங்குதேவர்கள் 328. வான் தழலில் 460. வான்தேன் 3:180. வான்பழித்து 349. வான்பாவிய 513. வான்புரவி 361. வான்போருள் 264. வான்பொழில் 460. வான்மீன் 589. வான்வந்தசிந்தை 359. வான்வந்ததேவர்களும் 178. வான்வந்ததேவன் 351. வான்வந்தவார்கழல் 178. வான 65. வானக்கொழுமணி 130. வானகத்து 4:136. வானகமாமதிப்பிள்ளே 211. வானத்து 71, 140. வானநாடர் 206. வான நாடரும் 99. வானப்பேரியாறு 3:83. வானம் 67, 74, 320. வானவர் 4:1; 287, 302, 404, 528.

வானவர்க்கு 258. வானவர்க்கெல்லாம் 398. வானவர்கள் 20. வானவர்கோனும் 588. வானவர்வந்து 590. வானவரும் 47, 215, 291, 478. 480, 637. வானவன் 188. 286. வானவண 193. வானவா 402. வானன் 98. வானுகி 19. வாளுடர் 266, 279. வானில் 3:23. வானுந்துதேவர்கள் 264. வானும் 166. 229. வானுளான் 23. வானுளோர்க்கு 45. வானே 160. வானேயும் 16. வானேர் 2:4; 72. 190, 421. 613. வானேர்க்கு 4:116; 73, 241. வாஞேர்களும் 505. வாஞேர்பிரான் 216. வானேரும் 177. தித்கிடுனன் 415. விகார 1:84. விகாரகுணங்கள் 635. விகிர்தா 4:96. 105; 462. விச்சது 100. விச்சு 85. விச்சை 30, 98. விச்சைதான் 33. விச்சைதானே 32. விச்சையனே 135. விச்சையே 84. விசிறும் 176, 589, விகம்பின் 445. விசும்பு 317. விசும்புளார் 176. விகம்பே 47.

<u>~</u> 1

விசும்பை 442.

விசைத்து 2:135. விட்டிடுதிகண்டாய் 105, 110, 111, 120, 121, 125, 126, 133, 135, 136, 139, 147. விட்டிகின் 109. **வட்டு 48, 222, 603.** விட்டேறு 2:29. விட 68, 567. விடக்கு 145. விடக்குடம்பின் 1:84. விடங்க 123. விடங்கா 4:160. விடம் 4:40; 111. விடமுண்டநித்தன் 398. விடமுண்டவானவா 402. விடர் 142. விடல் 117. விடலில் 117. விடலே2ன 142. விடமேயே 65. விடற்கு 136. விடாதகுணங்கள் 640. விடாது 535. விடாதெனும் 4:63. விடில் 152. விடிலோ 127. விடின் 150, 153. விடுத்தலும் 296. விடுத்து 3:136. விடுதிகண்டாய் 106-109, 112-119, 122-124, 127 - 132, 134, 137, 138, 140-146, 148-154. விடுந்தகையேண் 116. விடுமாறும் 502. விடுமின் 606, 607. விடுமின்கள் 604. விடுவாயே 63. விடேங்கள் 79. ஓடேல் 148. விடேன் 5. விடேன்மின் 3:144. ന്തെ 112, 535.

விடைப்பாகா 1:34; 398, 401, 504. விடையவனே 105. விடையாய் 25, 420. விடையான் 290. விடையானே 455, 535. விடையான 179. விடையுடையான் 506. வீண் 135, 633. விண் சுமந்தகீர்த்தி 182. விண்டற 591. விண்டிலேன் 83. விண்டு - பிளந்து 76, 591. விண்ணகத்தேவரும் 374. விண்ணர் 124. விண்ணவர் 521. விண்ணவர்கோவே 535. விண்ணவரும் 639. விண்ளுகி 172. விண்ணுண்டு 8. விண் கூய் 446. விண்ணளுந்தேவர் 184. விண்ணிறைந்து 1:23. விண்ணுக்கொருமருந்தை 158. விண்ணும் 2:4; 12,79, 100, 132, 510, 589. விண்ணுளோர்பிரான் 457. ஙிண்ணே 159. விண்ணேர் 5:18; 52. 172. 422. விண ணேர்க்கெல்லாம் 445. விண்ணேர்கள் 1:49; 156. விண்ணேர்தம்பாடும் 247. விண்ணேர்பெருமான் 13,410. ளிண்ணேர்பெருமானே 25. விண்ணேர்முதல் 253. விண்ணேரும் 164. விண்ணேரை 14, 169, அண்பட்ட 278. விண்பாகியோகெய்தி 263. விண்பிளந்தோங்கி 353. வணமுதல் 3:114.

> -

வித்தகத்தேவர்க்கே 220. **வித்தகவேடம் 2:49**. வித்தகளுர் 479. வித்தகளே 192. வித்திட்டு 3:93. வித்து 253, 466. வித்துறுவேகோ 134. യ്ട്ടെയ 145. விதி 400. விதிக்கு 304. விதியடியேணே 146, விதியின்மையால் 415. விதிர்த்து 4:67. விதிர்விதிர்த்து 5. விதிவகையும் 605. வீதுவிதுப்பேண் 138. விம்மிவிம்மி 155. விமலனே 459. விமலா 1:34, 36, 56, 106. வியந்து 22, 149. வியப்பவும் 3:155. வியப்புறுமா 183. வியன்உலகம் 641. வியன்உலகில் 507. வியன்கங்கை 130. வியன்தழல் 459. வியன்மண்டலத்து 182. வியன்மா 128. வியன்மாளிகை 329. வியன்மூவுலகு 113 வியாத்திரஞர் 303. விரதமே 4:50 விரலாள் 453. விரலி 373. விரவார் 112, 116. விரவிய 532. விரவுவார் 21. விராவுகொங்கை 2:16. விரிகடல் 4:125. விரிசடையாய் 25. விரிசுடராய் 353. விரித்துரைக்கில் 498. விரித‰யேணே 113.

விண்மேல் 210.

விரிந்தன 3:4. விருந்தே 142. விரிந்தோன் 3:44, 50. விரிப்பார் 384. விரிப்பிப்பன் 153. ஃிர்பொழில் **3**:44, 555. **ஃசிய 3:69.** விருகம் 1:27. விருத்தனே 65. விருந்தினளுகி 2:60. விருந்தினனேண 122. விருந்து 642. விருப்பன்றே 499. விருப்பனுகியும் 2:87. விருப்பு 375. **வீருப்பும் 84.** விருப்புற்று 315. விருப்பொடு 368. விரும்படியார் 374. விரும்பி 486, 487. விரும்பிலேண் 438. விரும்பு அரனே 139. விரும்பும் 118. விரும்புமின் 529. வீரைகின்றேன் 15, 18. விரைசேர்சரணம் 4:105. விரைசேர்முடியாய் 141. விரைமலர் 38, 575. விரைமலர்த்தாள் 137. விரையார்கழற்கு 5. விரையார்ந்த 22. விரையார்ந்து 138. விரையார்ந்றவம் 140. விரையார்மலர் 438. வில்லா - வில்லாக 462. வில்னி 199, 592. வில்லியல் நன்னு தலார் 639. வில்லு 294. விலக்கிலே 529. விலங்கல் 133. விலங்கு 1:56. விலங்கினேன் 468. விலங்குகின்றேண் 132.

விழக்கடவே&ன 651, 654. விழப்பழித்து 151. விழப்புகுகின்றேணே 435. விழிஉழுவை 521. விழித்த 458. விழித்திருந்து 396. வீழித்திருப்ப 32. விழித்து 151. விழுகின்ற 109. விழுங்க 300. விழுங்கியும் 3:167. விழுங்குகின்றேன் 415. விழுங்கும் 121. விழுத்தொண்டர்க்கு 136. விழுத்தொழும்பின் 106. விழுதுஅணேயேன் 148. விழுந்திலேன் 83. விழுந்து 643. விழுப்பொருள் 639. வீழுப்பொருள்கள் 162. விழுப்பொரு2ள 158. விழுப்பொருளே 374. விழும் 131, 653. விழுமியது 537. விழுவேணே 655. விழைதருவேண் 150. விள்ளக்கிலேன் 118. விள்ளேன் 106. வீளக்கே 456, 540. விளங்க 315, 348, 529. விளங்கி 2:3; 365. விளங்கு 1:23; 473, 482. விளங்கும் 107. விளம்பேனே 567, 568. விளரி 114. விளவெறிந்தான் 314. விளாக்கைத்து 433. விளாவி 565. விளேத்தும் 2:14. வினேந்த 536. விணந்தது 294. விளந்தாய் 4:141. விளேந்தி நம் 639.

ಇವ

விளேயாட்டின் 165. வினாயாட்டை 606. விசோயாடல் 479. விளேயாடி 15.6, 166. வீளேயாடும் 382. விளேயாமல் 466. வினேவது 468. விளேவின் 4:16, விளேவு 100, 480. வினேவும் 2:32. விளேவே 4:125. விற்பொருவேடற்கு 2:32. விற்று 2:38. விற்றுக்கொள் 122. விற்றெலாம் 38. விறல் 105. வினவில் 346. வினே 4:12; 41, 481, 532. வினே அகற்றி 531. விணேக்கடல் 515. விணேக்காட்டை 123. விணேக்காடு 123. விணேக்கு 97. வினேக்குள் 472. விணக்கேடரும் 507. விணேக்கேடன் 26. விணக்கேடனேன் 468. விணேக்கேடா 504. வினேகடிந்த 179. விணேகெட 4:88; 306. விணேச்சுற்றமும் 245. விணத்துணேயேண் 143. விணேதான் 141. வினேதோய் 494. வினேப்பகை 585. விணப்பட்டு 24. வினேப்பிறவி 1:87; 474. விணேபெருக்கி 653. விண்முழுதும் 1:20. வீணயனேனுடைய 535. விணமிரண்டும் 615, 618. விகோயிலே 26. வினேயின் 110.

வினே,பே*ன்* 1:25; 94, 115. 125, 139, 415, 494. விணேயேனுடைய 143. வினேயேனே 40. விகோயேக்ள 112. வினேயை 93, 628. வீணேயொத்தபின் 466. வீசி 360. 424. 520. வீட்டி 628. வீட்டிட 571. வீட்டிருந்து 371. வீட 104. வீடகத்தே 15. வீடருளும் 175. வீடாகும் 186. வீடிற்றிலேண் 149. வீடு - முத்தி 180. வீடுதந்து 104, 571. வீடுபேருய் 3:18. வீடும் 3:52; 214. வீடுவர்காண் 262, 263. வீடுற்றேன் 1:32. வீடெய்த 180. வீணேமுரன்றெழும் ஓசை 638. விணேயர் 369. வீணேயில் 3:35. வீதிப்பெருந்துறை 292. வீதிவாய்க்கேட்டலுமே 155. வீர 152. வீரபத்திரரால் 278. வீழ்கிலேன் 43. வீழ்கின்ருய் 24. வீழ்ந்த 641. வீழ்ந்து 2:13, 3:152. வீழ்வதற்கு 429. வீழ்வித்து 3:159. வீழ்வேற்கு 473. வீழ்வேண் 653. வீழ 239. வீற்றிருந்தான் 533. வீற்றிருப்ப 563. வீறற்ருற்போல் 172. வீறிலி 419.

வீறிலியேற்கு 537. வெகுளி 607. வெகுளிவலேயில் 412, 425. வெங்கரியின் உரி 153. வெஞ்சினவேள்வி 303. வெஞ்சேலணயகண்ணர் 425. வெண்காடதனில் 2:60. வெண்குடை 613. வெண்சங்கு 162. வெண்ட‰ 134. வெண்ட&லமுழை 146. வெண்ணகை 4:30; 23, 69, 141, 207. வெண்ணகையாய் 157. வெண்ணகையீர் 243. வெண்ணீற்றர் 336. வெண்ணீற்குய் 456. வெண்னீற்குன் 183. வெண்ணிற்றுமேனி 96. வெண்ணிற 171. வெண்ணீருடி 165, 554. வெண்ணீறு 187, 255, 461, **518, 638, 651.** வெண் திருமுண்டத்தர் 342. வெண்மணி 152. வெண்மதி 108. வெண் முதியின் 144. வெண்மலரான 356. வெண்மையனே 126. வெதும்பி 5. வெதும்புறுவேணே 140. வெந்தவாறு 294. வெந்து 83. வெந்துயர் 3:71. வெந்துவீழ <sup>2,3,9</sup> வெந்தொழில் 517. வெந்தீரில் 145. வெம்புகின்றேணே 124. வெம்போரில் 125. வெம்மை 3:22. வெய்ய 129.

வெய்யவன் 300.

வெய்யவிணேயிரண்டும் 613.

வெய்யாய் 1:36. வெருநீர்மையேண் 130. வெருவ 112, 116, 438. வெருவரேன் 515. வெருள்புரிமான் 410 . வெருளாவண்ணம் 485. வெருளே 121. வெல்க 1:6-10. வெல்கொடி 4:95. வெல்கொடியான் 210. வெல்லும்படை 362. வெவ்வேருய் 161. வெவ்வேறு 384. வெவ்வேறே 1:81. வெள்கி 83. வெள்வளேயீர் 330. வெள்ளக்கருணேமினுல் 603. வெள்ளச்சீர் 393. வெள்ளத்தான் 578. வெள்ளத்திடை 531. வெள்ளத்தில் 409. வெள்ளத்து 129, 264, 329. வெள்ளத்துரு 526. வெள்ளத்<u>த</u>ுள் 118, 526. வெள்ளத்தே 24. வெள்ளந்தாழ்விரிசடையாய் 25 வெள்ளத்தான் 95. வெள்ளப்பிரான் 230. வெள்ளப்புதுமது 67 . வெள்ளம் 3:77; 28, 526, 627. வெள்ளமே 1:79; 95, 117. வெள்ளனகேற்ன 28. வெள்ள 130, 342. வெள்ளே நிறும் 232. வெளி 119. வெளிகாட்டி 567. வெளிதே 29. வெளிப்பட்ட 459. வெளிப்பட 3:25, 114. வெளிப்படாய் 459 வெளிப்படுத்த 587. வெளிப்படும் 633, 638. வெளிய நீறு 517.

வெளியாய் 135. வெளியிடை 4:141. வெளியே 121, 568, வெளிவந்த 192. வெற்பன் 2:100. வெற்பின் 154. வெற்றடியேண் 127. வெற்றுயிர் 3:137. வெறிகமழ்சடையன் 521. வெறிமலர்த்தாள் 148. வெறுத்திடவே 553. வெறுத்து 58, 110. வெறுந்தமியேன் 129. வெறுப்பனவே 407. வெறிமலர் 3:90. வெறிவாய் - மண த்தில் 109. வெறுவியனுய் 480. வென்றது 428. வென்று 533. வேகம் 1:6. வேங்கையின்தோல் 105. வேசற்றேன் 380. வேசறுவேணே 1 о́ 4 . வேட்கை 145, 515. வேட்கைநோய் 607. வேட்டநெஞ்சரய் 25. வேட்டாகிய 2:18. வேட்டான் 267. வேடத்தர் 344. வேடத்து 2:93. வேடம் 2:15, 49; 339. வேடற்கு 2:32. வேடன் 628. வேடிரைச் 7.15 வேடுருவாகி 590 வேடுவன் 2:64. <sub>வேடுவனும்</sub> 592*.* வேண்ட 499. வேண்டத்தக்கது 499. வேண்டா 604.

வேண் டாது 486. வேண் டார்தமை 510.

வேண்டாவோ 498, 645, 646.

வேண்டி 20, 76, 499. வேண்டியபோதே 524. வேண்டிலேன் 76. வேண்டினல்லால் 499. வேண்டுந்த&ரயும் 438. வேண்டும் 4:168; 68, 72, 73, 78, 104, 157, 196, 499, 597. வேண்டும்பரிசு 499. வேண்டும்வேண்டும் 486. வேண்டுமே 77, 485. வேண்டுருக்கொண்டு 2:64, 66. வேண்டுவனே 556. வேண்டேன் 16, 510. வேதகம் 633. வேதங்கள் 1:34; 482. வேதப்பொருள் 168. வேதம் 21, 79. வேதமுதல் 164. வேதமும் 214. வேதமெய்ந் தூல் 147. வேதமொழியர் 336. வேதவிழுப்பொருணே 158. வேதனேயில் 474. வேதி 4:106. வேதியரும் 4:50. வேதியன் 3:7 \_4:88; 319, 517. வேதியண் 179, 181, 184. 187. வேந்தன் 1:6. வேத்தனுப் 568. வேய் அன்ன 244. வேய தோள் 581. வேர்க்கின்ற 112. வேர்பறித்து 3:87. வேர்பொடித்தவாறும் 61. வேரறுக்கும் 540. வேரறுத்தபின் 236. வேரறுத்து 408, 539, 618. வேரறுப்பவனே 407. வேருறுவேண் 107. வேரொடும் 123. வேல் 113. 116. 617. வேலம்புத்தூர் 2:29.

வேலன் 197. வேலும் 516. മേഷം 4:29. வே‰தஞ்சு 130. வேவத்திரிபுரம் 592. வேழத்து 128. வேள் - மதனன் 23. 44. வேள்வி 8, 298, 300, 303,308. வேள்வியில் 307. வேள்வியினில் 189, வேள்வியும் 214. வேளாது 267. வேற்கண் 244, 327. வேற்கண்ணுள் 611. வேற்கண்ணியர் 148. வேற்று 1:84. வேருகி 172. வேறிலாப்பதம் 95. வேறுபட்டேஊ 115. வேறுவேறு 2:23, 4:45. வேறே 230. வேருேர்பரிசு 4.98. வேனில்வேள் 22, 44. வைக்கவேண்டும் 491. வைகுவது 636. வைச்சு 100. வைத்த 2:76. 4:130; 68, 283. 428, 470, 578, 580.

வைத்த ஈசன் 595, வைத்தநிதி 220. வைத்தபிரான் 284. வைத்தலுமே 261. 275. வைத்தவா 99. வைத்தணேயோ 156. வைத்தாய் 85, 421. வைததாய்க்கு 622. வைத்திட்டிருக்கும் 501. வைத்திட்டு 608. வைத்து 1:58; 5, 197, 222, 281, 423, 450, 472, 611. 632. வைத்தோன் 3:21,23, 26. வைப்பதோ 102. வைப்பனே 102. வைப்பாய் 501. வைப்பான் 606. வைப்பிடமின் றியே 468. வைப்பு 3:105; 253 வைப்புமாடு 426. வைப்பே 4:121. வைம்மின் 195. வையகத்தின் 1:81. வையகத்து 99, 102. வையகத்தே 623. வையகமெல்லாம் 203. வையத்து 617.

சொல்லகராதி முற்றிற்று

சிவம்

## சிவமயம் சிவமயம்

## <del>திருக்கோவையார்</del>

திருச்சிற்றம்பலம்

திருவளர் தாமரை சீர்வளர் காவிகள் ஈசர்தில்லேக் குருவளர் பூங்குமிழ் கோங்குபைங் காந்தள்கொண் டோங்குதெய்வ மருவளர் மாலேயொர் வல்லியி ணெல்கி அனநடைவாய்ந்(து) உருவளர் காமன்றன் வென்றிக் கொடிபோன் ருளிர்கின்றதே.

காரணி கற்பகங் கற்றவர் நற்றுணே பாணரொக்கல் சீரணி சிந்தா மணியணி தில்லேச் சிவனடிக்குத் தாரணி கொன்றையன் தக்கோர்தஞ் சங்க நிதிவிதிசேர் ஊருணி யுற்றவர்க் கூரன்மற் றியாவர்க்கும் ஊதியமே. திருச்சிற்றம்பலம்

் —மாணிக்கவாசக்கவாமிகள்.

## எமது முந்தைய வெளியீடுகள்

 சீவஞான சீத்தியார் - சுபக்கம்
 ( ஸ்ரீமத் சிவஞானசுவாமிகள் பொழிப்புரை மற்றும் ஸ்ரீசுப்பிரமண்ய தேசிகமூர்த்திகள் பதவுரையுடன் )

ഖിതെ : ന്ദ്ര. 150/-

2. **சைவசித்தாந்***த* **வினா - விடை, பாகம் 1** விலை : ரூ. 10/-









திருவாசகம்: அன்பையே கடவுளாகக் கொண்டு விளங்கும் சைவ சமயத்தின் பத்திப்பனுவல்கள் பன்னிரண்டு திருமுறைகளாகப் பகுக்கப் பெற்றுள்ளன. அவற்றுள் திருவாசகம் என்னும் இது எட்டாந்திருமுறை.

பல்லாயிரம் கல் தொலைவிற்கப்பால் பிறந்து, புறச்சமயத்தொண்டராகச் செந்தமிழ் நாட்டில் அடிவைத்த போப் அவர்களை தனது பொதுமை உணர்ச்சியால் செந்தமிழ் மாணவனாகச் செய்து, சிறந்த மொழி பெயர்ப்பாளராக மாற்றி அமைத்தது திருவாசகமே! தமிழ் மக்களின் தத்துவக் கூறுபாடுகளையும், முத்தி உபாயத்தையும், முத்தி இன்பத்தையும் முற்றும் அனுபவத்திற்கு ஒத்த வகையில் மொழிவது திருவாசகமே! இத்தகைய திருவாசகத்தில் வைத்த ஈடுபாட்டாலன்றோ இறைவன் கடையூழி வருந்தனிமை கழிக்க,மானிட வடிவு தாங்கி கையேட்டெழுத்தாளராகி ஒரு பிரதி எழுதி வைத்துக் கொண்டார்.

இதனை ஒவ்வொரு தமிழனும் ஞானக்கருவூலமாகக் கருத்திலும் கையிலும் எப்போதும் தாங்க வேண்டுவதன் இன்றியமையாமையை நன்கு உணர்ந்தே பல பதிப்புக்களைப் பெரியோர்கள் அன்றும் அளித்தார்கள். இன்றும் அளித்து வருகிறார்கள். இன்று நாம் பெறும்பேறு இப்பதிப்பு.

உரை சிறப்பு: திருவாசகத்திற்கு எழுந்த உரைகளில் தலைசிறந்தவற்றுள் ஒன்றாக திகழ்வது மகாவித்துவான். ச. தண்டபாணி தேசிகர் அவர்கள் வரைந்த குருவருள் விளக்கம் என்னும் இவ்வுரை.

சைவ மெய்ஞ்ஞானிகளின் மரபை பொன்னேபோல் போற்றுதல் இவ்வுரையின் மாட்சி. முன் உரையாசிரியர்கள் சிறப்பாக பொருள் உரைத்த இடங்களை கோடிட்டு காட்டல் இவ்வுரையின் சிறப்பு. வேதத்தலை பொருளான உபநிடதக்



கருத்துக்களுக்கு உண்மை உரை காட்டி, சித்தாந்தத்தோடு பொருத்திக்காட்டி 'வேதாந்தத் தெளிவாம் சைவசித்தாந்த திறன்' என நிலைநாட்டுவதும், சிவஞான சுவாமிகள், சிவப்பிரகாச சுவாமிகள் போன்ற சிவானுபூதிமான்கள் தங்கள் நூல்களில் திருவாசகத்தை மேற்கோள்காட்டி வலியுறுத்திய கருத்துக்களை நமக்கு 'ஆங்காங்கு எடுத்துக்காட்டுவதும், இவ்வுரையின் தனித்துவம்.

சிவஞான சுவாமிகள் பேரவை: சிவஞான போதத்து செம் பொருளை விரித்து விளக்கும் 'சிவஞானமாபாடியம்' அருளிய சிவஞான சுவாமிகள் திருநாமத்தை தாங்கியிருக்கும் இப்பேரவை, திருவாவடுதுறை சைவ சித்தாந்த நேர்முக பயிற்சி மையத்தில் பயின்ற மாணவர்களால் திருவருளை முன்னிறுத்தி 2000-ம் ஆண்டு துவங்கப்பெற்றது.

"நம்முன்னோர்கள் நமக்கு விட்டுச் சென்று தற்போது கிடைத்தற்கரிய தலைசிறந்த சைவ சித்தாந்த ஞான நூல்களை மீண்டும் அச்சிலேற்றி தமிழ்கூறும் நல்லுலகுக்கு கிடைக்கச் செய்வது", இப்பேரவையின் நோக்கங்களில் ஒன்று.

அத்தகைய முயற்சியின் இரண்டாவது வெளியீடாக தற்போது, தேனினும் இனிய திருவாசகத்திற்கு, மகாவித்துவான் ச. தண்டபாணிதேசிகர் அவர்கள் வரைந்த, தலைசிறந்த இவ்வுரை, வெளிவருகிறது.

சிவ சிந்தனை மேன்மேலும் தழைத்தோங்க விரும்பும் அனைத்து சிவநேயச் செல்வர்களையும், தலைசிறந்த நூல்களை வெளிக்கொணர ஆர்வம் உள்ளவர் களையும், பேரவையில் இணைந்து ஆதரவு தருமாறு அன்புடன் அழைக்கிறோம்.

~~~